وسمبر 2012ء



## تقزير/مشيتِ الهي

قدر 'کے بنیادی معنی اندازہ نیپانہ ہیں یا کسی چیز کواندازہ اور پیانے کے مطابق بنادینا۔ نیز کسی چیز کے تناسب اور تو از ن کو ٹھی کے تھا تم رکھنا۔

اس عل کے لئے ضروری ہے کہ اس چیز پر بوری بوری مقدرت حاصل ہواس لئے قدر کے معنی کسی چیز پر اقتدار واختیار کھنے کے بھی ہیں۔ اس لئے متند لغات میں اس کے معنی فیصلہ کرنے کے آتے ہیں۔ سورہ فر تان میں ہے : کمائی گل تھی کے فقی رکی تھی پیٹر الار 25:2) اللہ نے ہر شے کو پیدا کیا۔ پھران کے پیانے اور انداز مقرد کردیئے۔ امام راغب نے اس پر بحث کرتے ہوئی اس کی ایک شکل بول بیان کی ہے کہ کسی شے میں پچھ بننے کی صلاحیت رکھوری گئی ہیں اور وہ رفتہ رفتہ اپنی اختیانی شکل میں درخت بننے کی صلاحیت۔ یعنی اس کی ممکنات (Potentialities) کا مشہود (Actualise) ہو جانا اور اس کے سوائی اور کا کا سے آخری نقط تک پہنچ جانا ہے ہو۔

نقلر کے کا بھیجہ منہوم مجھنے کے لئے قرآن کی اصطلاح مشیت (مادہ ش کی) پیٹور کرنا ہوگا۔اس کے معنی ہیں ارادہ کرنا کیکن باعتبار افت دونوں میں فرق ہیہ ہے کہ شیبت ایجاد (پیدا کرنے ) کو کہتے ہیں اورارادہ کے معنی طلب (جائیے ) کے ہیں۔

قر آن نے مشیت خداوندی کے تین گوشوں کی وضاحت کی ہے۔ جب ان تین گوشوں کا فرق نگا ہوں کے سامنے ندر ہے تو بعض آیاتے قر آئی سے ایسا متر شج ہونے لگتا ہے گویا انسان اپنے اعمال میں مجبور ہے اور خدا ہی سب کچھ کرتا ہے۔ مکتب مُلّا بیبی تصور سامنے لاتا ہے طالانکہ قر آن نے اس کی تر دید کی ہے۔ ان میں سے چندا کیگ یات کا حوالہ چڑی کیا جاتا ہے۔

. وَكُوْ شَكَاءَ رَبِّكَ لِأَهْنَ هَنِ فِي الْأَرْضِ كُلُّهُوهُ جَمِيعًا ۖ أَفَاكَتُ ثَكُوهُ التَّاسَ حَتَّى يَكُونُوْا هُوْمِينِينَ (10:99) الرّخدا جا بتا توتمام لوگ ايمان والے ہوتے (کين خدانے انہيں مجور پيدائيں کيا) توالے رسول! کيا توائيس مجور کيمون بنانا جا بتا ہے۔

انسان کواختیار واراده کی قوت سے سرفراز کرنے کی مزید وضاحت کی کہ:

إِنَّا هَكَيْنُهُ السَّبِيلُ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا (76:3)

بیشک ہم نے اسے تھے راستہ دکھا دیا۔اب اس کا بی چاہتو اسے اختیار کرلے اور بی چاہتو اس سے انکار کردے۔ قرآن سے تو جمیں وضاحت ملتی ہے کہ موت اور حیات کی تخلیق کا مقصد ہی انسان کوود لیعت کردہ آزادی ارادہ کی بنا پرتفویض کردہ اختیارات کے تحت ان کے اعمال کا نشٹ ہے۔

الَّذِي حَلَقَ الْمُوْت وَالْمَيْلِوَ لِيَبِنُلُو لَمُنْ الْمُنْ الْمُنْفَرُ (67:2) جس (الله) نے موت اور زندگی کو پیدا کیا کرتم آز مائے جاؤ کرتم میں سے کون ایٹھے مُل کرتا ہے۔ موت وہ مقام ہے جہاں پہنچ کرآ دمی کا ٹیٹ ہو جاتا ہے کہ وہ احسن اعمال کے نتیجہ میں اس قابل ہو گیا ہے کہ وہ مزیدار نقاء کے لئے نئ حیات کے حصول کا اہل ہے یانہیں ۔ بعنی انسانیت کا جومقام یا انتہا خدا کامقصود تھا' اس تک پہنچ یا یا ہے یانہیں۔

اس وضاحت سے انسان کے صاحبِ اختیار وارادہ ہونے کا ثبوت فراہم ہو جاتا ہے۔کسی بھی قتم کے ابہام کو دورکرنے کے لئے مشیت خداوندی کے درج ذیل تین گوشے سامنے لا کرشک کی گنجاکش نہیں رہتی۔

مثیت خداوندی کا پہلا گوشہ: بیوہ گوشہ ہے جس میں خدااین مرضی کےمطابق اوراینے اقتد ارمطلق کی روسے انسانوں کے لئے قوانین متعین کر تاہے۔اس

گوشے میں کہاجائے گا کہوہ''جوجی میں آتا ہے کرتا ہے۔'' یفعل مایشاء' یفعل ما یرید' یحکم مایرید' یخلق ما یشاء۔

لَا يُشْكُلُ عَهَاً اِيفُعُلُ وَهُمْرِيْسُنَكُوْنَ (21:23)اس ہے نہیں یو حِھاجاسکتا کہاس نے اپیا کیوں کیا ہے باقی سب سے یو چھاجاسکتا ہے۔

اس گوشه کوعالم امر کہا جاتا ہے اوراس کی کیفیت بہے کہ:

اِنَّهُما اَمُونَةَ إِذَآ اَرَا**دَ شَيِّئًا اَنْ يَتَقُولَ لَهُ كُنُ فَيَكُونُ** (36:82)جبوه کسی بات کاراده کرتا ہے تووہ اس کے ساتھ ہی وجود میں آ جاتی ہے (یعنی اس کا

آغاز ہوجاتا ہے)۔ مشیت خداوندی کا دوسرا گوشہ: خارجی کا ئنات جس میں ہر چیز قانون خداوندی کےمطابق عمل کرتی ہے کسی کواس کی خلاف ورزی کااختیار نہیں ۔اس گوشے

> میں' مایثاء'' کے معنی بہ ہوں گے کہ ہر بات خدا کے قانون مشیت کے مطابق ہوتی ہے۔ وَكَانَ ٱمْرُ اللَّهِ قَكَرًا هَقُدُ وُرًا (33:38) خدا كاامز كا ئنات ميں آخز مقررہ پہانوں كےاندر آگيا۔

یعنی ہر شےاس قانون کے تابع آ گئی جواس کے لئے امرالٰہی نےمقرر کیا تھا۔

اس کےساتھ ہی وضاحت کر دی کہان قوانین خداوندی (سنت اللہ) میں بھی تبدیل نہیں ہوتی۔

وَلَا تَجِدُ لِسُنَتِينَا تَخُويُلًا (77: 17) اورتوہارے طریق میں تبدیلی نہ یائے گا۔

مشیب خداوندی کا تیسرا گوشہ:انسانی دنیا جس میں اِعْمِکُوْاهَا شِیْتُور لِلَّهُ بِهَا تَعْمِکُوْنَ بِصِیْرٌ (41:40) جوجا ہوسوکرو جو کچھتم کرتے ہووہ دیکیےوالا ہے۔

یعن تم جوچا ہوکرو۔ بیٹمہارےاختیار کی بات ہے 'لیکن تمہارے ہمل کا نتیجہ خدا کے قانون مکافات کے مطابق مرتب ہوگا۔ اس گوشہ میں تحریک (Initiative) یعن عمل کی ابتداانسان کی طرف ہے ہوتی ہے اور خدا کا قانون مکافات خود بخو داس عمل کی وجہ ہے انسان

یرلا گوہوجا تاہے۔اسی لئے وضاحت کی گئی ہے کہ:

إِنَّ اللَّهُ لَا يُظْلِمُ النَّأَسَ شَيْئًا وَلِكِنَّ النَّاسَ أَنْفُسُهُمْ يُظْلِمُونَ (44:10) خداس يظلمُ بن كرتا 'لوك خوداييز آپ يظلم كرتے ہيں۔ اس کے ساتھ ہی وضاحت کی گئی ہے کہ انسان اپنے ہی اعمال کی اصلاح کر کے اپنے حالات میں تبدیلی کرسکتا ہے۔

إِنَّاللَّهُ لَا يُغَيِّرُ مَا يَقُوْمِ حَتَّى يُغَيِّرُوْا مَا بِأَنْفُسِهِمْ (13:11)-اللّه سي قوم كي حالت كؤنيس بدليا جب تك وه اپني حالت كونه برلين \_

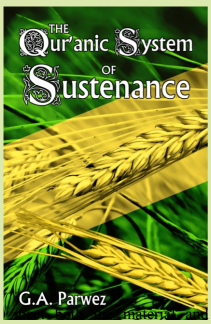
قر آن نے تو یہاں فرد کے ساتھ ساتھ قوم کی تقدیر کا فیصلہ بھی دے دیا کہ بدانہی کے ہاتھوں میں ہے۔

(اشاعت کے لئےمحتر م ڈاکٹرانعامالحق نے تعاون کیا ہے۔)

\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$

### THE QUR'ANIC SYSTEM OF SUSTENANCE





We are pleased to announce the release of the long-awaited translation of *Nizam-i-Rabbubiyat* (1955) by G.A. Parwez. A powerful treatise on the subject of economics, and possibly his most important work. Originally written to address communism as well as capitalism, its warnings and recommendations remain wholly relevant to the prevailing economic conditions of the twenty-first century.

Parwez presents an alternative economic solution to capitalism and socialism, taken directly from the Qur'an. In outlining the Qur'anic 'system of sustenance', he boldly challenges the accepted norms regarding the individual and society. But this alternative goes far beyond the pale of economy. It claims to spiritual needs of human beings thereby

encompassing their entire individual and social existence. He argues that the Qur'an alone offers humanity material advancement without decadence, and spiritual advancement without dogmatism.

#### A must-read for all students of economics and religion.

Published by Islamic Dawn Society & Tolu-e-Islam Trust in association with Libredux Publishing.

Translators: Saleena Karim & Fazal Karim.

Available now at all Amazon stores online: Price: £12.99 UK \$15.99 US

Discounted copies (25% off) available to Bazm members based in Europe, US, Canada & Australia / New Zealand for a limited time.

Email Saleena Karim at editor@cyberblurb.co.uk for details, or visit: https://www.createspace.com/4010886 and apply the discount code:7R3H5RBG Alternatively contact Mr Maqbool Farhat at mac.farhat@gmail.com

| فهرست |                          |                                         |
|-------|--------------------------|-----------------------------------------|
| 3     | اداره                    | لمعات:                                  |
| 4     | منظور حسین کیل _ بھکر    | پرویز صاحب کا نظر پیءوی                 |
| 24    | آ صف جلیل ( کراچی )      | اَوَّلَ الْمُسُلِمِيْن                  |
| 26    | خواجداز هرعباس           | مقام محمود                              |
| 33    | عبدالله ثانی (پیثاور )   | ا قبال دشمنِ د نیاودین                  |
| 36    | غلام باری( مانچسٹر )     | انجیل اور قر آن میں تاریخی شہادت        |
| 42    | عارف محمود کسانه (سویڈن) | اللّٰد تعالیٰ کے بارے قرآن مجید کا بیان |
| 45    | مقبول محمود فرحت (لندن)  | قائداعظمٌ كاايك ناياب انثرويو           |

#### **ENGLISH SECTION**

Surah Al-Mulk Durus-al-Qur'an

By G. A. Parwez

Parah 29: Chapter4

(Translated by: Dr. Mansoor Alam) 49

طلۇرغىللا) كالٹر پچريہاں سےدستياب ہے

نیجے درج کئے گئے کتب خانوں سے طلوع اسلام ٹرسٹ کی تمام کت' دروس القرآن کی تمام جلدین اسلامی کتابیں اور لائبربری کے لئے تمام موضوعات پر ہمفتم کتب رعایتی نرخوں برخریدنے کے لئے تشریف لائیں۔ 1- كلاسك بكسيلرز 42 وى مال (ريگل چوك) كلا بهور\_ فون:042-37312977 موبائل:0300-4442226 2-البلال بُك ڈپؤار دوبازار کراچی۔ 3-شهبازنگ ایجنسی ٔاردوبازار کراجی۔ مومائل: 0344-2502141 فون:021-32632664 5-شاه زیب انثریرائز ز'اردوبازار' کراچی \_ 4-ندہبی کتے خانۂ اردوبازار' کرا جی۔ موبائل:0331-2716587 فون:021-32214259 6-علمی کتاب گھر'اردوبازار' کراچی۔ 7- مكتبه دارالسلام اردوبازار كراجي \_ فون: 021-32212269 ون: 021-32628939 9- محمیلیٰ کارخانداسلامی کتب ٔاردوبازار کراچی۔ 8 - مكتبهٔ دارالقرآنٔاردومازار كراحي\_ ون: 021-32631056 10 - ايوان كتب اردوبا زار لا ہور فون : 0321-8836932

# بسم الله الرحمان الرحيم

اواره



طلوع اسلام کے گذشتہ نصف صدی کے فائل دیکھیں تو ان میں ایک موضوع مسلسل اور متواتر سامنے آتا دکھائی دیتا ہے کہ ہماری نئی سلیں اس نظریہ سے بیگانہ ہورہی ہیں جس پرمملکت پاکستان کی ممارت استوار ہوئی تھی۔اس کا نتیجہ بیہ ہے کہ برصغیر پاک و ہند میں مسلمانوں کی ایک جدا گانہ مملکت کی اہمیت بلکہ اس کے جوازت کا احساس مٹتا جارہا ہے۔ وجہ اس کی بیہ ہے کہ نظریہ پاکستان کا مثبت تصور اور قائد اعظم علیہ الرحمہ کی حقیقی شخصیت سامنے نہیں لائی جاتی ۔ دوسری جانب اسلام دشن 'تخر بی عناصر کی طرف سے برابر یہ بتایا جاتا رہا ہے کہ پاکستان کی ساری مصیبتوں اور مشکلات کا داز تقسیم ملک کی'' نبیادی غلطی'' میں پنہاں ہے۔ جودوست نمادشن قیام پاکستان کے حقی ہیں تو بھوائیت کا داز تقسیم ملک کی'' نبیادی غلطی'' میں پنہاں ہے۔ جودوست نمادشن قیام پاکستان کے مقالیہ پاکستان کا جذبہ محرکہ کوئی مثبت تقاضانہیں تھا بلکہ ہندوؤں کی ننگ نظری کا نتیجہ تھا کہ مسلمان ان سے الگ ہونے پر مجبور ہوگئے۔ گویا دور سرمایہ داروں کی مفاد پرسی کی پیداکر دو تھی۔ نہ ہی پیشوائیت بڑے شدو مدسے پر چارکرتی ہے کہ مطالبہ پاکستان کی بنیاد''نہ ہوئی کہا تھی ہیں تو بھی اس کی خواس کی نئی نظری کا منفی ردگمل تھا۔ کوئی کہتا ہے کہ بیتر کر یہ جو میں بیا بیا جاتا ہے اس پر نوجوان طبقہ جب غور کرتا ہے تو اس کی سمجھ میں بیات نہیں آتی کہ نہی آتی ادی کے لئے الگ مملک کی ضرورت کیا تھی۔ اس تی میں نہیں آتی دادی کے ہر سیکولر ملک کی طرح ہندوستان میں مسلمانوں کی ہی جاتا ہے اس کی خواس ہے۔ متحدہ ہندوستان کے حامی نیشناسٹ مسلمان قائداعظم کی ذات پر بیالزام لگانے میں بھی نہیں شرماتے کہ ترکم کی دوست پر بیالزام لگانے میں بھی نہیں شرماتے کہ ترکم کیا۔ تھی ہم نہیں تروں کی اسکیم تھی ان کے انہ کا رہے۔

طلوُّ علِلاً منظور حسين ليل بره يوري نصاحب كا نظريد ء وحي

آئکھ بے پناہ صلاحیتوں کے باوجود دیکھنے کے لئے روشی کی مختاج ہے۔اسی طرح عقل بے پناہ صلاحیتوں کے باوجود زندگی کے مسائل کامکمل حل تلاش نہیں کرسکتی۔اسے اس مقصد کے لئے خود سے ماوراءایک ذریعہء علم (وحی ) کی روشنی اور راہنمائی کی ضرورت ہے۔

عقل اور وحی کی ضرورت: ۔انسان کوعقل عطا کی گئی ہے۔جس میں بے پناہ صلاحیتیں رکھ دی گئی ہیں ۔اس سے وہ سوچتا ہے۔زندگی گزارنے اور پیش آمدہ مسائل کے حل کے وہ مختلف پر وگرام مرتب کرتا ہے۔وہ اپنے مقاصد کے حصول کی خاطرا پنی اختیار کردہ تد ابیر میں کامیاب بھی ہوتا ہے اور نا کام بھی۔نا کامی کی صورت میں وہ اپنے طریق کارکوبدل لیتا ہے۔انسان ایسا کچھآ غاز شعور ہی ہے کرتا چلا آ رہا ہے۔اس سے گوبہت کچھ حاصل ہوا ہے مگر اپنے مسائل کے حل اور مقاصد کے حصول کے لئے اس نے کھویا بھی بہت کچھ ہے۔ بلکہ نقصان فائدے سے کہیں زیادہ ہے۔

سوال یہ ہے کہ' کیا تنہاعقل، انسانی زندگی کے مختلف مسائل کا اطمینان بخش حل دریافت کرسکتی ہے۔؟ اگروہ تنہا ایسا کرسکتی ہے اوراس وفت تک جس قدرمسائل انسان کے سامنے آئے ہیں وہ اُن کا اطمینان بخش حل دریافت کر پھی ہے تو پھر انسان کے لئے وحی وغیرہ کی ضرورت نہیں رہتی ۔وہ ہرمعا ملے کا فیصلہ عقل کی رو ہے کرسکتا ہے لیکن اگر تنہاعقل ایسانہیں کرسکتی ( جبیبا کہ آج تک عقل انسانی، زندگی کے مسائل کے تسلی بخش حل کے بارے میں مضطرب اور بے منزل ہے ) تو پھرانسان کوسوچنا پڑے گا کہ کیاعقل سے ماوراء کوئی اور ذرایع بھی ہے جس سے ان مسائل کا (حقیقی )حل دریافت کیاجا سے؟ ۔''پرویز صاحب کی کتاب' انسان نے کیاسوچا'' کی لوح پریمی سوال دعوت فکر دے رہاہے۔

عقل كاطريق: -اس كتاب كے پیش لفظ میں پرویز صاحب رقمطراز ہیں۔ ''عقل كاطريق تجرباتی ہے۔وہ مسكه پیش نظر كے لئے ا یک طریق تجربهٔ اختیار کرتی ہے۔اس میں بے حدمحت صرف ہوتی ہے۔وقت لگتا ہے۔جانیں ضائع ہوتی ہیں۔بعض اوقات خون کی ندیاں بہہ جاتی ہیں۔بستیوں کی بستیاں تباہ ہو جاتی ہیں۔قوموں کی قومیں ہلاک ہوجاتی ہیں۔ پھرکہیں صدیوں کے بعد جا کرمعلوم ہوتا ہے کہ وہ تجربہ کیسارہا؟۔ اکثر اوقات وہ تجربہ غلط ثابت ہوتا ہے۔ اس لئے انسانی فکر کوایک نیا تجربہ اختیار کرنا پڑتا ہے۔ اگر وہ کامیاب ثابت ہوتا ہے توجس وقت اُس کی ابتداء ہوئی تھی اُس وقت سے لے کر اُس کی آخری منزل تک پہنچتے دنیا آ گے نکل چکی ہوتی ہے۔ اُس کے نقاضوں میں تبدیلیاں پیدا ہو چکی ہوتی ہیں۔ اس لئے انسانی فکر کواپنے تجربے پر مزیداضا فے کرنے پڑتے ہیں۔ عقلِ انسانی اس طرح رفتہ رفتہ ، بتدر تج ، منزل جہ منزل طبقاً عن طبق تجرباتی طریق سے زندگی کے مسائل کے حل میں آ گے بڑھتی آرہی ہے۔ خون کے دریا پیرتی ، آگ کی خندقیں بچاندتی ، مصیبتوں کے پہاڑوں پرسے گزرتی ، مشکلات کے سمندروں کو عبور کرتی ، ٹھو کریں کھاتی ، ہڈیاں بڑواتی اینے ہمت شکن اور حوصلہ فرساسفر کو طے کرتی چلی آرہی ہے۔''

پرویز صاحب اپنی اس شہرہ ۽ آفاق کتاب میں مسائل زندگی کوئل کرنے کے بارے میں عقل وفکر انسانی کی طویل کاوشوں کا تفصیلی ذکر کرتے ہیں اور عالم انسانیت کو بتاتے ہیں کہ قدیم فلاسفروں سے لے کر آج تک دنیا کے بڑے بڑے مفکرین، موزعین، مائمنسدان، ماہرین سیاست و معیشت اور علمائے تہذیب و تدن اس باب میں کس نتیج پر پہنچے ہیں؟۔انسانی مسائل کے طل دریافت کرنے کے لئے عقل انسانی کا طویل سفر اور اس کا نتیجہ اُن کی کتاب 'انسان نے کیا سوچا' میں بڑے جسین انداز میں پیش کیا گیا ہے۔ بڑے برئے مفکرین اور علماء کے پیش کر دہ حل اور اُن حلات کی ناپائیداری و ناتسلی بخشی کا اعتراف بھی وہ اُن ہی کی زبان سے کراتے ہیں۔ پھر انسانی فکر کی جیرت، استعجاب، موجودہ پریشانی اور انتشار کا ذکر کرتے ہوئے بحث کو یوں سمیلتے ہیں:۔

پرویز صاحب اپنی کتاب "انسان نے کیا سوچا" میں زندگی کے مسائل کے ال کے انسانی فکر کی طویل کا وشوں کا الگ الگ تفصیلی ذکر کرنے کے بعد آخری باب میں اپنی بحث کو یوں سمیٹتے ہیں:۔۔۔ "آپ نے فکر انسانی کے ہمر کاب بڑی کمبی مسافت طے کی ہے۔ شاید آپ تھک گئے ہوں۔ اس لئے اب الگی مغزل کا سفر اختیار کرنے سے پہلے تھوڑی دیر کے لئے ستا لیجئے۔ ذرا لیٹ جائیں آپ کے ۔ اور آٹکھیں بند کیجئے۔ آپ دیکھیں گئے گڑری ہوئی مغزلیں اور طے شدہ مسافتیں ایک ایک کر کے آپ کے سامنے آتی چلی جائیں گی۔ آپ نے بیان کے فلاسفروں سے لے کر دور حاضرہ کے مفکرین تک ، ہرایک کے ساتھ پچھوفت کے لئے با تیں کیں۔ جائیں گی۔ آپ نے بیان کے فلاسفروں سے لے کر دور حاضرہ کے مفکرین تک ، ہرایک کے ساتھ پچھوفت کے لئے با تیں کیں۔ طبیعیا ت:۔ آپ نے دیکھا کہ فرانسانی نے کا تئات پرغور کیا تو پہلے اسے بے جان مٹی کا تو دہ خیال کیا۔ لیکن اس کے بعدرفتہ رفتہ اس خیال میں تبدیلی پیدا ہوئی اور وہ آخر الا مراس نتیجے پر پہنچا کہ جے ہم مٹی کا ڈیمیر (مادی دنیا) دیکھر ہے ہیں، بیدر حقیقت مٹی کا ڈیمیر شہریں اس کی اصل جرکت محض " abstract movement یا خالص تو انائی کا سرچشمہ کیا ہے؟۔ اور اس میں بیگونا گوں نیرنگیاں تیجے کین اُس کی سمیر مونائیاں کس طرح پیدا ہور ہی ہیں؟۔ آج فکر انسانی اس مقام پر متھر کھڑا ہے۔

ما بعد الطبیعیات: پھر آپ نے دیکھا کہ فکرانسانی نے زندگی اور شعور پرغورکیا۔ تو پہلے اس نتیجے پر پہنچا کہ یہ سب پچھ بے جان مادہ میں میکا تکی عمل ارتقاء سے ازخود پیدا ہو گیا ہے۔ لیکن اس کے بعداُ س نے مزید تجر بوں سے خود ہی اپنی رائے بدل لی۔اوراب اس نتیج پر پہنچا ہے کہ زندگی اور شعور مادہ کے میکا نکی عمل کا ماحسل نہیں ہو سکتے اس کا سرچشمہ کہیں اور ہے۔ اس کا سرچشمہ کیا ہے؟۔ اس کے متعلق فکر انسانی کچھنہیں کہ سکا۔ آج فکر انسانی اس مقام پرمحوجیرت کھڑا ہے۔ اور آگے ہڑھنے کی کوئی راہ نہیں یا تا۔

اخلا قیات: پھر آپ نے دیکھا کو گرانسانی کے سامنے یہ اہم مسکد آیا کہ انسان پر اس قدر مصبتیں کیوں آتی ہیں؟ ۔ یہ کیوں ایک مجبور ومقہور قیدی کی طرح زندگی کے کولہو میں جتار ہتا ہے؟ ۔ بالآخر اس کا قصور کیا ہے؟ ۔ کا نئات میں شرکی قو تیں اس طرح بدلگام کیوں پھر رہی ہیں؟ ۔ ان کا علاج کیا ہے؟ ۔ یہاں ہر طرف خیر ہی خیر کیوں نہیں؟ ۔ اُس نے انسوالات کے مختلف حل سوچے ۔ بھی اس حل کو درست سمجھا، لیکن چار ہی قدم پر جا کر معلوم ہوا کہ وہ حل بجائے خویش ایک معمد ہے ۔ اُس نے اُسے چھوڑ کر دوسراحل تلاش کیا، لیکن چند قدم پر جا کر اس سے بھی بددل ہوگیا ۔ وہ چاتا چالاتا اس مقام تک پہنچا کہ '' خیر'' اسے کہتے ہیں جو مستقل اقدار کیا ہیں؟ ۔ اُن کا سرچشمہ کیا وہ جو اُن سے موافقت ندر کھے لیکن یہاں بہنچ کر ، اس کے سامنے یہ سوال اُنھر کر آگیا کہ مستقل اقدار کیا ہیں؟ ۔ اُن کا سرچشمہ کیا ہے؟ ۔ اُسے ان سوالات کا کوئی اطمینان بخش جواب ابھی تک نہیں ملا ۔ اس لئے وہ اس مقام پر ہم تن استجاب بن کر کھڑ ا ہے ۔

ہے؟۔اُسے ان سوالات کا کوئی اطمینان بخش جواب ابھی تک نہیں ملا۔اس لئے وہ اس مقام پر ہمدتن استعجاب بن کر کھڑا ہے۔
سیاسیات: ۔ پھر فکر انسانی کے سامنے یہ مسئلہ آیا کہ جب انسانوں نے مل جل کرر ہنا ہے تو ایسی کون ہی شکل پیدا کی جائے جس سے
انسانوں کے مفادات ایک دوسر ہے سے خکر اکیں ۔ وہ امن واطمینان کی زندگی بسر کرسکیں ۔ بیسوال بڑا ٹیڑھا تھا۔اس لئے اسے اس
کے جواب کے لئے بڑی کدو کاوش کرنی پڑی ۔ بھی بیراستہ اختیار کیا ، بھی وہ لیکن جوراستہ بھی اختیار کیا ، اسے اس میں را ہزن ضرور
ملے ۔ چلتے چلاتے ، اب وہ اس مقام تک پہنچا ہے کہ ساری دنیا کے انسانوں کے لئے ایک قانون ہونا چاہیئے ۔ اور ایک ہی نظم ونسق
ملے ۔ چلتے چلاتے ، اب وہ اس مقام تک پہنچا ہے کہ ساری دنیا کے انسانوں کے لئے ایک قانون ہونا جاہیئے ۔ اور ایک ہی نظم ونسق
(حکومت) ۔ وہ اپنے اس حل سے ہنوز اطمینان کی ہنسی بھی مہننے نہ پایا تھا کہ اس کے سامنے یہ سوال ہوا بین کر کھڑا ہو گیا کہ وہ وہ الون کون ساہونا چاہیئے جو تمام نوع انسان کے متضاد نقاضوں کو پورا کر سکے ۔ ایسا قانون ملے گا کہاں سے اور اس کا کیا ثبوت ہوگا کہ وہ فی الواقعہ ایسا قانون ہے؟ ۔ اس سوال نے فکر انسانی کوالیا مبہوت کیا ہے کہ وہ اس مقام پر ٹھٹک کررہ گیا ہے۔

معاشیات: ۔ اس سے ملتا جلتا میسوال بھی فکر انسانی کے سامنے آیا کہ دنیا میں انسانی زندگی کی ضروریات کی چیزیں (غذا وغیرہ) محدود ہیں اور انسان کی ہوں لامحدود ۔ اس لئے اس کا انتظام کس طرح کیا جائے کہ ہر شخص کی ضروریات زندگی بھی پوری ہوتی رہیں اور معاشرے کا کاروبار بھی ندڑ کے ۔ سوال توبیآ سان ساتھالیکن اس کے تسلی بخش حل کے لئے فکر انسانی نے اس قدر چکر کھائے ہیں کہ اس کا بیشتر وفت اور توان کی اندر ہوگئے ، اور اس کے باوجود ، اسے نہ طل ہونا تھا، نہ ہوا۔ بیآج بھی ایک دوراہے پر کھڑا ہے جہاں ایک

طرف میہ کہا جاتا ہے کہ ایک فردا پنی محنت اور صلاحیت سے جس قدر کما سکے ،اُسے اُس سے محروم کرناعدل کے خلاف ہے۔اور دوسری طرف سے بیآ واز آتی ہے کہ نہیں ، ہر فرد سے کام پورا پورالینا چاہیئے کیکن دینا اُسے صرف اس کی ضروریات کے مطابق چاہیئے ۔انسانی فکراس دورا ہے پڑتھیر کھڑا ہے اور

### ہراک سے بوچھتا ہے کہ جاؤں کدھرکومیں

اندرونی تضاوات: ان تمام راستوں میں فکران انی کے سامنے گونا گوں رکاوٹیں آتی رہیں۔ وہ ان رکاوٹوں سے پریثان تو ضرور ہوا، کین اپنی چوکئی نہیں بھولا۔ وہ چوکئی بھولاا کیا ایسے راستے میں، جہاں باہر سے تو کوئی خطرہ اور رکاوٹ دکھائی نہیں دیتھی، کین اندرک دنیا میں کوئی ایسا چھلا وا تھا جود کھائی نہیں تھا مگر قدم قدم پراس کا دامن بگر کر بیٹے جاتا تھا۔ اس کی سمجھ میں ہدبات نہیں آتی تھی کہ یہ اُس کا حریف تازہ کون ہے جوسا منے آتا نہیں، کین اس سے اس طرح وبال جان ہوکر لپٹا ہے کہ وہ کہیں جائے، اس کا پیچھا ہی نہیں چھوڑ تا۔ یہ میدان تھا انسانی فکر اور اس کے داخلی جذبات کی سکھش کا۔ اس میدان میں فکر انسانی بُری طرح جھنجملا اُٹھا۔ اس نے اس نہیں چھوڑ تا۔ یہ میدان تھا اُٹھا۔ اس نے اس کشکش کا ۔ اس میدان میں فکر انسانی بُری طرح جھنجملا اُٹھا۔ اس نے اس کشکش سے بیچھا چھڑا نے کے لئے کئی طریقے اختیار کئے لئے لئی کوئی کا میاب ثابت نہیں ہوا۔ وہ راستہ کی تھی مسافت کی درازی بھکش کی شفت سے اس قدر گھرایا کہ اس نے اپنا سفر چھوڑ کرکی اور طرف چل دینے کا فیصلہ کرلیا۔ اُس نے دیکھا کہ ایک طرف تخ بہدا ویزش کی مشقت سے اس قدر گھرایا کہ اس نے اپنا سفر چھوڑ کرکی اور طرف چل دینے کا فیصلہ کرلیا۔ اُس نے دیکھا کہ ایک طرف تخ بہوٹ نہیں آتی۔ وہ کھنیا کھنیا سے بیتہ کھڑ کئے تک کی بھی آ واز نہیں آتی۔ وہ کھنیا کھنیا اس طرف چلا گیا اور جاتے ہی ایسا سویا کہ اس نے بیا گیا وہ باتھا۔ یہ جھلیا ہے کہ ساب سے بیتہ کوئی کیا تھوں اور اس کی باطنیت (Mysticism) کا خواب، میں ہے دور حاضرہ کے تھلے مور ماضرہ کے تھلے مور ماضرہ کے تھلے میں وہ منام جہاں فکر انسانی نے بیتہوں باتھا۔ یہ جو مقام جہاں فکر انسانی نے بیتہوں باتھا۔ یہ جو مقام جہاں فکر انسانی نے بیتہوں باتھا۔ یہ جو مقام جہاں فکر انسانی نے بیتہوں باتھا۔ یہ جو مقام جہاں فکر انسانی نے دور باسے۔

باطنیت یا مدہب: کیکن انسانی فکر کی زندگی میں یہ پہلا واقعنہیں کہ وہ اس قتم کے سکوت افز اباغ حشیش کوزندگی کامنتی سمجھ بیٹا ہے۔ اس سے پیشتر بھی بار ہا ایسا ہوا ہے کہ وہ جب بھی زندگی کے سخت تقاضوں اور ان کی صبر آز مائشکش سے گھبر ایا، تو اس نے فرار کی راہ اختیار کی۔ باطنیت (یعنی خدا اور مذہب کا انفرادی تصور ) اس راہ فرار کا آخری گوشہ ہے۔ لیکن خود فکر انسانی کی تاریخ اس پر گواہ ہے کہ یہ گوشہ ء عافیت بھی انسانی فکر کے لئے بھی زیادہ عرصہ تک وجہء سکون نہیں بن سکا۔ پچھ عرصہ کے بعد، جب اس کی تکان اُتری ہے تو، اُس نے پھر سے پھر اللہ منان اور حقیقی سکون کی تلاش شروع کر دی ہے۔ اس لئے مغربی فکر، اس وقت کشاکش حیات سے گھبرا کر، نہ ہب

کے جن فریب انگیز گوشوں میں سامان راحت تلاش کررہا ہے،وہ اس کے لئے زیادہ وفت تک وجہء سکون نہیں بن سکتے۔وہ پچھ دیر بعد پھراس مثالی دنیا کی تلاش میں نکلے گا جس میں ان سوالات کا صحیح معنوں میں اطمینان بخش جواب مل جائے، جنہوں نے اسے ساری عمر اس طرح مضطرب وبیقرار رکھاہے۔

یہ ہیں انسانی زندگی کے مختلف سوالات (problems) جن کے حل کی تلاش میں فکرانسانی نے اتنی مسافت طے کی ہے۔ اور یہ ہیں وہ مقامات، جہاں پہنچ کروہ اس وقت انگشت بدنداں کھڑا ہے۔ وہ اس کے بعد پھر آگے بڑھے گا اور پھرا پناسفر شروع کردے گا۔ یہ چیز فکرانسانی کی تحقیز ہیں کہ وہ تلاش حقیقت میں اس طرح ما را ما را کیوں پھر رہا ہے؟ فکرانسانی کی بیتمام کوششیں درخور ہزارستائش ہیں۔ اگر آپ نے بید کیفنا ہوکہ وہ شاہراہ زندگی پر کس قدر طولانی مسافت طے کر چکا ہے، تو اس کے لئے آپ افریقہ کے جشی یا امریکہ اور آسٹر بلیا کے اصلی باشندوں کود کھیے اور اس کے بعد عصر حاضر کے کسی بلند پا یہ فکر اور صاحب ایجادات (سائنٹسٹ) کو۔ان دونوں کا وہنی فرق آپ کوصاف بتا دے گا کہ انسانی فکر کتنی کمی را ہیں چل کریہاں تک پہنچا ہے اور اس کی بیمسل تگ و تا زنوع انسانی کے لئے کسی قدر موجب فخر و نا زیے۔

انسانی فکر کی بنیا دی کمی: کین انسانی فکر کی بنیا دی کمی ہے ہے کہ اس کا طریق کارتج باتی ہے۔ وہ اپنے لئے ایک راستہ تجویز کرتا ہے۔ اُسانی فکر کی بنیا کہ کوہ راستہ اسے منزل مقصود کی طرف لے جائے گایا بلاکت کے غاروں میں دھیل دے گا۔ اس راستہ کے آخری نقطہ تک پہنچنے سے پہلے اس حقیقت کا معلوم کر لینا اس کے بس کی بات ہی نہیں ۔ لہذا وہ ہر اس راستے پر ، جو اس کے سامنے آتا ہے ، چل نکلتا ہے۔ اسے راستے میں را ہزنوں اور قزاقوں سے واسطہ پڑتا ہے۔ جنگل کے درندوں کا سامنا کر نا پڑتا ہے۔ کہیں سامنے آتا ہے ، چل نکلتا ہے۔ اس تصاد مات میں خون کی ندیاں بہہ جاتی ہیں۔ انسانیت کی ہڈیاں ٹوٹ جاتی ہیں۔ لیکن انسانی فکر وحق انسانوں سے مقابلہ ہوتا ہے۔ ان تصاد مات میں خون کی ندیاں بہہ جاتی ہیں۔ انسانیت کی ہڈیاں ٹوٹ جاتی ہیں۔ لیکن انسانی فکر اسٹر اسے کہ وہ راستہ اسے جج مقام تک لے جاتا ہے ، لیکن اکثر الیہ وتا ہے کہ اسے سفر کو اسٹر اسے مقام ہوتا ہے کہ میر راستہ کی کہا ہیں وہ مقامات جہاں انسانی فکر اکثر تھک کر میٹھ جاتا ہے (جس طرح اس مسائل زندگی کے طل تلاش کرنے میں ناکام بو چہد کے بعد بھی اسے اطمینان عطانہیں کرسکی اور آتی بھی انسان ایک الیہ سے مقام پر کھڑا ہے وہ راس کی عقل ہزاروں سال کی جدو جہد کے بعد بھی اسے اطمینان عطانہیں کرسکی اور آتی بھی انسان ایک الیہ سان ایک الیہ الیہ اس جائے ؟ اس کی جو چکا ہے اور انسان اب کہاں جائے ؟ اس کی را ہمائی کون کرے ؟

اصل سوال: \_ پرویز صاحب اپنی کتاب "انسان نے کیا سوچا؟" میں رقمطراز ہیں۔ "سوال بہ ہے کہ کیا انسانی فکر کواس تجرباتی طریق پرچھوڑ دیا جائے یااس کے علاوہ کوئی اور طریق کاربھی ہے جس سے انسانیت اپنی منزل مقصود تک پہنچ سکتی ہے؟ (یعنی اسے ان مسائل کا قرار واقعی حل مل سکتا ہے جواس کی زندگی کے نقاضے ہیں ) \_ اگر انسان کے پاس کوئی اور طریق کار ایسانہیں جواسے پور ب مسائل کا قرار واقعی حل مل سکتا ہے جواس کی زندگی کے نقاضے ہیں ) \_ اگر انسان کے پاس کوئی اور طریق کار ایسانہیں جواسے پور ب یقین اور عافیت سے منزل مقصود تک پہنچا سکے تو ، پھر اس کے سواچارہ ہی نہیں کہ انسانی فکر کواس کے اپنے اختیار کر دہ تجرباتی طریق پر چھوڑ دیا جائے اور اس سے جس قدر تباہیوں اور برباد یوں کا سامنا کرنا پڑے اُنہیں صبر و سکون سے برداشت کیا جائے \_ مجبوری کا دنیا میں علاج کیا ہے؟ لیکن اگر کوئی طریق کار ایسا ہے جس سے انسانیت ، ان تباہیوں سے پیچ کر ، منزل مقصود تک پہنچ سکتی ہے ، تو کون سا یا گل انسان ایسا ہے جواس راستے کوتر جے نہیں دےگا۔ "

پیطریق کارکیا ہے؟ کہاں ہے؟ کیا انسان کی پریشانیوں، در ماندگیوں، سوختہ سامانیوں اور زخوں کا کوئی علاج ہے؟ کیا کوئی قوت انسان کومصائب سے نجات دلا کستی ہے؟۔ کیا کوئی روشی انسانی عقل کو تاریکیوں میں راستہ دکھا کتی ہے؟ بیا یک حقیقت ہے کہ انسان کا ذہمن ٹھوکریں کھاتے کھاتے ہالا فراس نتیجے پر پہنچتا ہے کہ انسانی عقل اپنی تمام تر صلاحیتوں اور قو توں کے باوجود ہزاروں سالوں تک صورت انتشار سرگرداں رہنے کے بعد بھی زندگی کے مسائل کا اطبیعان پخش حل دریافت نہیں کر سکی۔ لبندااب انسان اس روشیٰ کی ضرورت محسوں کرتا ہے جوانسان کی دنیا کوروشن کردے۔ انسانی قلب وذہمن کے اندھیرے دور ہوجا کیں۔ دنیائے دانش منور ہوجائے اور انسانی عقل کو کامرانیوں کے راستے نظر آ جا کیں۔ تاکہ صدیوں کی مسافت طے کرنے کے بعد اسے حقیقی منزل مل سکے۔ بیہ ہو آ انسان کی ضرورت! پرویز صاحب اپنی نہوں ہا سکتا۔ "(صفح نہبر ۲۳۷م) کیکن اس کا مطلب پنہیں کہ اگروہ خود اور راستہ جا نتا ہی نہیں اس لئے وہ کسی دوسرے راستے کا پیتانشان نہیں بتا سکتا۔ "(صفح نہبر ۲۳۷م) کیکن اس کا مطلب پنہیں کہ اگروہ خود اور راستہ جا تا ہی نہیں جس کی ضرورت اور تلاش اندھیروں میں بھٹے ہوئے انسان کو ہے؟ وہ مزید کھتے ہیں۔" البتہ ایک گوشہ ایسا بھی ہے جہاں سے بیہ آواز آتی ہے کہ میر ساش نکی راہنمائی کا سامان موجود ہے۔ میری راہنمائی گا سامان موجود ہے۔ میری راہنمائی گا سامان موجود ہے۔ میری راہنمائی اُسے بتا سکتی ہے کہ جوراستہ اُس کے سامنے ہو وہ اسے سے حوہ اسے میے وہ اسے میں دھیل دےگا۔

وحی کا دعوکیٰ: ۔ اگراس گوشے سے آنے والی آواز کا دعولی سیح ہے، تو پھر خود عقل سلیم کا بیتقاضا ہونا چاہیئے کہ، وہ اس راستے کو اختیار کر کے، اور مفت کی بربادیوں سے نے جائے۔'(صفحہ نمبر 437)۔ بید عولی ہے انسان کی طرف نازل ہونے والی آخری وحی یعنی قعد آن کا۔ کہ نوروحی انسانی مسائل کے هیقی حل کی طرف جانے والے راستوں کو منور کر کے دکھا سکتا ہے۔ کہ اے ناکام انسان! بیہ ہے تیری

کامیابیوں کی راہ! اور وہ رہی تیری منزل! بیدوہ ماورائے عقل ذریعہ علم ہے جس کی تلاش اور ضرورت انسان کو ہمیشہ سے رہی ہے۔ اس سے آگے پرویز صاحب لکھتے ہیں۔''لیکن یہاں بیسوال پیدا ہوگا کہ بیکسے معلوم ہو سکے کہ قرآن کی راہنمائی فکرانسانی کو فی الواقعہ عافیت کی راہوں سے مجے وسالم منزل مقصود تک لے جائے گی اوران مسائل کا حقیقی حل بتا دے گی جواس کے لئے اس درجہ وجہء پریا؛

یہ سوال بڑا اہم ہے لیکن اس کا جواب بڑا صاف ہے۔ ہمارے سامنے فکر انسانی کی تاریخ موجود ہے۔ ہم یدد مکھ سکتے ہیں کہ وہ کون کون سی راہیں تھیں جن میں انسان کو تاہی و بربادی کا سامنا کرنا پڑا۔ اگر ہم بیدد یکھیں کہ قرآن نے پہلے ہی ان راہوں کے متعلق کہددیا تھا کہ یہ بربادیوں کی راہیں ہیں تو یہ شہادت اس امر کی دلیل ہو سکتی ہے کہ آئندہ کے متعلق قرآن جو پچھ کہا سی صحت وصدافت پر بھیان کی راہیں ہیں تو یہ شہادت اس امر کی دلیل ہو سکتی ہے کہ آئندہ کے متعلق اس کے سوااور کوئی دلیل نہیں ہو سکتی۔ '' (صفحہ نبر 438)۔ چونکہ آج بھی انسان مسائل زندگی میں الجھا ہوا ہے اور مدتوں تک سخت جدو جہد کے بعد بھی اسے کوئی سیدھارا ستہ نظر نہیں آر ہا تو اسے ایک باروجی کے دعوے کو بھی آز ماکر دکھے لینا چاہیے۔

یدا یک نا قابل تر دید حقیقت ہے کہ دنیا کا کوئی انسان' عقل کل' نہیں ہوسکتا اور پنہیں کہ سکتا کہ اس کے پاس بر بنائے عقل و تدبرانسانیت کے گونا گوں مسائل کا مکمل طور پرتسلی بخش حل موجود ہے۔اور نہ آج تک کوئی ایسا کر سکا ہے۔ نہ ہی انسان کی سوچ کا نتیجہ سو فیصد درست ہوسکتا ہے۔اور نہ ہی ایسا ہے کہ کسی انسان کی سوچ میں کوئی خامی نہیں ہوسکتی ۔انسانی عقل بہر حال محدود اور مجبور ہے اور طویل تجربات یا خود سے ماوراء کسی ذریعہ علم کی مختاج ہے۔انسانی عقل نہ تو کما حقہ مسائل کا ادراک کر سکتی ہے اور نہ ہی ان کا تسلی بخش حل تلاش کر سکتی ہے۔اس صورت حال میں اگر عقل سے ماوراء ایک ذریعہ علم (وجی) اپنی مکمل اور محفوظ شکل میں موجود ہے اور انسانی بخش حل کینٹی کرنے کا دعوی کی کرتا ہے تواسے آزمالینے میں کیا ہرج ہے!۔

**——**ו•®••×——

وحی کیا ہے؟: ۔ وحی کے بغوی معنی'' تیز اشارہ''ہیں۔ وحی ایک عجیب ذریعہ علم ہے جس کی ماصیت کے بارے میں انسانی علم پچھ ہتا نے یا معلوم کرنے سے قاصر ہے۔ صرف اسکی صدافت اور ہر لحاظ سے جامعیت واکملیت ہی اس چیز کا ثبوت ہے کہ بیعلم انسانی ذہن کی پیدا وار نہیں ہے بلکہ یہ سی ماوراء، اکمل و پاکیزہ ترین ہستی کی طرف سے ہے۔ وحی کو عمل وامتحان کی کسوٹی پر پر کھنے سے پتہ چاتا ہے کہ بید ہے تو سرا سرصدافت مگر اس چیز کاعلم حاصل کرنا کہ بیخود کیا ہے اور کس طرح ایک نبی اور رسول تک پہنچتی ہے؟ انسانی عقل کے بس کی اور گئی نہیں ہے۔ کوئی غیر نبی انسان اس کے بارے میں جان ہی نہیں سکتا۔ پرویز صاحب''مطالب الفرقان'' جلد دوم۔سورہ ء بقرة کی آ بیت نمبر (2:37) کی تفیر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:۔'' وحی وہ را ہنمائی ہے جس میں کسی انسان کی ذاتی فکر اور اکتسانی علم کا کوئی وخل

نہیں ہوتا۔اس کے لئے خداکسی برگزیدہ شخصیت کو منتخب کر لیتا تھا۔اسے بیراہنمائی خدا کی طرف سے براہِ راست ملتی تھی ،اوروہ اسے، کسی قسم کی آمیزش کے بغیر، دوسرےانسانوں تک پہنچادیتا تھا۔''

پرویز صاحب اپنی شہرہ ۽ آفاق کتاب 'ولغات القرآن' میں وقی کے بارے میں لکھتے ہیں کہ 'نیو وی ہرفر دکوالگ الگ نہیں ملتی۔

اس کے لئے خدا کی طرف سے قاعدہ یہ مقرر ہوا تھا کہ یہ وقی کسی ایک انسان کو دی جائے اور وہ اس وقی کو دوسرے انسانوں تک بہنچائے ۔ اُس انسان کو نبی اوررسول کہتے ہیں۔ یہ وقی انہیں حضرات سے خصوص ہے۔'' آ گے چل کر منزید وضاحت کرتے ہیں کہ 'خدا کا قانون جو حضرات انبیاء کرام کی وساطت سے انسانوں کو ماتا ہے الوی کہلاتا ہے۔ اس کے خدا سے پانے میں نبی کے سواکوئی دوسرا انسان شریکے نہیں ہوتا۔ یعنی انبیاء کے سواکسی اور کو وی نہیں مل سکتی، اور اس وقی کو انبیاء کرام اپنے کسب و ہنر سے حاصل نہیں کرتے بلکہ یا نہیں خارج سے ای طرح ملتی ہے جس طرح اشیائے کا نئات کو از خودخدا کی طرف سے وقی ماتی نہیں پنچتا بلکہ وی خود اُسر کرائس تک پنچتی ہے۔

اللہ ہوتی ہے۔ خدا کی طرف سے نازل شدہ ۔ یعنی شخص اپنی کوشش سے وقی کے مقام تک نہیں پنچتا بلکہ وی خود اُسر کرائس تک پنچتی ہے۔

اللہ ہوتی ہے۔ خدا کی طرف سے نازل شدہ ۔ یعنی شخص اپنی کوشش سے وقی کے مقام تک نہیں پنچتا بلکہ وی خود اُسر کرائس تک پنچتی ہے۔

مزل من اللہ کہنے میں انسان کی داخلیت (subjectivity) کو وقت نہیں ہوتا۔ اس میں یکسر خار جیت بی وقت کی خود اپنے آپ کوصاحب وتی پر مکشف کرتی ہے۔ یہ بین وہ صاحب وتی پر (Revealed) ہوتے ہیں یہ وی کے ذریعے حقیقت کے جبرے سے پر دہ نہیں اُٹھ اسکتا۔ اس کونزول وتی ہے جبر سے سے پر دہ نہیں اُٹھ اسکتا۔ اس کونزول وتی ہے ہیں''

مختلف فررائع علم: ۔ وی کسی تم کی کوشش ، محنت و مشقت ، کسب و ہنر ، تفکر و تد بر ، ریاضت ، وجدان یا مراقبہ وغیرہ کا نتیجہ نہیں ہوتی تھی۔ بلکہ وہ قلب نبی پراچا تک نازل ہوتی تھی جس کے نزول کی کیفیت کوغیر نبی نتیجھ سکتا ہے نہ محسوں کرسکتا ہے۔ یہ ذریعہ علم انسانی عقل وعلم سے ماوراء ہے جبکہ حصول علم کے دیگر ذرائع میں انسانی کوشش اور تفکر و تد بر کاعمل دخل ہوتا ہے۔ طلوع اسلام مئی 1970ء (صفح نمبر 65) میں پرویز صاحب نے 'دختم نبوت' کے عنوان کے تحت علم کے مختلف ذرائع (حواس انسانی کشف والہام اور وجدان پر بردی سیر حاصل بحث کی ہے جس سے وحی کے بارے میں بھی وضاحت ہو جاتی ہے۔ کسی نے اُن سے پوچھا تھا کہ آپ (پرویز صاحب) کہتے ہیں کہ کشف ، الہام ، ماموریت من اللہ ، مجد دیت وغیرہ کاعقیدہ ختم نبوت کے منافی ہے، اس کی وضاحت فرما نمیں ۔ اُن کا جواب ملاحظہ ہو:۔ ' انسان اور حیوان میں ایک بنیادی ما جالا متیاز خصوصیت ' علم' ہے۔ علم ، کسے کہتے ہیں اور اس کے حصول کا کیا طریقہ ہے، اسے قر آن کریم نے ایک آیت میں واضح کر دیا ہے۔ جس میں کہا ہے کہ: وکلا تقیق مناکیش لگ یہ علم "ایک آیت میں واضح کر دیا ہے۔ جس میں کہا ہے کہ: وکلا تقیق مناکیش لگ یہ علم "ان

السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَّادَ كُلُّ أُولِيكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا (36:17) - "جس بات كاتمهين علم نه مواس كے پیچيے مت لگ جايا كرو\_ (ياد رکھو!۔تمہاری) ساعت،بصارت اورقلب،ہرایک سے یو جھاجائے گا۔''اس میں بتایا گیاہے کہ' علم''وہ ہےجس کی شہادت انسان کی ''ساعت، بصارت ، اور قلب'' دیں۔ساعت و بصارت سے مراد انسان کے حواس (senses) ہیں۔اور قلب یا فواد سے مراد ہے، وہ قوتِ فکر (Intellect) جونتائج مستبط کرتی ہے۔اسے عام طور پر (Mind) کہاجا تا ہے۔انسانی علم کے یہی ذرائع ہیں۔ آپ دور سے دھواں اٹھتا دیکھتے ہیں تو آپ فوراً کہدیتے ہیں کہ کہیں آگ گی ہے۔آپ گولی کی آواز سنتے ہیں توسمجھ لیتے ہیں کہ کہیں بندوق چلی ہے۔اس کے بعد چنخ کی آواز آپ کے کان میں آتی ہے تو آپ اس نتیجہ پر پہنچ جاتے ہیں کہ گولی کسی انسان کے لگی ہے۔اوراگروہ آ واز آپ کی جانی پیچانی ہوتی ہے تو آپ گھبرا کر کہد ہتے ہیں کہ گولی فلاں شخص کے لگی ہے۔مخضراً یوں سیجھئے کہ انسان کے حواس، ساعت (سننا)، بصارت (ویکھنا)، ذاکقہ (چکھنا)، شامہ (سونگھنا) اور لمس (چھونا) خارجی دنیا سے متعلق اطلاعات (Information) انسانی قلب (Mind) تک پہنچاتے ہیں اور ان اطلاعات کی بناء پر ، قلب ایک نتیجہ پر پہنچتا ہے، اسے "علم" کہا جا تا ہے۔ یہی علم بذر بعد مدر کات (Perceptual knowledge) ہے جس کے نتائج کی خاص تر تیب سے انسان ، تصورات (concepts) قائم کرتا ہے۔اور یوں علم کی وسعتیں بڑھتی چلی جاتی ہیں۔مطالعہ،مشاہدہ،تجربہ،تفکر،تعقل،تدبر،یہسبحصول علم كذرائع ہيں قرآن كريم علم (بذريع حواس) كوبڑى اہميت ديتا ہے۔وہ كہيں كہتا ہے كہ: وَهُوَ الَّذِي ٓ أَنْشَأَ كُكُو السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأ فَيِكَةً ﴿ قَلِيلًا هَا لَتَهُدُّونَ (83:78) \_ خداوہ ہے جس نے تمہارے لئے ساعت، بصارت اور قلب پیدا کئے ،کین بہت کم اوك بين جوان مصحيح مح كام ليت بين كبين كهتا بي كد: قُلْ أرَى يُتُوْرِ إِنْ أَخَذَ اللهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَى قُلُو يِكُمُ مَّنْ إِلَّهُ غَيْرُ اللهِ يَأْتِيكُمْ بِهِ (46:46) - ان ہے کہو کہ کیاتم نے بھی اس پر بھی غور کیا ہے کہ اگر خداتمہارے دیکھنے، سننے بمجھنے کی قوت سلب کر لے، تو اس کے سواکون سی ہستی ہے جوان ذرائع علم کو بحال کردے؟ ۔ سورہ ءالاعراف میں ہے کہ۔ آؤٹمہیں بتا ئیں کہ جہنمی کون ہیں۔وہ جن کی کیفیت پیہے کہ: اَکھُمْ قُلُوعٌ لَا یَفْقَهُونَ بِهاً۔وہ دل توریحتے ہیں کین ان سے بیحضرو چنے کا کامنہیں لیتے۔وَلَهُمْ اَعْیُنْ لَّا يَيْصِرُونَ بِهَا ـان كَي آئك مِين بَعِي هُوتَي بِيل كِين وه ان سے ديكھنے كا منہيں ليتے ـوكھٹے أذانٌ لَّا يَسْمَعُونَ بِهَا ـان كے كان بھي ہوتے میں کین ان سے سننے کا کامنہیں لیتے ۔ اُولِک کا لَا نَعَامِهِ ۔ بیلوگ د کیضے میں انسان نظر آئیں گے کین در حقیقت بیانسان نہیں حیوان ين - بَلْ هُمُ أَضَكُ - بِلَمَان سِي بَعِي كَنَر ر - أُولِلِكَ هُمُ الْغُفِلُونَ (7:179) - يَعْلَم سے بہرہ رہے ہیں -''جولوگ اپنے ذرائع علم سے کامنہیں لیتے ۔قرآن کہتا ہے کہ رفتہ ان کے سجھنے سوچنے کی صلاحیتیں سلب ہو جاتی ہیں ۔ان کے دلول پرمہریں لگ جاتی ہیں۔ان کی آنکھوں پر پٹیاں بندھ جاتی ہیں۔ان کے کانوں میں ڈاٹ لگ جاتے ہیں۔''(2:7) ;16:208)۔اورید کیفیت ان لوگوں کی ہوتی ہے جوعقل وفکر سے کام لینے کی بجائے اندھا دھند جذبات کی رومیں بہے چلے جاتے ہیں (45:23) \_قرآن کے

پیش کردہ ان حقائق سے واضح ہے کہ (1)۔انسان اور حیوان میں ایک بنیادی وجہء امتیاز' دعلم' ہے۔اور (2)۔علم حاصل کرنے کا طریق بیہ ہے کہ انسان ،حواس کے ذریعے معلومات اخذ کر کے،ان سے، اپنی عقل وفکر کی روسے نتائج مستنبط کرے۔نوع انسان ک لئے علم حاصل کرنے کا بیگلتیہ ہے۔

نہو تن : \_ لیکن اس کلیے میں ایک استثناء (Exception) کی گئی تھی اور وہ تھی''نبوت' نے بی کو جوعلم بذر لیے وہ عاصل ہوتا تھا وہ ہوہ ہوں کے ذریعے حاصل کردہ معلومات اور عقل وفکر کی روسے مستبط کردہ نتائج پہنی نہیں ہوتا تھا۔ اسے وہ علم ، ایک خارجی حقیقت (Objective Reality) کے طور پر ، خدا کی طرف سے ، براہِ راست ماتا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ اس علم کو خدا نے '' تنزیل من رب العالمین' کہا ہے یعنی خدا کی طرف سے نازل کردہ علم عام ، انسان کے سرچشمہ فکر سے ابھر کر باہر آتا ہے ، لیکن وہی ، قلب نبوی پر خارج سے نازل ہوتی تھی۔ اس میں ، اس کی اپنی فکر وجذبات کا کوئی دخل نہیں ہوتا تھا۔ وہ مایشطاقی عین الفولی وہان فکو الاگو محقی قول کے دارج میں ، اس کی اپنی فکر وجذبات کا کوئی دخل نہیں ہوتا تھا۔ وہ مایشطاقی عین الفولی وہ ان فکو الاگو محقی ہوتا ہے۔ علیہ فکر میں الفولی (53:35)۔ اسے وہ علم خدائے مقدر کی طرف سے عطا ہوتا ہے۔ یہ ذریعہ علم (جوعام علم انسانی سے یکسر منظر وتھا) حضرات انبیائے کرام کے لئے مخصوص خدائے مقدر کی طرف سے عطا ہوتا ہے۔ یہ ذریعہ علم (جوعام علم انسانی سے یکسر منظر وتھا) جان اور ہجھے نہیں سکتا۔ جو پچھے نبی کھا۔ اور انسان اسے غور وفکر سے شبھ سکتے تھے لیکن وہ علم اسے ملتا کس طرح کے علی کوئی دوسر اختص نہیں سبھ سکتا تھا۔ اور انسان اسے غور وفکر سے تبھ سکتے تھے لیکن وہ علم اسے ملتا کس طرح کے بات نہیں کہتے سکتا تھا۔ نہی کی کو بیعلم ملتا کس طرح تھا۔ ۔ سے ماوراء تھا۔ اس لئے غیراز نبی اس حقیقت تک نہیں کہتے سکتا تھا، نہ کہتے سکتا ہے کہ نبی کو بیعلم ملتا کس طرح تھا؟۔

حتم نبوّت: ختم نبوت کے معنی یہ ہیں کہ (نبی اکرم علی ہے اس ذریعہ علم کو ہمیشہ کے لئے ختم کر دیا گیا۔ جوعلم ،خدا کی طرف سے براہِ راست دیا جانا مقصود تھا، وہ قر آن کریم کے اندر مکمل اور محفوظ کر دیا گیا اور اس کے بعد کہد دیا کہ اب کسی انسان کو خدا کی طرف سے ، براہِ راست کوئی علم نہیں دیا جائے گا۔ اب انسانی علم کا وہی عام طریق ہے۔ یعنی حواس کے ذریعے حاصل کر دہ معلومات اور غور وفکر کے ذریعے اخذ کر دہ نتائے ۔خود قرآن کریم بھی غور وفکر کی روسے مجھا جائے گا۔ ختم نبوت کا اعلان ، در حقیقت انسانی آزادی کا عظیم منشور تھا۔ اس کے معنی یہ تھے کہ اب کسی انسان کو بیر ق حاصل نہیں ہوگا کہ کسی دوسرے انسان سے بیا کہ کر اپنی بات منوائے کہ یہ میری بات نہیں ،خدا کا حکم ہے جس کا علم اس نے مجھے براہِ راست دیا ہے۔خدا نے جواحکام دینے تھے ، وہ قرآن کے اندر دے دیئے۔قرآن کے نہیں ،خدا کا حکم ہے جس کا علم اس نے مجھے براہِ راست دیا ہے۔خدا نے جواحکام دینے تھے ، وہ قرآن کے اندر دے دیئے۔قرآن کے اندر دے دیئے۔قرآن کے اندر دے دیئے۔

علاوہ،اب کسی کی کوئی بات سندو جحت نہیں تمجھی جائے گی۔ سر د

کشف والهام: ۔اب آپ دیکھئے کہ کشف والہام یا خداہے ہم کلامی سے مراد کیا ہے؟ ۔اس سے مراد ہے خداسے براہِ راست علم

پانا\_ یعنی وہ علم جوانسانی حواس اور فکروند ہر پرمبنی نہ ہو بلکہ،ان ذرائع کے بغیر،خداسے براہِ راست حاصل ہو۔ آپ سوچئے کہاس' دعلم'' اور''وحی'' کے ذریعہ حاصل کردہ علم میں (اصل وحقیقت کے اعتبار سے ) فرق کیا ہے؟۔فرق صرف الفاظ میں ہے۔اصل وحقیقت دونوں کی ایک ہے۔قرآن نے اس علم کے لئے وحی کی اصطلاح استعال کی ہے۔ یہ حضرات اسے الہام یا کشف کہہ کر پکارتے ہیں۔اور بیظا ہرہے کہ الفاظ کے فرق سے اصل وحقیقت میں تو فرق نہیں آ سکتا۔اصل بات ذریعہ علم کی ہے۔اگر علم کا ذریعہ انسانی حواس اورفکروند برہے، توبیعلم نبوت سے الگ چیز ہے۔ اورا گرعلم ان ذرائع کی روسے حاصل نہیں کیا جاتا بلکہ اس کے متعلق دعویٰ میہ ہے کہوہ براہ راست خدا کی طرف سے ملتا ہے، توبید عولی ،صاحب وحی ہونے کا نہیں تو اور کیا ہے؟۔اوراس طرح خداسے علم یانے کا دعویٰ کرنے والا ، اپنانام کچھ ہی کیوں نہ رکھ لے ،اس کے دعویٰ ،اور دعوائے نبوت میں فرق کیا ہے؟ ۔ پھرسمجھ لیجئے کہ دعوائے نبوت سے مراد یتھی کہاںیادعویٰ کرنے والا کہتا یہ تھا کہ میراعلم،حواس وتفکر کا نتیجہ بیں۔ یہ مجھے خدا کی طرف سے براہِ راست ملا ہے۔لہذا، جو شخص بھی اس قسم کا دعویٰ کرتا ہے، وہ درحقیقت نبوت کا دعویٰ کرتا ہے۔اورختم نبوت کی مہر کوتو ڑتا ہے۔وہ جب کہتا ہے کہ میں مامورمن اللہ ہوں تو وہ کہتا ہیہ ہے کہ یہ بچھ میں اپنی طرف سے نہیں کہتا بلکہ مجھے خدا کی طرف سے حکم ملاہے کہ میں ایسا کہوں!۔ نبی بھی تو یہی کہتا تھا کہ میں جو کچھ کہتا ہوں، اپنی طرف سے نہیں کہتا،خدانے مجھے ایسا کہنے کا حکم دیا ہے۔ (جو شخص قرآن کامبلغ ہے،اس کا دعویٰ پینہیں ہوتا کہ میں خدا کی طرف سے براہِ راست علم حاصل کر کے اسے دوسروں تک پہنچا تا ہوں۔وہ کہتا ہیہ ہے کہ خدانے جوعکم اپنی کتاب میں محفوظ کردیا ہے، میں اسے، اپنی فہم وبصیرت کےمطابق سمجھتا اور اس طرح اسے دوسروں تک پہنچا تا ہوں ۔للہذا جتم نبوت کے بعد، قرآن کی تبلیغ و تغمیل باقی رہتی ہے،خدا کی طرف سے براہِ راست علم حاصل کرنے کا امکان باقی نہیں رہتا )۔اس کا دعویٰ ( جبیبا کہا ویر کہا جاچکا ہے ) نبوت کا دعویٰ ہے خواہ اس کا نام کچھ ہی کیوں نہ رکھ لیا جائے قر آن کریم میں (ختم نبوت کے بعد ) نہاں قتم کے علم کا تصور ملتا ہے نہ کشف و الہام وغیرہ الفاظ۔ پیتصور اور اس قتم کی اصطلاحات بعد کی وضع کردہ، یا دوسروں سے مستعار کی ہوئی ہیں۔تصور اور اصطلاحات،تصوف کی رائج کردہ ہیں اورتصوف (علامہ اقبال کے الفاظ میں )''سرز مین اسلام میں ایک اجنبی پوداہے۔''اس کے بعد پرویز صاحب نظام تصوف کے سرخیل، شیخ اکبرمجی الدین ابن عربی کی کتاب ' وفصوص الحکم' ، میں درج کشف والہام کے حوالے دیتے ہیں جس سے ثابت ہوجا تا ہے کہاُن کے کشف والہام اور وحی ء نبوت میں کوئی فرق نہیں رہ جا تا۔مثلاً''اگر چہ اولیاءانبیاء کے تابع ہوتے ہیں کیکن صاحبِ وحی دونوں ہوتے ہیں۔''اور۔''ہم میں ایسےلوگ بھی ہیں جواس چیز ( حکم ) کواپنے کشف والہام کے ذریعے خوداللد تعالی سے لیتے ہیں۔لہذا، وہ خوداس حکم شرعی میں خلیفة الله ہیں۔ پس ایک طور پر مادہ ءکشف والہام اور مادہ ءوی ءرسول ایک ہے۔۔۔صاحبِ کشف الله تعالیٰ سے لینے کے طریقے سے واقف ہونے کی وجہ سے خاتم النہین کے موافق ہے۔۔۔۔ الہذاء ان کا الله تعالیٰ سے لیناعین رسول الله علیہ کالینا ہے۔'' کا ذب مدعی ءنبوت مرزاغلام احمد (قادیانی ) بھی اسی قشم کے کشف والہام کا سہارا لے کرنبی بن بیٹھا تھا۔ پرویز صاحب نے اپنی اسی تحریر میں مرزاغلام احمد (قادیانی ) کے نظریہ وکشف والہام پر سخت نقید کر کے اسے حجطلایا ہے۔

علمائے قرآن: ''رویزصاحب یادیگرعالئے قرآن، قرآن کریم پرغوروفکر کرتے ہیں اوراس طرح قرآن کے جوتھا کق ان کی سجھ میں آتے ہیں میہ کہ کہ کر دوسروں کے سامنے پیش کرتے ہیں کہ سہ ہماری اپنی فہم کا نتیجہ ہے۔ جس میں سہووخطا کی گنجائش بھی ہے اوران پر تقید کا حق بھی ہرایک کو حاصل ہے۔ لیکن جو تحف سیدعولی کرتا ہوں وہ میری فکر وبصیرت کا نتیجہ نہیں بلکہ وہ خود خدا کے بتائے ہوئے تھائق ہیں، وہ انہیں سہووخطا ہے بھی منزہ قرار دیتا ہے اوران پر تقید کا حق بھی کی کونہیں دیتا۔ اس کہ چوش اس کے پیش کردہ حقائق ہیں، وہ انہیں سہووخطا ہے جی منزہ قرار دیتا ہے اوران پر تقید کا حق بھی کی کونہیں دیتا۔ اس کے جوشحف اس کے پیش کردہ حقائق پر تقید کرتا ہے وہ اس مدعی پر تقید نہیں کرتا بلکہ (اس کے دعولی کے مطابق) خود خدا پر تقید کرتا ہے۔ اور یہ مقام، نبی کے علاوہ اور کسی کو حاصل نہیں ہوسکتا کہ اس کے پیش کردہ حقائق پر تقید قر آن کر یہ میں ان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے: فَالَقَّهُ وَلَا يُلَكِّ بُونَكَ وَلَكِنَّ الطَّلِي بُنِ فِالْكِ اللَّهِ بَحِعُک وُن (33)۔ حقیقت ہے جے قر آن کر یہ میں ان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے: فَالَقَّهُ وَلَا یُلَکِّ بُونَکَ وَلَکِنَّ الطَّلِی بُنِ فِالْكِ اللَّهِ بَحِعُک وُن (33)۔ کی حصوران بین کہ ہوئی ہوئی کردہ تھا کہ وہ جو خود خدا کے عطافر مودہ ہیں تو آپ اسے تقید کی حدسے بالا اسلیم کی متعلق ہوئی کہ وہ جی خوال کو است خدا کی طرف سے عطا کردہ مجھ کرا سے تقید کی حدسے بالاقر اردیا جائے۔ و ذالك لایا جائے ۔ یعنی اس کی پیش کردہ تعلیم کو ہراہ راست خدا کی طرف سے عطا کردہ مجھ کرا سے تقید کی حدسے بالاقر اردیا جائے۔ و ذالك الذين القیم!''

وجدان: ۔''ایک صاحب نے اس میں مجھ سے کہا ہے کہ جے'' وجدان'' کہاجا تا ہے، وہ بھی انسانی فکر کا نتیج نہیں ہوتا۔ اسے کس زمرہ میں شار کیا جائے گا۔ مثلاً شاعر جے'' آمد' سے تعبیر کرتے ہیں اس میں اشعار بغیر فکری کاوش کے نوک قلم پر آتے چلے جاتے ہیں، اسی کووہ وجدان کہتے ہیں۔ جواباً عرض ہے کہ سے جھنا صحح نہیں کہ'' وجدان'' فوق الا دراک ذریعہ علم ہے۔ بیفکری کاوش ہی کا نتیجہ ہوتا ہے۔ مثال سے یوں سجھنے کہ انسان جب بات کرتا ہے تو اس میں اس کی گئی ایک صلاحیتیں بروئے کار آتی ہیں۔ وہ پہلے سوچتا ہے کہ مجھے کیا کہنا ہے۔ پھراس کے لئے الفاظ کا استخاب کرتا ہے۔ پھر ان الفاظ میں ایک ربط پیدا کر کے انہیں فقروں کی لڑی میں پروتا ہے۔ پھران فقروں کو زبان سے ادا کرتا ہے۔ آپ دیکھتے ہیں کہ انسان کو ایک فقرہ ہو گئے کے گئے کس قدر فکری کاوش کرنی پڑتی ہے۔ جب پھران فقروں کو زبان سے ادا کرتا ہے۔ آپ دیکھتے ہیں کہ انسان کو ایک فقرہ ہوگئے کے لئے کس قدر فکری کاوش کرنی پڑتی ہے۔ جب بچر پہلے پہل بولنا سیکھتا ہے تو اس کی بیکا وثن محسوس طور پر ہمار سے سامنے آجاتی ہے۔ لیکن آپ کسی شعلہ نوا مقرر کود کی تھے۔ وہ دو سولفظ فی منٹ کی رفتار سے بولتا ہے۔ گھنٹوں مسلسل بولتا چلا جاتا ہے۔ وہ برق رفتاری میں، اپنے موضوع کے متعلق سوچتا بھی ہے۔ اس کے منٹ کی رفتار سے بولتا ہے۔ گھنٹوں مسلسل بولتا چلا جاتا ہے۔ وہ برق رفتاری میں، اپنے موضوع کے متعلق سوچتا بھی ہے۔ اس کے منٹ کی رفتار سے بولتا ہے۔ گھنٹوں مسلسل بولتا چلا جاتا ہے۔ وہ برق رفتاری میں، اپنے موضوع کے متعلق سوچتا بھی ہے۔ اس کے

اظہار کے لئے الفاظ کا انتخاب بھی کرتا ہے۔ ان الفاظ کو فقر وں ہیں مر بوط بھی کرتا ہے۔ پھران فقر وں کواس طرح زبان سے ادا کرتا ہے کہ منصر ف الفاظ کا تلفظ نہ بڑنے پائے بلکدان الفاظ کا ادائیگی سے جذبات کی بھی صحیح شیخ نمود ہوجائے۔ وہ بیسب پھیرق کی تی سے زرفاری کے ساتھ کئے چلا جاتا ہے۔ اور سامعین تو ایک طرح الفاظ کا انتخاب کرتا ہے، کب ان فظوں کو فقر وں کے قالب میں ڈھالتا ہے اور پھر کس طرح دریا کی میں روانی کے ساتھ انہیں ادا طرح الفاظ کا انتخاب کرتا ہے، کب ان فظوں کو فقر وں کے قالب میں ڈھالتا ہے اور پھر کس طرح دریا کی میں روانی کے ساتھ انہیں ادا کئے چلا جاتا ہے۔ اس کے اس کمل میں جمیں کہیں فکری کا وش نظر نہیں آتی ۔ لیکن اس حقیقت سے کسے انکار ہوسکتا ہے کہ یہ ہوتا فکری کا وش بھی نہیں کہیں فکری کا وش نظر نہیں آتی ۔ لیکن اس حقیقت سے کسے انکار ہوسکتا ہے کہ یہ ہوتا فکری کا وش بھی ممارست سے انسان میں اس قتم کی صلاحت پیدا ہوجاتی ہے کہ وہ جب اپنی توجہ کو کی خاص نقط یا کو وقت حرکت میں آتی ہے۔ قبری کو وہ جب اپنی توجہ کو کی خاص نقط یا موضوع پر مرکوز کرتا ہے تو اس کے ذہن کی مشینری کے مختلف پُر زے بیک وقت حرکت میں آجا ہے جیں اور اس تیزی ہے حرکت کرتے ہیں کہ فکر کی عام سے خرامی اس حرکت کا احساس نہیں کر سے تی بھر اس کو تھی تھیں ہونے بیٹ کہ ہوئی جو رہ تا ہے۔ جو رہ بیاں کہ میں جو رہ تی ہیں ، اور جب شعوری مشینری کی رفتار جس قدر تیز ہوگی اس قدر سرعت کے ساتھ یہ ذخیرہ ، شعور کی مشینری کی رفتار جس قدر تیز ہوگی اس قدر سرعت کے ساتھ یہ ذخیرہ ، شعور کی مشینری کی رفتار جس قدر تیز ہوگی اس قدر سرعت کے ساتھ یہ ذخیرہ ، شعور کی مشینری کی رفتار جس قدر تیز ہوگی اس قدر سرعت کے ساتھ یہ ذخیرہ ، شعور کی مشینری کی رفتار جس قدر تیز ہوگی اس قدر سرعت کے ساتھ یہ ذخیرہ ، شعور کی مشینری کی رفتار جس قدر تیز ہوگی اس قدر سرعت کے ساتھ یہ ذخیرہ ، شعور کی سکتے کہ اس کے گا۔ رہیسا کہ ہوگی کہ یہ سب پچھ کیے اور سنے والا ہی نہیں ، خود کہنے والا بھی فرط چرت سے پکار اٹھی گا کہ:۔

آتے ہیں غیب سے میہ مضامیں خیال میں عالب صریر خامہ نوائے سروش ہے

(تصوف میں قوتِ خیال کے ارتکاز سے اس تھم کی وجدانی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے۔ جسے غلطی سے فوق الفکر ذریعہ علم مجھ لیاجا تا ہے۔ نبی کواپنے ذریعہ علم ۔''وحی۔'' کے متعلق کوئی غلط بہتی ہوتی۔ مکا ضلات صاحب کُٹر و مکا عَلی 53:2)۔ حالا نکہ اس میں نہ غیب کا کوئی دخل ہوتا ہے اور نہ ہی صریر خامہ کسی سروش کی نوا ہوتی ہے۔ چنا نچہ اس قسم کے''وجدانی'' اشعار کوخود غالب بھی گفتہ ء غالب ہی ہیں۔ یہ جوجدان کی حقیقت۔ یہی وجہ ہے کہ ہمارے دور کا وجدان (Intuition) کا سب سے بڑا موئید، برگساں ، اسے (A higher kind of intellect کے بعد ہمیشہ ہوگیا۔''

چھٹی جس : \_طلوع اسلام تمبر ۱۹۷۴ء ص \_ ۷۲ \_ دمکیں اس ' جھٹی حس' کا منکر نہیں ،اور منکر ہو بھی کیسے سکتا ہول جب میں نے

اسےخودحاصل کرکے دیکھ لیا ہوا ہے لیکن اس حس' کا تعلق نہ'' روحانیت''سے ہے نہ کسی ما فوق الفطرت سرچشمہ سے۔ چند قاعدے اور چنر شقیں ہیں جن سے انسان جب اپنی قوت فکر وخیال یا قوت ارادی کونہایت شدت سے مرتکز (Concentrate) کر لیتا ہے تو خوداس کی فکرا یک لطیف قوت کی شکل اختیار کر لیتی ہے۔اس کا نام'' چھٹی حس'' ہے۔ جسے سائیکا لوجی میں وجدان (Intuition) کہا جاتا ہے۔ (خود برگساں، جو وجدان کا بہت بڑا حامی ہے،اسے ادراک ہی کی شکل کہدکر پکارتا ہے)۔اس فکری قوت کے پیدا کرنے کے لئے نہ کسی عقیدہ کی یابندی ضروری ہے، نہ کفراور اسلام ہی کی تمیز۔ بیا یک فنی ملکہ ہے جسے جو شخص حیا ہے (ان مثقول کے ذریعے ) پیدا کرسکتا ہے۔اس میں کوئی'' ما فوق الفطرت' راز بھی نہیں۔(جب آپ کہتے ہیں کہ اس کا'' سائنٹفک طریق'' سے مطالعہ کیا جاسکتا ہے تواس کے''مافوق الفطرت''ہونے کی تر دید آپ خود ہی کر دیتے ہیں کسی''فوق الفطرت'' عضر کا مطالعہ سائنٹفک طریق سے نہیں کیا جاسکتا۔ سائنس کا دائرہ، فطرت تک محدود ہے۔ وہ اس سے باہر جاہی نہیں سکتی )۔ بہر حال، یہ ' دحس' ، فکر انسانی ہی کی بڑھی ہوئی شکل ہوتی ہے۔ کیکن چونکہ بیعام حواس خمسہ سے الگ یا بلنداور لطیف ہوتی ہے،اس لئے لوگ اسے''فوق الفطرت'' یا''روحانی'' قوت سمجھ لیتے ہیں۔تصوف کی ریاضتوں اور مراقبوں ہے بھی یہی قوت پیدا ہوتی ہے۔ میں نے اسے تصوف کی ریاضتوں اور یوگ کی مثقوں (ورنوں کی رو) سے پیدا کر کے دیکھا ہوا ہے۔ تصوف کاعقیدہ کشف والہام کا ہے۔ جس کےمعنی خدا سے براہِ راست علم حاصل ہونا ہے۔ پیعقیدہ ختم نبوت کے منافی ہے۔خدا سے براہِ راست علم ،صرف حضرات انبیاء کرام کوعطا ہوتا تھا جسے وحی سے تعبیر کیا جا تاہے۔ پیسلسلہ حضور نبیءا کرم ﷺ کی ذات ِگرامی پرختم ہو گیا۔اب کسی کوخداسے براہِ راست علم حاصل نہیں ہوسکتا۔اسی کوختم نبوت کہتے ہیں۔۔وجی کےانتاع سےانسان میں یا کیزگی ءسیرت اور بلندیءکردار پیدا ہوجاتی ہے۔اس کاارفع ترین اورمکمل ترین مقام وہ تهاجس پر نبیءاکرم ﷺ فائز تھے۔اورجس کے متعلق قرآن کریم نے کہاہے کہ:۔ وَ إِنَّكَ لَعَلَى خُلْقٍ عَظِيْمِهِ (8:46) ـ''اے نبی! تو اخلاق کے عظیم مقام پر فائز ہے۔'' قرآن نے حضور ﷺ کی عظمت آپ علیہ کی اخلاقی بلندی کوقرار دیا ہے۔ یہی وہ سیرت کی پا کیزگی اور کر دار کی بلندی تھی جےحضور ﷺ نے مخالفین کے سامنے اپنے سچا ہونے کی شہادت کے طور پر پیش فر مایا تھا جب کہا تھا كه: فَقَدُ لَيِثُتُ فِيكُمُ عُرُّا قِنْ قَبُلِهِ الْفَلَا تَعْقِدُونَ (10:16) - "ميس ناس قبل، اپني زندگي تبهار اندربسري ب-كياتم اس سے نہیں سمجھ سکتے کہ ایسی زندگی کسی جھوٹے انسان کی ہوتی ہے یا سیچے کی۔''۔ یہی پا کیزگی ءسیرت وحسن کردار ہے جوحضور نبی ء ا کرم ﷺ کے اسوہ ء حسنہ کے اتباع سے حاصل ہوتا ہے اور اس قتم کی سیرت و کر دار کے حامل افراد پرمشتمل وہ جماعت (امت محریہ علیہ پالی ہے۔ اسلام کوئی'' چھٹی حس'' پیدا کرنے ۔ محریہ علیہ کا منتجل ہے۔اسلام کوئی'' چھٹی حس'' پیدا کرنے کے لئے نہیں آیا، وہ دنیامیں اس قسم کا نظام قائم کرنے کے لئے آیاتھا جو ہرنوع غلامی کے لئے موت کا پیغام ہے۔''

اب بیروحی کہال ہے؟:۔''لغات القرآن' میں پرویز صاحب رقمطراز ہیں''یادر کھیئے وجی جس کے معنی خدا کی طرف سے براہ

راست راہنمائی حاصل ہونے کے ہیں وہ آخری مرتبہرسول الله الله کی اوراب وہ قر آن کریم کے اندر کتابت شدہ شکل میں محفوظ ہے۔ اس کے بعد انسانوں کو اُن کی راہنمائی کے لئے خدا کی طرف سے پچھاور نہیں ملانہ ملے گا۔ جواس کا دعویٰ کرتا ہے وہ یا تو خود فریب خوردہ ہے، یا دانستہ لوگوں کوفریب دیتا ہے۔''

وکی کافائدہ: مطالب القرقان ۔ جلد دوم ۔ ص ۔ ۱۲۹۔ 'اللہ تعالی نے یہ بتایا ہے کہ انسانوں نے جو باہمی اختلافات پیدا کر لئے تو ان کا مٹانا، ان کے بس کی بات نہیں تھی۔ اس کے لئے خداکی را ہنمائی کی ضرورت تھی، جس کا سلسلہ اس زمانے میں شروع کر دیا گیا جب انسانوں میں بیا ختلافات نمودار ہوئے ۔ سورہ ۽ یونس میں کہا گیا ہے کہ: ۔ (مفہوم ) ۔ 'نتمام انسان ایک برادری کی شکل میں رہتے تھے۔ لیکن بعد میں انہوں نے باہمی اختلافات پیدا کر لئے۔ '(10:19) ۔ اور سورہ ۽ بقرة میں ہے: ۔ (مفہوم ) ۔ 'نتمام انسان امت واحدہ کی شکل میں رہتے تھے (پھر انہوں نے باہمی اختلافات پیدا کر لئے اور مختلف گروہوں میں بٹ گئے، تو ان اختلافات کو مٹانے کے لئے ) خدا نے انبیائے کرام کی بعث کا سلسلہ شروع کیا، جو انہیں آ کر بتاتے تھے کہ وہی ۽ خداوندی کی روشنی میں زندگی بسر کرنے کا متجہ کس قدر خوشگوار ہوگا اور اس کی خلاف ورزی کے نتائج کس قدر تباہ کن ہوں گے۔ ان (انبیاء) کے ساتھ خدا نے ضوابطر قوانین نازل کئے تا کہ وہ انسانوں کے باہمی اختلا فی معاملات کا ، حق وصدافت کے ساتھ فیصلہ کریں۔ '(2:213) ۔ یہی ہے وہ حقیقت ، نازل کئے تا کہ وہ انسانوں کے باہمی اختلا فی معاملات کا ، حق وصدافت کے ساتھ فیصلہ کریں۔ '(2:213) ۔ یہی ہے وہ حقیقت ، خس کے لئے کہا ہے : ۔ فتکلگا گی اُدی مِن بی تھی کی اُدی کی طرف سے راہنمائی ملی ۔ ''

آسانی را ہنمائی: طلوع اسلام نومبر 1979ء۔ س۔8۔ ت' انسان کو جب اس دنیا میں بسایا گیا تو اُس سے کہد دیا گیا کہ زندگی کے بنیا دی مسائل کا اطمینان بخش حال تنہا عقل کے بس کی بات نہیں۔ اس کے لئے تہمیں آسانی را ہنمائی ملتی رہے گی۔ فکن تیعتم ھُلکائی فکا حَدُو ف عَکَیْفِهِمْ وَکا ھُمْ یَحُوْدُ نُو کَلُو فَرِی را ہنمائی کا اتباع کرے گا وہ بلاخوف و خطر اور بے حزن و ملال منزل مقصود تک بنیادی اور غیر متبدل اصول واقد ارکووی کی روسے دیا جائے ، اور بنی جائے گا۔ اس را ہنمائی کے لئے پروگرام تو یہی تھا کہ زندگی کے بنیادی اور غیر متبدل اصول واقد ارکووی کی روسے دیا جائے ، اور اس بات کو ہر دور کے انسانوں پر چھوڑ دیا جائے کہ وہ ان اصولوں پڑئل پیرا ہونے کے لئے اپنے زمانے کے تقاضوں کے مطابق علی طریق کا رخود وضع کریں۔ لیکن شروع شروع میں انسانی عقل وشعور خام اور اس کا تجربہ نا پختہ تھا ، اس لئے ان اصولوں کی بیشتر جزئیات میں خودوی کی روسے متعین کر دی جاتی تھیں۔ مثلاً جب حضرت نوح سے کہا گیا کہ وہ آنے والے سیلاب سے محفوظ رہنے کے لئے شتی بنا کین ان اصول و تحق الفائل کے آئے ہیں انسانی کی ضرور یات کے بنا کیں تو رہنے کی اس طرح ایک رسول ، غیر متبدل اصول و ضوابط اور اپنے زمانے کی ضرور یات کے در پر نگرانی ، ہماری وی کے مطابق کشتی بناؤ۔ 'اس طرح ایک رسول ، غیر متبدل اصول و ضوابط اور اپنے زمانے کی ضرور یات کے در پر نگرانی ، ہماری وی کے مطابق کشتی بناؤ۔ 'اس طرح ایک رسول ، غیر متبدل اصول و ضوابط اور اپنے زمانے کی ضرور بیات کے دور کی کو میں کو در بیات کے دیا کہ کو بیات کے در کی کی دور کی کے مطابق کشتی بناؤ۔ 'اس طرح ایک رسول ، غیر متبدل اصول و ضوابط اور اپنے زمانے کی ضرور بیات کے دور کی کے دیا کے کینیا کی دور کیا کے دور کی کے مطابق کشتی بناؤ۔ 'اس طرح ایک رسول ، غیر متبدل اصول و ضوابط اور اپنے زمانے کی ضرور بیات کے دور کی کی دور کیا کے دیا کے کیا گئی کے دیا کے کی مطابق کی کو کور کیا کے دور کی کی دور کی کے مطابق کی کو کی دور کیا گئی کے دور کی کی دور کیا گئی کی دور کیا گئی کو کو کو کی کو کی دور کیا گئی کی دور کی کے دور کی کر دی کی کو کی دور کیا گئی کو کو کر کی دور کیا گئی کی دور کیا گئی کی دور کیا گئی کے دیا گئی کی دور کیا گئی کر دی کیا گئی کی دور کیا گئ

مطابق، جزئیات و تفاصیل اپنی امت کودے کر چلا جاتا۔ لیکن اس کے دنیا سے چلے جانے کے بعد ہوتا یہ کہ اس کے نام لیوا، فرہبی پیشوا، اپنی مفاد پرستیوں کے لئے، اُس کی وی میں اپنے خیالات کی آمیزش کر دیتے اور کہیں وہ دست بر دِز مانہ سے ویسے ہی تلف ہو جاتی ۔ اُس کے بعد ایک اور رسول آ جاتا اور ایک جدید ضابطہ عریات بذریعہ وی دے دیتا۔ اس میں غیر متبدل اصول تو وہی ہوتے جو سابقہ رسول کی وی میں تھے لیکن جزئی احکام کا از سرنو جائزہ لیاجا تا۔ ان میں جواحکام ایسے ہوتے جن میں کسی تبدیلی کی ضرورت محسوس نہ ہوتی آئیس علی حالہ رہنے دیا جاتا۔ جن میں تبدیلی کی ضرورت ہوتی ان کی جگہ جدید احکام دے دیئے جاتے ۔ اور عندالضرورت ان میں اضافہ بھی کر دیا جاتا۔ بہی وہ نظام وی ہے جسے قرآن کریم نے ان الفاظ میں بیان فر مایا ہے: ما کنڈ سنٹم مین ایتے آؤ ونڈنسے آئے ایکئیو میں اضافہ بھی کر دیا جاتا۔ بود سابقہ ) تھم ہم منسوخ کر دیتے تھاس کی جگہ اس سے بہتر تھم نازل کر دیتے تھے۔ اور جواحکام ایسے تھے جن میں کسی تبدیلی کی ضرورت نہیں تھی لیکن انہیں فراموش کر دیا گیا تھا، ان کی دوبارہ۔۔ تجدید کر دی جاتی تھی۔۔ دوسرے مقام پراسے'' تبدیلی کی ضرورت نہیں تھی لیکن نہیں فراموش کر دیا گیا تھا، ان کی دوبارہ۔۔ تجدید کر دی جاتی تھی۔۔ دوسرے مقام پراسے'' تبدیلی عام ، کے پروگرام سے تعیر کیا گیا تھا، ان کی دوبارہ۔۔ تجدید کر دی جاتی تھی۔۔ دوسرے مقام پراسے'' تبدیلی عاد کام'' کے پروگرام سے تعیر کیا گیا تھا، ان کی دوبارہ۔۔ تجدید کر دی جاتی تھی۔۔ دوسرے مقام پراسے'' تبدیلی عاد کام'' کے پروگرام سے تعیر کیا گیا تھا، ان کی دوبارہ۔۔ تجدید کر دی جاتی تھی کیا گیا گیا تھا۔ ان کی دوبارہ۔۔ تبدیلی عاد کام'' کے پروگرام سے تعیر کیا گیا تھا۔ ان کی دوبارہ۔۔ تبدیلی عاد کام'' کے پروگرام سے تعیر کیا گیا تھا۔ ان کی دوبارہ۔۔ تبدیل کی عاد کام'' کے پروگرام سے تعیر کیا گیا تھا۔ ان کی دوبارہ۔۔ تبدیل کی دوبارہ۔۔ تبدیل کی دوبارہ۔۔ دوسرے مقام

عقل کا مقام:۔ اس مقام پرین فاطفہی پیدا ہوسکتی ہے کہ وحی عقل کی مخالف ہے، کین حقیقت یہ ہے کہ وحی عقل انسانی کومستر زنہیں

کرتی بلکہ اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں انسانی عقل کو بہت بلند مقام عطاکیا ہے۔ پرویز صاحب ''انسان نے کیا سوچا؟'' میں لکھتے ہیں کہ'' کسی کا یہ کہنا کہ ہم وہی ونبوت کی حقیقت کو سمجھے بغیر کس طرح وہی پر یقین کرلیں ، کوئی معقول اعتراض نہیں ہے۔ اس سے نہ انسانی عقل کی تو ہین ہوتی ہے نہاں کے شرف کی تحقیر۔ بیا یک حقیقت کا اعتراف ہے اور عقل سے بلند ذریعہ علم سے تعارف۔ بیاعتراف خود عقل کے لئے قابل شرف اور وجہء بالیدگی ہے۔ اس لئے کہ عقل اس کی روشنی میں ان راستوں کو چند کھوں میں طے کر لیتی ہے جن میں وہ اس روشنی کے بغیر مدت العمر تک ٹا مک ٹو کیاں مارتی رہتی ہے۔ اور صحیح راستے کا نشان اپنے سامنے نہیں پاتی۔'' (صفحہ نمبر وہ اس روشنی کے بغیر مدت العمر تک ٹا مک ٹو کیاں مارتی رہتی ہے۔ اور صحیح راستے کا نشان اپنے سامنے نہیں پاتی۔'' (صفحہ نمبر کو انسانی کو شفول میں بچت) کا فریضہ انجام دیتی ہے۔ عقل کو اللہ تعالیٰ نے بے پناہ صلاحیتوں سے نوازا ہے مگر اُسے راہنمائی کے لئے وہی کی اسی طرح ضرورت ہوتی ہے۔ حس طرح آئکھ کو بے پناہ صلاحیتوں کے باوجود د کھنے کے لئے روشنی کی ضرورت ہوتی ہے۔

پرویز صاحب نے اپنی کتاب''مطالب الفرقان' میں آیت نمبر 2:17 کی تفسیر میں لکھا ہے۔'' قر آن کریم نے عقل وفکر انسانی کو بڑی اہمیت دی ہے۔ اس کی روسے عقل اور وحی کا باہمی تعلق ایسے ہی ہے جیسے سورج کی روشنی اور انسانی آ کھے کا جس طرح سورج کی روشنی ہورات کی روشنی بھی اس کے لئے بے کار ہو وشنی کے بغیر ، انسانی آ تکھی کچھے کا منہیں دے سکتی ، اسی طرح انسان اپنی آئکھیں بند کر لے تو سورج کی روشنی بھی اس کے لئے بے کار ہو جاتی ہے۔۔ اسی قر آنی حقیقت کو شہور مغربی مفکر لاک (Lock) نے ان الفاظ میں بیان کیا ہے:۔

''جو تخض، وحی کے لئے جگہ بنانے کی خاطر عقل وبصیرت کو باہر نکال دیتا ہے، وہ وحی اور عقل دونوں کے چراغ گل کر دیتا ہے۔''

زندگی کے اس روشن راستے میں، جے وی نے تجویز کیا ہے، جگہ جگہ دورا ہے آتے ہیں جہاں مختلف سمتوں کی طرف جانے والے راستوں کے متعلق نشانات (Sign - Posts) نصب ہوتے ہیں۔ عقل کا کام یہ ہے کہ وہ ان نشانات کو پڑھے اوران کے مطابق صحیح راستہ اختیار کرے یا یوں سجھنے کہ بچوں کی حساب کی کتاب میں مختلف سوالات دیئے ہوتے ہیں جنہیں وہ ریاضی کے قاعدوں کے مطابق عقل وفکر کی روسے حل کرتے ہیں۔ پھر وہ اپنے عل کو اس جواب سے ملاتے ہیں جو کتاب کے آخری حصہ میں دیا ہوتا ہے۔ اگر اس کا حل، جواب کے مطابق ہو چا کہ اس کا حل، جواب کے مطابق ہو چا ہوتو سوال کے حل کرنے کے بعدوہ اس کے حکے پاس ایس کتاب ہوجس میں سوالات کا حصہ تو ہولیکن جوابات کا حصہ ضائع ہو چکا ہوتو سوال کے حل کرنے کے بعدوہ اس کے حکے یا غلط ہونے کے متعلق جس البحض میں مبتلا ہوجائے گا اس کا اندازہ لگا یا جا سکتا ہے۔ عقل انسانی کا کا م میہ ہے کہ وہ اپنے عل کو وہ کے جواب کے ساتھ ملاقی جلی جائے اور جو اس سے ہم آ ہنگ ہوا سے صحیح قرار دے کر آگے بڑھ ھا جائے۔

خودا فلاطون نے اس طریق کوان الفاظ میں بیان کیا ہے:

''یہ(ارباب فکر) کچھ بنائیں گے،اسے پھرمٹائیں گے، یہی کچھ کرتے رہیں گے ''تا آئکہ وہ انسانی راستوں کوتی الامکان خدائی راستوں سے ہم آ ہنگ کرلیں گے۔'' (Republic)

پرویز صاحب کی اس تشری سے صاف ظاہر ہے کہ وتی اور عقل دونوں کی ضرورت ہے۔البتہ عقل وتی کی اصولی روشنی میں تیزی سے اپنے مسائل حل کرلے گی۔جبکہ عقل اپنے تجرباتی طریق کے باعث مسائل کے لئے بہت زیادہ وقت لے گی۔اور پھر بھی اطمینان بخش حل تک نہیں پہنچ یائے گی۔

**——**ו•••×——

عقل وفکر سے کام نہ لینے والے ایک تو وہی ہیں جن کی عقل وفکر کی صلاحیتوں کو متبدتو توں نے سلب کررکھا ہو،ان کا ذکر او پر آچکا ہے۔ دوسرا طبقہ وہ ہے جوعقل وفکر سے کام لینے کی بجائے اپنے بے باک جذبات کے پیچھے چلے۔ ان کا شار بھی اہل جہنم ہیں ہوتا ہے۔ سورہ الیسین میں ہے کہ ان لوگوں سے کہا جائے گا کہ تہمیں متنبہ کیا گیا تھا کہ اپنے باک جذبات کے پیچھے نہ لگنا اور عقل وفکر سے کام لینا۔ تم نے ایسانہ کیا تو اس کا نتیجہ بیے جہم ہے جس سے تہمیں پہلے متنبہ کردیا گیا تھا (67:36)۔ آسانی انقلاب کے اس پیا مبر عظیم علی ہے تھی نہ کردیا گیا تھا (10:108)۔ آسانی انقلاب کے اس پیا مبر عظیم علی ہے تھی کہ وہر البعد تا ہوں تو علی وجہ البعیرت دیتا ہوں۔ میں بھی ایسا کرتا ہوں اور میر میں جبین کی بھی یہی روش ہوگی۔ تم اس پر کی طرف آنے کی دعوت دیتا ہوں تو علی وجہ البعیرت دیتا ہوں۔ میں بھی ایسا کرتا ہوں اور میر میں جبین کی بھی یہی روش ہوگی۔ تم اس پر

طلوبيطيلل

رضامندی ہے اس کااعتراف کرو(اسے ایمان کہاجا تاہے)۔''اس سے تھوڑ اسا آ گے چل کر لکھتے ہیں:۔ سوچا کرو: ۔''اسسلسلہ میں سورہ ءسباکی ایک آیت ایسی جامع ہے جس میں قرآن نے تمام تفاصیل کو چندالفاظ میں سمٹا کرر کھ دیا ہے،اوراگر کہاجائے کہوہ اس باب میں حرف آخر ہے تواس میں کچھ بھی مبالغہ نہیں ہوگا۔ نبی اکرم علیہ عمر بھراپنی دعوت کوپیش کرتے ۔ رہے،اس کے لئے آپ ﷺ نے مختلف طرق واسالیب اختیار فرمائے۔ بیر ظاہر ہے کہ قر آنی تعلیم کے متنوع گوشے ہیں۔ بیانسانی زندگی کے تمام پہلوؤں کومچھ ہے۔اس کی تعلیم کی وسعتیں حدود فراموش اوراس کے موضوع قیود نا آشنا ہیں۔لیکن آپ غور کیجئے کہ اس قتم کی تعلیم کامبلغ اپنے مخاطبین سے کہتا ہے کہ میں تم سے کوئی لمبی چوڑی باتیں نہیں کرنا چاہتا۔ میں ایک بات کہنا چاہتا ہوں،صرف ايك بات: قُلُ إِنَّهُا ٓ أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ - آپ اندازه لكَّائِحُ كروه بات كس قدراجم اور بنيادي موكَّ - وه اليي بات موكَّ جس مين اسلام کی ساری تعلیم کانچوڑ آ جائے۔۔ ظاہر ہے کہ ایسی بات سننے کے لئے ہرمخاطب آ مادہ ہوجائے گا۔اس کے بعد آپ علیہ ان سے کہتے ہیں کہ: آن تَقُوْمُوْا لِلّٰہِ مَثْنَى وَفُرَادِي ۔۔اس بات کے سننے کے لئے اگرتم سب کے سبر کنانہیں جا ہے تو تہاری مرضی ہتم ایک ا یک دودوکر کے ہی رک جاؤ ،اوراللہ کے لئے کھڑے ہو جاؤ۔ جب آپ عظیلہ نے اس طرح ان کی تو جہات کواپنی طرف مرکوز کرلیا تو فرمایا کہ وہ ایک بات جومیں تم ہے کہنا جا ہتا ہوں ، یہ ہے کہ: تَتَغَلَّكُوُّواْ (34:46) تم سوچا کر وغور وفکر کیا کر وعقل وبینش سے کام لیا كرو\_بس يهي تقى وه ايك بات جومين تم سے كهنا چاہتا تھا۔اگرتم نے عقل وفكر سے كام لينا شروع كرديا توميرامرحله آسان ہوگيا۔ مومن کسے کہتے ہیں؟: ۔ آپ کومعلوم ہے کہ قرآن کریم کی روسے مومن کی بنیادی خصوصیت کیا ہے؟ ۔ یعنی وہ خصوصیت جس ك بغيرايك انسان،موُن نهين كهلاسكتا-سنيئة اورغور سے سنيئة: - وَالَّذِينَ إِذَا ذُكِّرٌ وَا بِأَلِيتِ رَبِّهِمُ لَكُمْ يَجُرُّوْا عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْهِمًا نَا (25:73)۔''مومن وہ ہیں کہ،اورتو اور، جب اُن کےسامنے آیاتِ خداوندی بھی پیش کی جاتی ہیں تو وہ ان پر بھی بہرےاوراندھے بن کرنہیں گریڑتے۔''یہ ہے مومن کی بنیادی خصوصیت۔۔ہارے ہاں لفظ ایمان کا''انگریزی زبان میں ترجمہ' (Faith) کیاجا تا ہے۔ پیغلط ہے۔ایمان(Faith) کینی اندھی عقیدت نہیں بیاس اعتر اف حقیقت کا نام ہے جودل ود ماغ کے پورےاطمینان کے بعد ، عقل وفکر کی روسے کیا جائے۔اسے آپ (Conviction) کہہ سکتے ہیں۔ مذہب کی بنیاد (Faith) یعنی اندھے یقین پر ہوتی ہے۔ دین علی وجدالبصیرت (By Conviction) اختیار کیا جاتا ہے۔ مذہب کا نقاضا یہ ہوتا ہے کہ:۔

بے سجادہ زمکیں کن گرت پیرمغال گوید۔ کہ سالک بے خبر نبود زراہ ورسم منزلہا۔

اوردین بیکہتا ہے کہ سالک تواکی طرف ،تم خدا کی بات بھی سوچے تعجیر بغیر نہ مانو۔اس سے واضح ہے کہ دین ، در حقیقت ، نہ ہب کے خلاف چیلنے ہے۔ (ضمناً ۔اس سے بیر حقیقت بھی آپ کے سامنے آگئی ہوگی کہ میں نے جواپی کتاب کا نام ( Challenge to Religion ) رکھا ہے تو وہ قرآن ہی کی پیش کردہ حقیقت پر بھنی ہے۔ جذبات، عقل اور وحی: قرآن کریم نے جذبات اور عقل اور وی کے تعلقات کو، دوآیات میں، اپنے مخصوص، حسن ایجاز کے ساتھ بیان کردیا ہے۔سورہء جاثیہ میں ہے: اَ فَوَ ءَیْتَ مَنِ اَتَّخِنَ اِلْعَهُ هُولهُ کیا تو نے اس شخص، یااس قوم کی حالت پر بھی غور کیا ہے جس نے اپنے جذبات ہی کواپنا خدا بنالیا۔اس کا نتیجہ بیہوا کہ: وَأَضَلَّهُ اللهُ عَلَى عِلْمِد ۔ وہ علم وبصیرت رکھنے کے باوجود مجھے رائے سے بھٹک گیا۔ و کنتم علی سمع و کلبه و بعل علی بصرم غشوة اوراس کے سننے، دیکھنے، سمجھے،سوینے کی صلاحیتیں مفلوج ہو کئیں۔ فَكُنُ يَهْدِينُهِ مِنْ بَعْدِاللهِ - - - - (45:23) - جواس طرح جذبات سے مغلوب موجائے است سیح راستہ کون وکھا سکتا ہے؟ -یعنی جب انسان جذبات سے مغلوب ہو جاتا ہے تو اس کاعلم اسے کچھ فائدہ نہیں دیتا۔اوراس کی فکرودانش کی صلاحیتیں ناکارہ ہو جاتی ہیں۔ دوسری جگہ ہے کہتم تاریخ کے شواہد برغور کرو۔اس میں تمہیں الیی قومیں دکھائی دیں گی جو بڑی بڑی وسیع وعریض سلطنتوں کی ما لک تھیں۔ نہایت درخشندہ و تا بناک تہذیب کی حامل تھیں علم وضل میں ان کا مقام بہت بلند تھا۔ان کے سوچنے سمجھنے کی صلاحیتیں بڑی نمایاں تھیں لیکن اس کے باوجود، وہ نباہ و ہر باد ہو گئیں۔ یہ اس لئے کہ انہوں نے اپنے علم وعلی کومتنقل اقدارِ خداوندی کے تابع ندر كها .: فَهَا ٓ اغْنَى عَنْهُمْ سَمُعُمُّمُ وَلآ اَبْصَارُهُمْ ولآ اَفْهِ لَهُمُ قِنْ شَيْءٍ إِذْ كَانُوا يَجْعَدُونَ لا يَأْتِ اللهِ ـ ـ ـ ـ ـ (46:26) ـ جب انہوں نے اقد اروقوا نین خداوندی ہے انکار کیا اور سرکشی برتی توان کاعلم وبصیرت ان کے کسی کام نیآیا اور وہ تباہی کے جہنم میں جا گریں۔اس دعویٰ کی شہادت کے لئے ہمیں تاریخ کے اوراق کو پیچھے کی طرف اللنے کی ضرورت نہیں۔خود ہمارے زمانے میں اقوام مغرب کی حالت اس کی شاہد ہے۔علم وعقل کا بیرعالم کہ اس سے پہلے کوئی قوم شاید ہی اس بلندی پر بہنچ یائی ہو،اوراس کے باوجود جہنمی زندگی کی پیکیفیت کہ شاید ہی کوئی قلب ایسا ہوجس میں اس کے شعلے نہ بھڑ کتے ہوں۔ بیاس لئے کہان اقوام نے اپنے حیوانی جذبات کو عقل وبصیرت کے تابع نہیں رکھا اورعقل وبصیرت ہے مستقل اقدارِ خداوندی کی روشنی میں کامنہیں لیا۔اقبال کےالفاظ میں،عصر حاضر کے انسان کی کیفیت بیہے کہ:۔

> عقل کو، تابع فرمان نظر، کرنه سکا اینے افکار کی دنیا میں سفر کرنه سکا زندگی کی شب تاریک سحر کرنه سکا

عقل نا پیدوخردی گز دش، صورت مار ڈھونڈ نے والاستاروں کی گزرگا ہوں کا جس نے سورج کی شعاعوں کو گرفتار کیا

ان تصریحات سے واضح ہے کہ'' دین'' کا اساسی اصول ہیہ ہے کہ انسانی جذبات کوعقل وبصیرت کے تابع رکھا جائے اورعقل و بصیرت سے اقد اروقوانین خداوندی کی روثنی میں کا م لیا جائے جو وحی کی روسے عطا ہوئے ہیں۔''

☆.....☆

(نوٹ):۔وی کے بارے میں مزید جاننے کے لئے پرویز صاحب کی کتب:۔''انسان نے کیاسوچا؟''۔''اسلام کیاہے''۔''من و یز دال'' اور''ابلیس وآ دم'' کے علاوہ ان کے سلسلہ ءمعارف قرآن کا مطالعہ ضروری ہے۔

ا صف جلیل (کراچی)

# اَوَّلَ الْمُسُلِمِيْنَ =

کہتے ہیں کہ اگر جنگل کا قانون شیر بنائے گا تو اس میں بکریوں کا خیال کس قدر رکھا جائے گا۔ اگر شیر قوت اظہار رکھتا تو کہتا کہ جناب ہم انسانوں سے تو بہتر ہیں۔ ہمارا پیٹ بھر جاتا ہے تو ہم بکریوں کو پچھ نہیں کہتے۔ اور تہہارا پیٹ تو مرتے دم تک نہیں بھرتا۔ اس مثال سے یہ سمجھانا مقصود ہے کہ اگر کسی طاقتور کے پاس قانون بنانے کا اختیار ہوتو وہ کمزوروں کے حقوق کا ہم گرخیال نہیں کرے گا۔ علاوہ ازیں جب قانون سازی کا اختیار کسی انسان یا گروہ کو ملتا ہے تو وہ دو ہرا معیار اختیار کرتے ہیں۔ سارے مفادات خود حاصل کرلیتے ہیں اور محنت کی چکی میں غریبوں کو پیس دیتے ہیں۔ صدیوں کے ظلم وہم اور تل وغارت کے بعد جن مما لک میں جمہوری اور فلاحی ملکتیں قائم ہوئی ہیں وہاں کسی حد تک صورت حال بدلی ہے۔ نہ معلوم ابھی کتنے ہزار سال اور لگیں گے کہ لوگ قر آن کریم کے دیئے ہوئے قوانین تک بہنچ یا کئیں۔

یاللہ تعالیٰ کا انسانیت پر عظیم احسان ہے کہ اس نے اپنی طرف سے ایک ضابطہ وحیات دیا ہے۔ اس میں قانون سازی کا اختیار کسی انسان کو حاصل نہیں ہے کیونکہ کوئی بھی انسان ایبا نظام مرتب نہیں کرسکتا جس میں حال اور ستعقبل کے انسانوں کی فلاح کے لئے غیر متبدل قوانین دے سکے۔ اللہ کے واحد ہونے کا مظہر سب کے لئے کیساں قانون ہے۔ انسان دوہر معیار سے دامن نہیں چھڑ اسکتا۔ یورپی ممالک میں کسی حد تک اپنی قوم کے لئے دوہر معیار کو کم کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ اسی وجہ سے وہ قابل ستائش ہیں لیکن دوسر میمالک میں کسی حد تک اپنی قوم کے لئے دوہر معیار کو کم کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ اسی وجہ سے وہ قابل ستائش ہیں لیکن دوسر میمالک کے لئے ان کا معیار دوسر اہے۔ علاوہ ازیں وہ ابھی تک قرآنی ضابطہ حیات سے کافی دور ہیں۔ جنہیں اسلامی ممالک کہا جاتا ہے وہاں تو قرآن کریم کا کوئی ضابطہ ڈھونڈ ہے سے نہیں ملتا۔ جسے وہ اسلامی شریعت کہتے ہیں وہ بھی انسانوں ہی کی مقرر کر دہ ہے جنہیں گذر ہے ہودہ سوسال گزر چکے ہیں۔ ان کی روسے حکمر انوں کو جواسشناء حاصل ہوا ہے وہ آج تک جاری ہے۔ مباس تا میں اللہ کے قوانین ہیں ملی کے وہ نمین ہو تھونڈ نے مرٹ س گے۔ سمار انوں کو جواسشناء حاصل ہوا ہے وہ آج تک جاری ہے۔

جنہیں گذرہ ہوئے چودہ سوسال گزر چکے ہیں۔ان کی روسے حکمرانوں کو جواشٹناء حاصل ہوا ہے وہ آج تک جاری ہے۔
پاکستان میں اللہ کے قوانین تو خورد بین سے ڈھونڈ نے پڑیں گے۔ یہاں تو ملکی قوانین بھی موم کی طرح ہیں جو حکمران طبقے کے مفادات کے سانچوں میں ڈھلتے رہتے ہیں۔اس کے باوجودان پڑمل درآ مدکسی طرح نظر نہیں آتا۔ جب اقتدار کی مسند پر بیٹھے ہوئے لوگوں نے قوانین کی خلاف ورزی کو اپناوطیرہ بنالیا تو اس کے بعد حکومتی کارندول نے بھی یہی مسلک اپنالیا۔ پھرعوام کیوں چیچے رہیں۔ جہاں ان کا بس چلتا ہے وہاں وہ بھی اپنی قوت کا مظاہرہ کرتے ہیں۔ ملک میں صدر مملکت کو استثناء کا قانون موجود ہے۔اب کوشش کی گئی کہ اس میں وزیر اور پارلیمان کے ممبران بھی شامل ہوجا ئیں۔ حالانکہ عملاً تو ہرکسی نے بقدراستطاعت استثناء حاصل کر رکھا ہے۔ اس کا نظارہ آپ کسی بھی ٹریفک سکنل پر کر سکتے ہیں۔کسی کو ذرہ بھراحساس نہیں ہوتا کہ سرخ بتی پر رکنے میں خودان کا فائدہ ہے۔اس کار

خیر میں جاہل ڈرائیور ہی نہیں بلکہ جس طبقے کومہذب سمجھا جاتا ہے وہ بھی شامل ہوتے ہیں۔خواتین بھی یہاں مردوں کی برابری کرتی نظر آتی ہیں۔

سرکاری اہل کارکوئی بھی غیر قانونی کام کرتے ہوئے ہرگز نہیں جھکتے۔ آئے دن ان کے کارنا ہے اخبارات کی زینت بنتے ہیں لیکن کوئی ان کا بال بریا نہیں کرسکتا۔ عدالتوں میں شورتو بہت زیادہ سنائی دیتا ہے لیکن بہت سے کیس وقت گزرنے کے بعد سردخانے میں چلے جاتے ہیں۔ حکومتی اعلانات پر کوئی کان نہیں دھرتا کیونکہ سب جانتے ہیں کہ ان پڑمل در آمذ نہیں ہوگا۔ ایف بی آرکی طرف سے ہرسال کروڑوں روبوں کے اشتہارات اخباروں میں چھپتے ہیں جن میں لکھا جاتا ہے کہ تیس جھ کرانے کی آخری تاریخ بیہ جاور اسے ہرگز بڑھا یا نہیں جائے گا۔ لیکن پھر نیا اعلان آجا تا ہے کہ تاریخ دیں دن تک بڑھا دی گئی ہے۔ اس کے بعد نہیں بڑھائی جائے گی۔ اور پھرایک مرتبہ بڑھا دی جائی شیر آیا والی کہائی گئی ہے۔ کراچی میں ٹی مرتبہ اعلان ہوا کہ وال چا کنگ پر پابندی لگا ور پھرایک مرتبہ بڑھا دی جائی ہونے کا بارے میں زندہ باد کے نعرے دکھائی دیتے ہیں۔ جہاں لکھا ہوتا ہے کہ پان کی پیلے پھینکنا منع ہو ہیں دیوارز مین نظر آتی ہے۔ ایک مرتبہ اعلان ہوا کہ پارٹیوں کے جھنڈے ہٹا گئے جا کیں۔ اس کے بعد جھنڈ وں کی تعداد میں اضافہ ہوگیا۔ قانون کی دھیاں اڑانے کی عادت ہر کسی کے خون میں رچ اس گئی ہے۔

ان تمام مسائل کا قرآن کریم میں صرف ایک ہی حل ہے اور وہ یہ کہ حضورا کرم علی پیروی کروں۔ واُحِرْتُ اِنِیْ اُمُونُ اَوَّلُ اَکُونَ اَوَّلُ اَلٰہُ مُعْلِمًا لَا لَا عُمْدُ اللّٰہ عُلِمُ اللّٰهِ مُعْلِمًا لَا لَا عُمْدُ اللّٰہ عُلْمِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ اللللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّ

اسی طرح قانون کی حکمرانی کے بغیر فساد کونہیں روکا جاسکتا ۔ کوئی اعلان ہوتو سب کو یقین ہوکہ اس پڑمل در آمہ ہوگا اور خلاف ورزی کرنے والا ہر گزنہیں نچ سکے گا۔ اور حکومت کے سربراہ اور اہل کا رول کوسب سے پہلے عمل کر کے مثال قائم کرنا ہوگی۔ اس بات کا خیال قر آنی فکر سے وابستہ لوگوں کو بھی ہونا چا ہے کہ تبلیغ کا سب سے بہتر طریقہ بیہ ہے کہ پہلے خود عمل کیا جائے۔

### ربسم الله الرحمٰن الرحيم

خواجهاز ہرعباس فاصل درسِ نظامی azureabbas@hotmail.com www.azharabbas.com



قرآنِ کریم نے انسان کی حکومت دوسرے انسان پر قطعی حرام قراردی ہے۔ بیقرآنِ کریم کا بڑاز بردست انقلا بی نعرہ تھا۔ (اور ہے) کہ قرآنِ کریم نے شخصیات کا دور ختم کر کے نظام اداروں کا دور شروع کیا ہے اور اللہ تعالیٰ کا دین ہوا نظام (دین) جس کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے عملاً اس دنیا میں جاری کیا تھا۔ اِس کی اطاعت کو اللہ ورسول کی اطاعت قرار دین ہوانظام (دین) جس کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے عملاً اِس دنیا میں جاری کیا تھا۔ اِس کی اطاعت کو اللہ ورسول کی اطاعت فرا اللہ علیہ وقت نظام قائم دیا۔ بیصفور کی ذاتی اطاعت نہیں تھی۔ بلکہ یہ است اللہ علیہ والطاعت تھی ہوسکتی تھی۔ اس نظام کو قائم کرنے کے لئے صفور اور آپ کے سنیاروں سے زیادہ روثن ساتھیوں نے اپنی سر دھڑکی بازی لگا دی تھی۔ ان خوش نصیب حضرات میں سے بچھوتو وہ ہیں جن کے نام نامی ستاروں سے زیادہ روثن ساتھیوں نے اپنی سر دھڑکی بازی لگا دی تھی ۔ ان خوش نصیب حضرات میں سے بچھوتو وہ ہیں جن کے نام نامی واسم گرامی قدر آج تک نمایاں اور معروف ہیں کیکن ان میں بچھ حضرات وہ بھی ہوں گے جنہوں نے اپنی جانیں تک قربان کردیں ، لیکن ان کے کارنا ہے ہم تک نہیں بینچ سے لیکن وہ سب اللہ تعالیٰ کے ہاں مثاب وہ اجور ہیں اور بلند دعالی مقامات کے حامل ہیں۔ قرآنِ سور قبی اسرائیل کا بھی ہے 'جہاں ارشادعالی ہوتا ہے۔

- 76) ، وَإِنْ كَادُوْالْيَسْتَفِرُّوْنَكَ مِنَ الْأَرْضِ لِيُغْرِجُوْكَ مِنْهَا وَإِذَا لَّآيَلْبَثُوْنَ خِلْفَكَ إِلَّا قَلِيلًا
  - 77) ' سُنَّةَ مَنُ قَدُ ٱرْسُلْنَا قَبُلُكَ مِنْ رُّسُلِناً وَلا تَجِدُ لِسُنَّتِناً تَحْوِيْلًا
- 78) ' أَقِوِ الصَّلَوٰةَ لِدُلْوُكِ الشَّمْسِ إِلَى عَسَقِ النَّيْلِ وَقُرُّانَ الْغَجْرِ طَانَ قُرَّانَ الْغَجْرِ كَانَ مَشْهُوْدًا
  - 79) وَمِنَ النَّيُلِ فَتَعَجَّرُهِ نَافِلَةً لَّكَ تَعْسَى أَنْ يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا فَخَبُودًا

76) قریب تھا کہ وہ مجھے مکر وفریب اور شاطرانہ سازش کے ذریعے اس سرز مین سے باہر نکال دیتے۔لیکن اگر وہ ایسا کرتے تو تیرے بعد زیادہ دیریا قی ندر ہتے۔

77) ہماری پیسنت ان انبیاء کے بارے میں ہے کہ جنہیں ہم نے تجھ سے پہلے بھیجا ہے۔اورتو ہماری سنت میں ہر گز کوئی تبدیلی نہیں یائے گا۔

78) نماز قائم کرزوال خورشید ہے کیکرشب کی انتہائی تاریکی تک اور اِس طرح وقت ِ فجر ' کیونکہ قرانِ فجر کا (فرشتے ) مشاہدہ کرتے ہیں۔

79) رات کے ایک حصہ میں نیند سے اُٹھ کھڑا ہواور قر آن (نماز) پڑھ یہ تیرے لئے ایک اضافی فریضہ ہے تا کہ تیرا پروردگار تجھے مقام محمود کی بلندی عطا کرے۔

یہ سورہ بنی اسرائیل کی چارہ یات ہیں جو بالکل واضح ہیں ان کا مفادیہ ہے کہ مکہ کے مشرکین حضورکو اِس درجہ تنگ اور
پریشان کریں گے کہ حضور تنگ آ کر مکہ سے مدینہ کی طرف ہجرت فر مالیس گے۔ یہ ہجرت کوئی پریشانیوں و تکالیف سے نجات حاصل
کرن نے یاان سے بچنے کے لئے نہیں تھی بلکہ یہ ہجرت اِس لئے تھی کہ حضور کو اِس بات کا بخو بی اندازہ ہو گیا تھا کہ مکہ کی سرز مین ان کے
مشن کے لئے سازگار نہیں تھی۔ اس لئے آپ نے ارادہ فر مایا کہ مکہ سے ہجرت کرکے مدینہ میں اسلامی نظام قائم کرنے کی کوشش
کریں۔اس نظام کے قیام کے طریقہ کی بھی خود قر آن نے نشاندہ ہی فر مادی جس کا ترجمہ پیش کیا جاتا ہے کہ زوالِ خورشید سے لیکر نصف
شب تک حضور نماز پڑ ہیں اور تہجد کی نماز پڑھیں۔ ان دونوں چیز وں کی ادائیگی سے حضور کو وہ مقام مجمود حاصل ہو جائے گا۔

غور کرنے کی بات بہ ہے کہ کیا نماز اور تہجد کی ادائیگی سے کوئی نظام قائم کیا جاسکتا ہے۔اور قر آن کریم نے جس مقام محمود کا ذکر فرمایا ہے وہ مقام محمود کیا چیز ہے؟

تقسیر معارف القرآن میں تحریر ہے''رسول اللہ کوا قامتِ صلوٰۃ کا تھم دینے میں اِس طرف اشارہ ہے کہ دشمنوں کے مکروکید اور اینداؤں سے بچنے کا بہترین علاج نماز کی اقامت ہے۔ اِس آیت میں دشمنوں کی ایذاؤں کا علاج اللہ کے ذکر حمد وشیح اور نماز میں مشغول ہوجانے کوقر اردیا ہے ذکر اللہ اور نماز بالخاصہ ان سے بچنا اللہ مشغول ہوجانے کوقر اردیا ہے ذکر اللہ اور نماز بالخاصہ ان سے بچنا اللہ تعالیٰ کی مدد پر موقوف ہے اور اللہ کی مدد پر موقوف ہے اور اللہ کی مدد پر مقام محمود کی بھی محمود کی بھی حضرت اقدس نے وضاحت فرمادی کہ 'میمقام تمام انبیاء میں سے آنخضرت کے لئے مخصوص ہے۔ اس کی تفسیر میں اقوال مختلف ہیں مگرضی وہ ہے جواحادیث صحیحہ میں خودرسول اللہ سے منقول ہے۔ بیمقام شفاعت کبر کی کا ہے کہ میدانِ حشر میں جس وقت تمام بنی آدم

جع ہوں گے اور ہرنبی و پیغیمر سے شفاعت کی درخواست کریں گے تو تمام انبیاء بی عذر کردیں گے کہ صرف رسول اللہ کو بیشرف عطا ہوگا کہ تمام بنی آ دم کی شفاعت فرمادیں گے۔تفصیل اس کی روایات حدیث میں طویل ہے جواس جگہ ابن کثیراورتفسیر مظہری میں کھی ہے'' تفسیر ضیاءالقرآن میں تحریر ہے'' حضور کریم کوراہ حق سے منحرف کرنے کے لئے مشرکین جوجتن کیا کرتے تھے اور حضور کو تکلیف پہنچانے کے لئے جس طرح سرگرم رہا کرتے تھے۔ان کے ذکر کے بعد اللہ تعالیٰ اپنے محبوب کونمازی ادائیگی کی طرف متوجہ فرمارہا ہے تا کہان جال مسل کھوں میں تائید خداوندی کی طرف متوجہ ہوجائیں ۔نماز پنجگا نہ سفر معراج میں فرض ہوئی تھی۔ یہاں نمازوں کے اوقات بتائے جارہے ہیں۔جن کی تفصیل حضرت جبرئیل نے دوروز حاضر ہوکراور جماعت کرائے کر دی''۔مقام محمود کے متعلق تحریر ہے ' ھو القمام الذي اِشُفَعُ فيه لِامتى ـ بيره مقام ہے جہال ميں اپني امت كى شفاعت كروں گا'روز حشر جب ہردل برخوف وہراس طاری ہوگا۔جلال خداوندی کےسامنے کسی کودم مارنے کی مجال نہ ہوگی بڑے بڑے نتجاع اورز ورآ وراورسرکش مارےخوف کے پانی پانی ہورہے ہوں گے کہ ساری خلق خدا' آ دم ہے کیکر حضرت کلیم تک کا دروازہ کھٹکھائے گی۔ کیکن کہیں شنوائی نہ ہوگی آخر کار حضرت عیسیٰ کے پاس پہنچے گی اوران سے شفاعت کی ملتجی ہوگی۔ آپ جواب دیں گے کہ میں خود آج لب کشائی کی جسارت نہیں کر سكتا - ہاں تهمیں ایک کریم کا آستان بتا تا ہوں جس پر حاضر ہو نیوالا تبھی نا مراد واپس نہیں لوٹا ۔ جاؤاللہ کے محبوب محمر صلی اللہ علیہ وآلبہ وسلم کے پاس جا کرعرض حال کرو۔ چنانچے سب بارگاہ محبوب کبریا میں حاضر ہوں گے اوراپنی داستانغم پیش کریں گے۔حضورس کر فر مائیں گے ہاں میں تہهاری دیکیری کے لئے تیار ہوں ۔حضور عرشِ عظیم کے قریب پہنچ کر تحدہ میں گرجائیں گے۔اپنی پاک اور مطہر زبانِ نور ہے سبوخ 'قدون کی حدوثنا کریں گے۔ادھرآ واز آئے گی اےسرایا خوبی وزبیائی' اپنے سرمبارک کواٹھاؤ کہوتہہاری بات سنی جائے گی'تم مانگتے جاؤ'ہم دیتے جائیں گے'تم شفاعت کرتے جاؤ'ہم شفاعت قبول فرماتے جائیں گےاس طرح شفاعت ِحبیب سے اللہ تعالیٰ کی رحمت ِبے پایاں کا دروازہ کھلے گا''۔

ہم بھی پہلے کہد چکے ہیں یہ آپ کے لئے مقام شفاعت کبری ہے''۔جلد6'صفحہ 656

تدبیرقرآن میں تحریب ''نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو بیتا کید ہے کہ خالفین کی تمام خالفتوں کے بلی الرغم اپنے موقف حق پر جے رہوئ کتنا ہی زور لگا ئیں کہ تم قرآن میں اُن کے حسب منشا کچھتر میم کر دوتو وہ تمہارے دوست اور ساتھی بن جائیں گے۔لیکن تم کو ایک شوشہ کے برابر بھی اس میں ترمیم وتفییر کرنے کا کوئی حق نہیں ہے۔تمہاری مخالفت میں بیزیادہ سے زیادہ جو کر سکتے ہیں وہ یہ ہے کہ تم کو اتنا تنگ کریں کہ تم بیشتر چھوڑ نے پر مجبور ہو جاؤ۔ اگر ایسا ہواتو پھر تمہارے بعد ان کو بھی اس شہر میں زیادہ ٹکنا نصیب نہ ہوگا۔رسولوں کی ہجرت کے بعد ان قو موں کا جو حشر ہوا'وہ حشر ان کا بھی ہوگا۔ اس کے بعد حصولِ صبر واستقامت کے لئے نماز خصوصاً تہجد کی تا کید ہوئی۔جلد 4' ص 526

اسی تفسیر میں تحریر ہے'' یہاں نماز کے اِس اہتمام کی تاکید' جیسا کہ ہم اوپر اشارہ کر آئے ہیں' اس مشکل مرحلہ میں حصولِ صبر واستقامت کے لئے جواس وقت حضوراور مسلمانوں کو در پیش تھا۔ راوِق میں جو سخت مراحل آزمائش کے پیش آئے ہیں ان میں حق پر استقامت اللہ کی معیت کے بغیر ممکن نہیں ہے اور اللہ کی معیت کے حصول کا سب سب سے بڑا ذریعہ نما زبالحضوص تجد کی نماز ہے''۔

اِس تفسیر میں مقام محمود کے لئے ارشاد ہے'' مطلب سے ہے کہ آج تو تمہاری مخالفت' مذمت میں بیشورو دغو غاہر پا ہے کہ کان پڑی آ واز سائی نہیں دے رہی ہے' لیکن تم اپنے موقف پر ڈٹ رہو۔ نماز بالحضوص تجد کا خاص اہتمام کر واور بیتو قع رکھو کہ تہمار ارب بڑی آ واز سائی نہیں دے رہی ہے' لیکن تم امت کی زبانوں پر تمہارے لئے تر انہ حمد ہوگا اور عنداللہ بھی تمہاری مساعی محمود ومشکور ہوں گئی۔ جلد 4' ص 532

آپ ملاحظہ فرمارہے ہیں کہ تمام نقاسیر میں اسلامی نظام قائم کرنے کے لئے نماز اور تبجد کو ذریعہ بنایا گیا ہے۔ کہ اگر حضور اور آپ کے ساتھی پابندی سے نماز پڑھتے ہیں' اور تبجد بھی ادا کرتے ہیں' تو اسلامی نظام قائم ہوجائے گا۔ تفاسیر کے مطابق بالکل بہی تعلیم حضرت موسیٰ کودی گئی تھی 78:01 ۔ کہ اسلامی نظام قائم کرنے کے لئے اپنے گھروں کو قبلہ رُوقتیں کرواور ان میں نمازیں پڑھتے رہو۔ لیکن غور کرنے کی بات یہی ہے کہ نماز کی پابندی اور تبجد کی ادائیگی سے اسلامی نظام کس طرح قائم ہوسکتا ہے۔ اس رسالہ کا مقصد خدانخو استہ نماز کی باہمیں ہے بلکہ اصل مقصد آبیت کے جھے منشا تک پہنچنا ہے جہاں تک مقام محمود کا تعلق ہے اس کے بارے میں بھی سب تفاسیر کا ایک بی بیان ہے کہ مقام محمود کا تعلق ہے اس کے بارے میں بھی سب تفاسیر کا ایک بی بیان ہے کہ مقام محمود سے مراد حضور کا شفاعت کرنا ہے' مقام محمود کا تعلق آخرت ہے اور اس دنیا سے اس کا کوئی تعلق نہیں ہے۔ اب آبیت کا دینی مفہوم پیش خدمت عالی کیا جاتا ہے۔

مشرکین عرب نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی سخت مخالفت کی لیکن اِس کے باوجود حضور اور آپ کے ساتھیوں نے اپنامشن جاری

رکھا اور حضور کا اثر مکہ میں بڑھتا چلا جار ہاتھا۔اس پر مشرکین نے بیٹیم تیار کی کہ حضور کواس سرز مین سے ہی باہر نکال دیں تا کہ ان کے نظریات کی توسیع بند ہوجائے۔اس صورتِ حال کے دوران ارشاد ہوا کہ اگر انہوں نے تم کو یہاں سے نکال بھی دیا تو یہ بھی خوب جان لیس کہ اس کے بعد وہ بھی مکہ میں اسی حالت پر نہیں رہ سکتے ہم سے پیشتر بھی ہم نے جورسول بھیجان کی ہجرت کے بعد بھی جوحشر ان قوموں کا ہوا' ان کا حشر بھی لاز ما وہی ہوگا۔اس بارے میں اللہ کی سنت جوشروع سے چلی آ رہی تھی وہ بدل نہیں سکتی ہے پر بھی اسی کا اطلاق ہوگا اور تم رسول اللہ کی ہجرت کے بعد تباہ و ہر با دہوجاؤگے۔

ایک طرف تو مشرکین عرب کو به تنیبهه کی گئی اوران کوان کے انجام سے باخبر کیا گیا۔ دوسری طرف حضور سے ارشاد ہوا کہ اپنے پر وگرام کی تکمیل وتو سیع کے لئے اب زیادہ محنت شاقہ درکار ہوگی۔ صلوق دین کا پورانظام ہوتا ہے۔ اس کے قائم کرنے کے لئے سخت محنت وکوشش کرنے کی ہدایت کی گئی۔ سی بھی نظام کو قائم کرنے کے لئے مشورہ کرنے کے لئے جمع ہونا ضروری بات ہے۔ ہماری نماز کے بیاجتماعات اسی نظام کو قائم کرنے کے اجتماعات ہیں۔

جن میں نظام قائم کرنے کے لئے مشاورت کی جاتی ہے۔جس جگہ بھی قر آن کریم میں اقامت صلوۃ کا عکم آئے گا'اس کے بیہ معنے ہول گے کہ اس نظام کو قائم کرنے کی کوشش کی جائے۔ اِس جگہ ارشاد ہوا کہ اگر پہلے تھوڑ اوقت دیتے تھے اب ہجرت کے بعدوہ مرحلہ آگیا ہے کہ اب لِڈ لُوْلِ الشّکمُسِ إِلَی غَسَقِ النّیْلِ (78:17)۔ ابتہ ہیں سورج نکنے سے لے کرغروب ہونے تک پورے کا پورا دن اوردن کا ایک ایک منٹ اسی نظام کو قائم کرنے میں لگانا ہوگا۔

قرآن پرغوروفکرکرنے کے لئے شیخ اُٹھنے کی تاکید بھی اسی لئے کی گئی ہے کہ روزانہ شیخ کوقرآن میں غوروفکر کے اس دن کالانکہ عمل طے کرلیا جائے کہ آج سارے دن میں اِس نظام کوقائم کرنے کے لئے کیا کیاا مورسرا نجام دینے ہیں۔ شیخ شیخ اُٹھو پھرآپی میں مشاورت کرواورسارے وقت ان مشوروں پرعمل کرو۔ اسی کوشش میں باقی لوگوں کے لئے تو یہی تھم ہے کہ وہ سارا دن اِس پروگرام کی شخصا کے لئے لگادیں۔ لیکن حضور کے لئے اضافی تھم بیتھا کہ اگر بیاوقات کافی نہ ہوں تو آپ رات کے ایک حصہ میں اس قرآن پر غوروفکر فرماکن غوروفکر کریں آیت میں فقتھ بیک بیہ کالفاظ آئے ہیں۔ اِس میں بیہ سے مرادقر آن کریم ہے کہ رات کوآپ قرآن پرغوروفکر فرماکن ایکے دون مالی اور پھرا گئے روز سابقہ رات کے مقرر کردہ اہداف کوروبہ کمل لائیں۔ کیونکہ قرآن نے بیفر مایا کی النہ کی النہ کی آئے گئے النہ کا میں اور پھرا گئے روز سابقہ رات کے مقرر کردہ اہداف کوروبہ کمل لائیں۔ کیونکہ قرآن نے بیفر مایا کیں ۔ اور دن میں اِس کو السی اس کے السی اسی کے السی اسی کے السی کی السی کو السی کی السی کی السی کی السی کی کے السی کی السی کی کی السی کی کو کرام بنائیں اور پروگرام بنائیں۔ اسی کے السی کی السی کی کی السی کی کی السی کی کرات کو پروگرام بنائیں۔ اور دن میں آس کو السی اس کو السی کی کی السی کی کے السی کی کی السی کی کی السی کی کرات کو کیا کی کرات کو کرونے کی کی کرات کو کرونے کی کرات کی کرات کو کرونے کی کرونے کی کرونے کی کرونے کرونے کی کرونے کی کرونے کی کرونے کو کرونے کی کرونے کی کرونے کی کرونے کرونے کی کرونے کی کرونے کی کرونے کو کرونے کی کرونے کی کرونے کی کرونے کرونے کی کرونے کرونے

اِس ساری جدوجہداورمحنت شاقد کا جوثمراور نتیجہ حاصل ہو گا قرآن نے اس کی بھی نشاند ہی کردی ہے۔اسی کا نتیجہ بیفر مایا کہ

عَلَى أَنْ يَدِّعَتُكَ رَبُّكَ مَقَامًا فَيَحْوُدُوا (17:79) ۔ اور جبتم اس نظام کوقائم کردو کے تواسی دنیا میں تمہیں وہ عالی مقام حاصل ہوگا کہ ہرشخص آپ کی تعریف کرر ہا ہوگا کہ آپ نے ایسا انسانیت ساز نظام قائم کیا کہ جس سے بہتر کسی نظام کا تصور بھی نہیں آسکتا۔ساری دنیا آپ کی شان میں مدح 'ستائش کے کلمات اداکرتی رہے گی۔ بیدوہ مقام محمود ہے جو اِس دنیا میں حاصل ہوگا۔اس مقام محمود کا کوئی تعلق نہ آخرت سے ہے 'اور نہ شفاعت وروحانیت سے۔ بیخالص اس دنیا سے متعلق ہے اور اسلامی نظام کے قیام کا نتیجہ اور اس کا ثمرہ۔ بیہ ہوہ مقام محمود جو قرآن نے حضور کوعطافر مایا۔

آ پایک ہزارسال کا نعتیہ کلام ملاحظہ فر مالیں۔عربی فاری اُردومیں نعتیہ کلام بڑی تعداد میں موجود ہے۔ لیکن اس نعتیہ کلام میں حضور کی اس مدح وستائش کا کوئی ذکر نہیں ماتا۔ حالا نکہ اصل مدح وستائش ہے ہی ہی۔

آج دنیا جس کرب و بے چینی کی حالت سے گذر رہی ہے اس کا اصل سبب انسان کا دوسر سے انسان پر حکومت کرنا ہے۔ اور ہم مطلح کی التان والوں سے زیادہ اور کون اِس کا احساس کرسکتا ہے۔ ہر سیاسی پارٹی کا طبح نگاہ حکومت حاصل کرنا ہوتا ہے۔ اگر چہ بیٹ کی گاہ بڑا فیتج اور مذموم ہے کہ دوسروں پر حکومت کرولیکن اِس دور کی سیاست میں اس بات کی مذمت نہیں کی جاتی بلکہ اس کو as granted ہی سلیم کرلیا جاتا ہے۔ جب ایک مرتبہ آپ نے بیشلیم کرلیا کہ اپنے لئے اقتد ارحاصل کرنا۔ اور دوسروں کو اپنا محکوم بنانا۔ بری چیز نہیں ہے۔ تو پھر آپ کو اقتد ارحاصل کرنے کے لئے 'ہر حربہ کو جائز شلیم کرک' برداشت کرنا ہوگا۔

آ پاس نظام کوجاری کریں پھردیکھیں کہاس نظام کے باشندے اور ساری دنیا کس طرح اِس نظام کے لانے والے کی تعریف وتوصیف کرتی ہے۔ اور اس نظام کا ہرشہری چلتا پھر تامحسوں نفت ومدح سرابن جائے۔ نعت ومدح سرابن جائے۔

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا مقام تو بہت بلند تھا۔ نبوت ان پرختم ہوگئ۔ اور بیہ مقام بھی ان کی ذات مبارک کے ساتھ مخصوص تھا' کیکن چونکہ اسلامی نظام حضور کی ذات تک محدو ذہیں تھا' اور آپ کے بعد تک جاری رہنا تھا' اس لئے اس نظام کے نتائج وثمرات اسی طرح برآ مدہوتے رہیں گے۔ اور اگر لوگ اس نظام کے سربراہ کو اس تعریف کرتے رہیں گے۔ اور اگر لوگ اس نظام کے سربراہ کو اس تعریف کے قابل نہ بھی ہے۔ وابل شہمی کی کہ وہ شخص اس نظام کا سربراہ ہونے کے قابل ہی نہیں ہے۔

محر عربی کہ آبروئے ہر دوسرا ست کے کہ خاکِ درش نیست' خاک برسر او

عبدالله ثانی (پشاور)

# ا قبال مثمنِ دنیا و دین

ایک ایساعنوان جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ علامہا قبال رحمتہ اللہ علیہ واقعی دنیا کے دشمن تو تھے ہی ساتھ دین کے بھی دشمن تھے۔علامہ مرحوم کے متعلق آج تک بہت کچھ کھا جاچا ہے آئندہ بھی لکھا جائے گا اور بیا بیک نہ ختم ہونے والاسلسلہ ہے۔ لیکن ایک ایسے عنوان پر علامها قبال مرحوم کے متعلق ہیم ورجا کی کیفیت پیدا کرنا صرف اور صرف محترم جناب محمعلی صابر صدیقی کابی کام ہوسکتا ہے۔موصوف اس وقت پچانوےسال کے ہیں۔شاید ہی کوئی مرض ہوجس نے آپ کے ہاں بسیرانہ کیا ہو۔خود ہومیو پیتھک کے بہترین معالج ہیں اس لئے اپناعلاج عام طور پرخودہی کرتے ہیں۔تقریباً دومرلے کے مکان میں انتہائی گوششینی کی زندگی گز ارتے ہیں نحیف ونزار' نظر سے معذورلیکن ذبنی سطح کی بلندی قابل رشک کئی باراینی صاف دلی کی وجہ سے عام لوگوں سے بھی دھو کہ کھا گئے ہیں اس کے باوجود انسانی ہمدردی سے بازنہیں آتے۔فارس پرآپ کو جودسترس حاصل ہے شاید ہی فارسی میں اُن کا کوئی ہمدوش ہو۔آپ کی سب سے پہلی کتاب''ابلہ مسجد' تھی۔جس کی پذیرائی نے اُنہیں دوسری کتاب'' کن فیکون' کھنے کا موقع دیا۔کسی کتاب کاعنوان کوئی اُن سے سیجھے کن فیکون کے متعلق بڑے بڑےعلاء (یا درہے )علاء کی اصطلاح عام طور پر مذہبی علم رکھنے والوں کے لئے استعال ہوتی ہے جو قر آن کریم کی اصطلاح کے بیک سرخلاف ہے۔قر آن کریم نے کا ئنات کاعلم رکھنے والوں کوعلماء کہاہے۔جبکہ جمارے نام نہاد علماء ابھی جا ند کے طلوع ہونے کی خبر دینے تک محدود ہیں جا ند کی منازل کاعلم رکھنا تو بہت دور کی بات ہے ) کا بیرخیال ہے کہ خدا جب کسی بھی کا م کو پورا کرنے کے لئے' کن' کہد یتا ہے تو وہ کام آئکھ جھیلنے سے پہلے' دفیکو ن'' کا جامہ پہن لیتا ہے۔ کن فیکو ن کوجس انداز سےصدیقی صاحب نے واضح کیا ہے اس کو ہر تخص سجھنے سے قاصر ہے جب تک اُس کے ہاں کا ئناتی علم کی شدید نہ ہو۔اب بیرکتاب نایاب اس لئے ہے کہ فزکس کاعلم رکھنے والوں نے اسے ہاتھوں ہاتھ لیا۔ راقم ایک مجلس میں بیٹھاکسی اور موضوع پر بات کرر ہاتھا کہ ایک صحافی نے راقم کوکان میں کہا کہ' ثانی صاحب کن فیکون کی کتاب کہیں ہے مل جائے گی' راقم نے اگلے دن صدیقی صاحب ہے رابطہ کیا تو معلوم ہوا کہ اُن کے اپنے ریکارڈ کے لئے بھی نہیں ہے۔ موصوف کی تیسری کتاب سلطنت عثانیہ کے ایک ایسے ستون کے نام سے منسوب ہے جس کا نام''بایذیدیلدرم'' ہے۔اگر چہاسے افسانوی انداز دیا گیا ہے لیکن یوں محسوس ہوتا ہے جیسے بایذیدیلدرم کے ساتھ موصوف کی ملاقات ہوئی ہو۔تاریؒ کے حقائق کوجس انداز سے صدیقی صاحب نے پیش کیا ہے شاید ہی کوئی پیش کر سکے۔

راقم کواکٹر وبیشتر کسی فاری شعریا اوب سے اگر رہنمائی حاصل کرنا پڑی تو ہمیشہ موصوف کے سامنے زانو سے تلاندہ دوہرے کرنا پڑے۔ اُن سے بہت کچھ سیکھا اور اب بھی تشکی ہے کہ پچھ نہ سیکھا۔ ہمارے ہاں کسی بیمار کی عیادت کے لئے کوئی جائے تو اوب سے قدرے واقف بیمارزیا دہ سے زیادہ بیشعر گنگنانے لگتا ہے کہ اُن کے دیکھے سے جو آ جاتی ہے منہ پر رونق وہ سمجھتے ہیں کہ بیار کا حال اچھا ہے

یہاں صدیقی صاحب کی بیار پرسی کے لئے گیا توانہوں نے فارس کے دواشعار پچھاس انداز سے پڑھے کہ جیسے موصوف'' آ ہو'' ہوں اور راقم شکاری فر مایا۔۔

> بہ لیم رسیدہ جانم تو بیا کہ زندہ مانم پس از آل کہ من نہ مانم بہ چہ کار خواہی آمد ہمہ آ ہوان صحرا سر خود نہادہ برکف بہ امید آل کہ روزے بہ شکار خواہی آمد

مفہوم توراقم سمجھ گیالیکن انہوں نے اسے جس انداز سے واضح کیا توراقم کواحساس ہوا کہ بیار پرستی کاحق ادا ہو گیا۔ترجمہ میں عام طور پروہ''چس''نہیں ہوتا جو' 'نص''میں ہوتا ہے۔بہر حال:۔

> میری جان لبوں تک آئیجی ہے۔ آجاؤجب تک زندہ ہوں پس جب میں اس دنیا میں نہیں ہوں گا۔ پھر تمہارا آنا کس کام کا ہوگا صحرائے تمام ہرنوں نے اپنے سرختیلی پررکھے ہوئے ہیں اس امید سے کہ کسی دن تم شکار کرنے آؤگے۔ (یعنی خودکو شکار کیا ہواہے)

آ مدم برسرمطلب: ۔اُن کی چوشی کتاب' اقبال دیمن و نیاودین' ہے۔ اس کتاب کو اُنہوں نے مقد مے کارنگ دیا ہوا ہے۔ جھے

ہے کہنے میں کوئی باکنہیں کہ اگر چہ پیشے کے لحاظ ہے راقم و کیل ہے ۔لیکن جس خوبصورتی ہے اس کتاب میں موصوف نے اقبال پر کئے

گے الزام کو خلط ثابت کیا ہے شاید ہی کوئی بڑے ہے بڑاو کیل بھی مقد مے کواس انداز ہے پیش کر سے ۔موصوف کا تعلق تمام عمر تعلیم

گے الزام کو خلط ثابت کیا ہے شاید ہی کوئی بڑے ہے بڑاو کیل بھی مقد مے کواس انداز ہے پیش کر سے ۔موصوف کا تعلق تمام عمر تعلیم

سے رہا ہے ۔لیکن عدالتی ما حول عوام کی موجودگی ۔ سے بڑاو کیل کھی مقد مے کوچار چاندلگا دیے ہیں۔ تمام کر داراسم

باسمی ہیں۔ جس کر دار نے علامہ اقبال پر دشمن و نیاودین کا الزام لگایا ہے۔ اُس کا اسم گرامی' ملامنقوئ' ہے۔ یہایت ایس کر دار ہے۔ اس لئے اس کے پاس اپنا کوئی علم فیم ۔ ادراک یا ذہن نہیں ہے۔ بلہ جو کچھاس نے پڑھا ہے وہ فقل کر کے آگے بیان کر دیتا ہے۔ اس لئے اس کے اس ازی کی فیکٹر یوں سے تازہ مال کی آ مد ہے گزر رہا ہے۔ ملامنقولی اس کا ترجمان ہے۔مقد مے کی کارروائی اٹھارہ دن جاری رہتی ہو ۔مقد مے کی اگلی تارت نے بیشی ہے مالم مالمنقولی اس کا ترجمان ہے۔مقد مے کی کاروائی کی مخازی موجود ہوتی ہے۔ مقد مے کی اگلی تارت نے بیشی ہو جو دہوتی ہے۔ مالم کی تعلیم القام کر سے نازی کی خلاف میں طرف بیشی ہیں۔ تینوں کے ناموں سے فاری کے دائیں طرف بینئر جسٹس افس کیسے اور جو نیئر جسٹس با ئیں طرف جسٹس آ فاق علیم براجمان ہیں۔ تینوں کے ناموں سے موصوفہ نے خواتین کی نمائندگی اور دین کی فصاحت کے حوالے سے جو پھی کہا ہے وہ قابل مطالعہ اور قابل خور ہے۔ مسٹر جسٹس مجتبد ان کی مختلف خواتین کی نمائندگی اور دین کی فصاحت کے حوالے سے جو پھی کہا ہے وہ قابل مطالعہ اور قابل خور ہے۔ مسٹر جسٹس مجتبد

الاسلام مفتی بھی کیے از جج صاحبان ہیں۔ عام اصطلاح میں اسے لار جربینج کہا جاتا ہے۔ مدعیان (جنہوں نے دعویٰ کیا ہے) کی وکالت بیرسٹر دانشمندسودائی کرتے ہیں۔ جن کی اعانت کے لئے مولانا سیف الاسلام سلفی المعروف برمُلاً منقولی اپنی لا بسریری کے ساتھ میز کرسی لگائے بیٹھے ہیں۔ آپ ان حضرات کے ناموں سے ان کی ذہنی کیفیت اور علمی صلاحیت کا اندازہ کر سکتے ہیں۔ کتنے لمبے چوڑے نام کیکن مبلغ علم کی موجودگی مقدمے میں صاف دکھائی دیتی ہے۔ دعویٰ کی تفصیل کچھ یوں ہے۔

'' ڈاکٹر سرمجمد اقبال جن کو پچھ ناسمجھ لوگ مجہند العصر' شاعر مشرق کے پیم الامت' تر جمان حقیقت' مجدد عصر اور نہ جانے کن کن القابات سے نوازتے ہیں۔ دراصل وہ ایک سر پھرے دشمنِ دنیاودین وشاعر تھے۔ جنہوں نے اپنی شاعری کے سحر سے اسلام کی دوسرے ندا ہب پر برتزی کاراگ الاپ کر مسلمانوں اور ہندوؤں کے درمیان نفاق کا ایسا نیچ بویا جو ہندوستان جیسے عظیم ملک کو دولخت کرنے پر منتج ہوا اور مسلمانوں کے اس جنونی عمل سے متحدہ ہندوستان کے عوام ان بے ثمار برکات سے محروم ہوگئے جو ہندومسلم اتحاد کے ذریعہ سے حاصل ہوسکتی ہیں''

یہ ہے وہ الزام جواس مقدمہ میں علامہ اقبال پر لگایا گیا۔موصوف نے جس خوبصورتی سے اس الزام کو غلط ثابت کیا ہے اس کا جواب نہیں۔صدیقی صاحب۔ دیگر ہزاروں قرآنی فہم رکھنے والوں کی طرح علامہ غلام احمد پرویز مرحوم سے اچھے خاصے متاثر رہے ہیں۔صدیقی صاحب نے اپنے مقدمہ میں ان کا قرآن فہمی کے حوالے سے بہت خوبصورت انداز میں ذکر کیا ہے۔

راقم نے کتاب ہذاکی جسٹس صاحبان کو برائے مطالعہ ارسال کی ہے۔ ہمارے ہاں ایک عرصہ سے ایسی خاموش مہم چلائی گئی ہے جس سے صاحب ادراک حضرات گوشہ نشین ہو گئے ہیں اوروہ لوگ جووز پر ہونے کے باوجود وزیر کے معانی سے نا آشنا ہیں بام عروج پر پہنچ گئے ہیں۔ ابھی کل ہی کی بات ہے ایک وزیر موصوف الیکٹرا نک میڈیا پر سونا می کو بار بارسومانی پڑھ رہے تھے۔ راقم نے ایک ایسے صدر ممکت کو'' بنیان مرصوص'' کو'' بنیان' پڑھتے سا۔ ان حالات میں بیسوچنا کہ ملک علم کی بنیاد پر ترقی کرے گا ناممکن نہیں تو مشکل ضرور ہے۔ کتاب زیر موضوع میں فرقہ بندی اور فرقہ پر تی پر بڑی سیر حاصل بحث کی گئی ہے۔ پڑھنے کی کتاب ہے۔ اگر چدراقم کوالی کوئی جھیک محسوس نہیں ہوتی کہ ہمارے ہاں کتاب پڑھنے کا ربحان بھی ختم ہوتا دکھائی دے رہا ہے۔ زندہ تو میس زندہ لوگوں کی عزت افزائی اور پذیرائی کرتی ہیں جبکہ مردہ قومیس مُر دوں اور قبروں کی عرق گلاب سے دھلائی میں گئی رہتی ہیں۔ قیمی گرم اور شاٹری چار بی کی قربانی کی جب سے دھلائی میں گئی رہتی ہیں۔ قیمی گرم اور شاٹری کی قربانی کی جڑھائی جاتی ہوتی ہے۔ اربوں روپوں کی قربانی کی النتیس بدیوا ور بیاریوں کی نذر ہوجاتی ہیں۔ اتناع ض علامہ مرحوم کے اس شعر پرختم کر کے کرتا ہوں کہ۔ \_

مغرب ز تو ریگانه مشرق همه افسانه وقت است که در عالم نقش دگر انگیزی

اوربس!

فطرت افراد سے اغماض تو کر لیتی ہے تبھی کرتی نہیں ملت کے گناہوں کو معاف

# انجیل اور قر آن میں تاریخی شہادت

انجیل (New Testament) میں ہے یہود یوں نے کی بارجان ہو جھ کریہوواہ کے خلاف بغاوت کی۔اس لئے یہوع مسے نے انہیں آگاہ کیا کہ بروتام اوراس میں موجودہ ہیکل کو تباہ کیا جائے گا اور وہ دوبارہ بھی تعمیر نہیں ہوگا۔ مگر یہوع نے کوئی تاریخ نہیں بنائی۔اس کے برعکس یہوع نے اپنے شاگردوں کو چھے نشانیاں بتا کیں جس سے وہ تباہی کے وقت کو پہچپان سکیں گے۔ان نشانیوں کود کچھ کرشا گردا پنی زندگی کو بچپا پاکیں گے۔

بین نیاں کیا ہیں؟ یسوع نے کہا' جبتم بروشام کوفوجوں سے گھر اہواد یکھوتو جان لینا کہ اس کا اُجڑ جانا نزدیک ہے۔ اُس نے بید بھی کہا کہ وہ میں جھے چھوڑ کرفوراً پہاڑوں پر بھاگ جائیں اور اپنے مال واسباب کو بچانے کے لئے واپس نہ جائیں۔ اگروہ بروشام میں رہے تو اُن کی زندگی خطرے میں ہوگی۔۔۔لوقا 21:20:21 بمتی 15:24 16۔

رہے تو اُن کی زندگی خطرے میں ہوگی۔۔۔لوقا 20:21 میں تا 15:24 کے 16:25 کے 16

دوباره بھی تغیرنہیں ہوگی۔آپ کی میہ بات بالکل سے ثابت ہوئی۔

سورۃ بنی اسرائیل (جسے عرب ممالک میں الاسراء کہا جاتا ہے اور اس لفظ کو حضرت موسی اور اُن کی قوم کے ہجرت کے سلسلہ میں رات کے سفر کے لئے استعمال کیا گیا ہے (26/52)۔

وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي اِسْرَآءِيْلَ فِي الْكِتْبِ لَتَفْسِدُتَى فِي الْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَتَعَلْنَ عُلُوًّا كَبِيرًا (17:4)

اور ہم نے بنی اسرائیل کوتورات میں یہ بھی بتادیا تھا کہ (تم فرعون کے عذاب سے نجات حاصل کرنے کے بعد قوانیین خداوندی کی خلاف ورزی کرو گے اور ) ملک میں دومرتبہ بڑی تباہی مچاؤ گے اور شدید سرکشی اختیار کرو گے۔ (اس کا نتیجہ خود تمہارے لئے تباہی اور بربادی ہوگا)۔

فَإِذَاجَاءَ وَعُدُا أُولُهُمَا بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَّنَآ أُولِي بأسٍ شَدِيْدٍ فَبَاسُوا خِلْلَ الدِّيارِ وَكَانَ وَعُدًا مَّفْعُولًا (5:17)

چنانچہ جب'ان دومواقع میں سے (چھٹی صدی (599) قبل سے میں بابل کے شہنشاہ بخت نصر کے تملہ کے وقت) پہلاموقع آیا'
تو (اے بنی اسرائیل!) ہم نے تمہارے خلاف ایسے لوگ اُٹھا کھڑے کئے جو بڑے طاقتو راور شخت گیر تھے۔ وہ تمہاری بستیوں کے اندر
جا گھسے'اوراُنہوں نے تہہیں ڈھونڈھڈھڈھونڈھ کر پکڑا۔ اور خدا کے قانون مکافات نے جو پچھ کہا تھا'وہ یوں پورا ہوکررہا۔ تمثیلی انداز میں
سورۃ البقرہ کی آیت 259 میں بھی اس پہلی تباہی کا ذکر ہے۔

ثُمَّرَكَدُنَا لَكُمُ الْكَرَّةَ عَلَيْهِمُ وَأَمْلَ دُلْكُمْ بِأَمْوَالِ وَّبَنِينَ وَجَعَلْنَكُمُ أَكْثَرَ نَفِيْرًا (17:6)

اس طرح 'تم نے دیکھ لیا کہ جبتم نے قوانین خداوندی کے مطابق 'حسن کا راندانداز سے زندگی بسر کی تو تمہاری حالت کس قدر خوشگوار ہوگئی۔اور جبتم نے 'اس کے خلاف ناہمواریوں کی راہ اختیار کرلی 'تو اُس کا وبال بھی تمہارے اپنے ہی او پر پڑا۔ (فطرت کی طرف سے انہیں باز آفرینی کا موقع دیا گیا جب ان میں حضرت علیہ گا جیسے جلیل القدر رسول مبعوث ہوئے لیکن انہوں نے ان کے ساتھ جوسلوک کیاوہ دنیا پر روشن ہے۔اس اتمام جحت کے بعدان کی تباہی کا آخری وقت آگیا۔ (بیہ ہے ہمارا قانونِ مکافاتِ عمل)۔ پھر جب دوسراموقع آیا (تو 70ء میں ہم نے 'رومیوں کے گورز طیطوس (ٹائٹس) کی زیر سرکردگی' رومیوں کو تہہارے خلاف اٹھا

کھڑا کیا) تا کہ وہ تہہیں ذلیل وخوار کریں'اور مسجد (سلیمانی ہیکل) میں اس طرح جا گھییں جس طرح پہلی مرتبہ (بابلی) وہاں جا گھسے سے ۔ اور جو کچھاُن کے قابو میں آئے اُسے ٹکڑے ٹکڑے کرکے' وہران کر دیں۔ (اس وارسے اس قوم پراجتماعی ہلاکت کی مہر ثبت ہوگئی)۔

عرب میں اہل کتاب میں سے بہودیوں کو خاصی اہمیت حاصل تھی۔ وہاں کی معیشت ان کے ہاتھ میں تھی۔ اور مدینہ میں بالخصوص انہیں بردی قوت حاصل تھی۔ قریش کے علاوہ بیجی اسلامی نظام کے بخت مخالف تھے۔ کیونکہ اس سے ان کا نظام سر ماید داری ورہم برہم ہوجا تا تھا۔ ان کے زمانۂ عروج میں 'بروشکم (بیت القدس) ان کا دارالسلطنت تھا۔ ظہورِ اسلام کے وقت ان کی سلطنت تو باتی نہیں تھی کی بروشکم بدستوران کی عقیدہ کی رہوں ہے بخت عداوت تھی۔ اس لئے کہ (ان کے عقیدہ کی رُوسے) بہود یوں سے بخت عداوت تھی۔ اس لئے کہ (ان کے عقیدہ کی رُوسے) بہود یوں نے نبی ربیدہ بیرائی یا تھا۔ جب بروشکم عیسائیوں کے قضہ میں آیا تو انہوں نے اس میں بہود یوں کے مقدس مقامت (بالحضوص جبکل سلیمانی) کی اینٹ سے اینٹ بجادی۔ اور ان کے کھنڈرات ان کے دورِعروج کی مرشیہ نہود یوں کے مقدس مقامت (بالحضوص جبکل سلیمانی) کی اینٹ سے اینٹ بجادی۔ اور ان کے کھنڈرات ان کے دورِعروج کی مرشیہ خوانی کے لئے باقی رہ گئے۔ اور وہ بھی اس شکل میں کہ عیسائی وہاں کوڑا کر کٹ بھینکا کرتے تھے۔ لیکن اس کے باوجود بیت المقدس برستور یہودیوں کی عقیدت کا (نظری) مرکز تھا۔ وہ اس انتظار میں تھے کہ ایک آنے والا آئے گا اور عیسائیوں کو وہاں سے نکال کر بیت المقدس کو پھر سے اس کا حقیق (بلند) مقام عطا کر دے گا۔ اس لئے وہ ہرطریقہ سے اس مقام کی نقدیس عظمت اور اہمیت کو ہرقر اررکھنا جاتھ تھے۔

اسلام نے جب انبیائے بنی اسرائیل کی نبوت کی تصدیق اوراحتر ام کوجز وایمان قرار دیا تو یہود کو خیال ہوا کہ مسلمان بیت المقدس کواپنی عقیدت کا مرکز (قبلہ) قرار دیں گے بالخصوص اس لئے کہ کعبہ بت کدہ بن چکا تھا اور تو حید پرست 'ایک بتکدہ کواپنی عقیدت کا مرکز بھی نہیں بنا سکتے تھے۔لیکن جب مسلمانوں نے کعبہ ہی کواپنا قبلہ قرار دیا (حالانکہ وہ اس وقت قریش کے قبضہ میں تھا) تو ان کا میہ فیصلہ اُن پرشاق گزرا۔

70 عیسوی سے لے کر 637 عیسوی تک فلسطین رومیوں' عیسائیوں کے قبضہ میں رہا۔ان کے دورِ حکومت میں یہودیوں کا داخلہ یروشکم میںممنوع تھا۔اوران کا کوئی معبدوہاں باقی نہیں تھا۔ ہیکل سلیمانی جسے بیت المقدس کہا جاتا ہے کی جگہ کھنڈر تھا سوائے ہیکل کی دیوار کے ایک جھوٹے سے ٹکڑے کے -637 عیسوی میں حضرت عمرؓ کے دورِخلافت میں پیعلاقہ فتح ہوا تھامسلمانوں نے یہودیوں کو ر پوشلم میں داخلہ کی اجازت دی تھی اور یہ ہرسال ہیکل کی اُس بقیہ دیوار' دیوارِگریہ ) کے پہلومیں جا کر دوبارہ ملک حاصل کرنے کی آ س لگائے گریہزاری کر کے رویا کرتے تھے۔ہم مسلمانوں میں دوبارہ قیام دین کے لئے مہدی اورعیٹی کی آمد کے عقیدہ کی طرح'ان کے عقیدہ کے مطابق بھی وہ آنے والا تو نہ آیالیکن انہوں نے فلسطینی مسلمانوں کی ناعاقبت اندیثی سے فائدہ اُٹھاتے ہوئے' برطانیہ وامريكه كے ساتھ عهدو پيال سے (حَبْلِ مِنَ النَّاسِ 11:2) 1878 سال بعد ملك حاصل كرليا ـ موجوده معجداقصى عبدالمالك مروان نے تعمیر کروائی تھی۔ان تاریخی شواہد کے باوجوداسرائیلیوں کا دعویٰ ہے کہ مسلمانوں نے بیت المقدس گرا کر اُس کی جگہ یہ مسجد اقصٰی بنائی تھی۔قرآن کے متوازی ہماری مذہبی کتب بخاری وغیرہ میں رسول اللہ علیہ کے نام سے منسوب وضعی روایات کو صحیح ثابت ر کھنے کی خاطرسب سے پہلی تفسیر طبری کے اتباع میں قر آن کے تراجم سے مسلمانوں کی اندھی عقیدت اسرائیلیوں کے اس دعویٰ کوغلط ثابت نہیں کرسکتی۔واقعاتِ معراج کےسلسلہ میں وہ کہہ سکتے ہیں کہ آپ کے پیغا مرعیطی کا پہلایڈ اؤمسجہ سِلیمانی (بیت المقدس) تھا جس میں اُنہوں نے نماز کے لئے تمام نبیول کی امامت کی تھی۔ کیا بخاری کی روایات کےمطابق آیا سے مانتے نہیں؟۔ آپ لوگ ہمارا شکریداداکریں کیونکہ ہمارے پیغامبرموسٰی تہہارے لئے پچاس نمازوں کے حکم کو بدلوا کرخدا کو پانچ پرراضی کرانے میں کامیاب

قر آن میں مَا 'جو۔جس۔جو کچھے نہیں اور تعجب کے معانی میں استعال کیا گیا ہے۔اور کے انَ ' کامادہ ک ون ہے اور ریئے۔ہو گا۔ہوگیا کے معانی میں استعال ہوا ہے۔و نٹسی کامادہ ول می اوریہ دوست۔مددگار کے علاوہ متضا دمعانی میں آیا ہے۔مثلاً کسی کی طرف رخ کرنا15:25 روگردانی کرنا21:12 رعایا کاوالی لین حاکم بن جانا2:205 گریز کرنا3:35 علیہ واقتدار 18:45 قرآن کریم میں نبی کریم علیا ہے گئی گئی انگر گوٹی کی گئی گئی گؤٹی کا گئی کا گ

سورة الانبيآء ميں وَمَا جَعَلْنَا لِبِشَرِقِنْ قَبْلِكَ الْخُلْدَ ﴿ اَفَائِنْ قِتَ فَهُمْ الْخِلِدُونَ (21:34) تجھے پہلے بھی ہم نے كوئی انسان ايسانہيں بنايا جو ہميشہ كے لئے زندہ رہا ہو۔ نہ ہی تیرے لئے ہميشہ زندہ رہنا ہے۔ پھرا گرتیرے لئے ایک دن مرنا ہے تو يہون سے ہميشہ زندہ رہنے والے ہیں۔

حضرت عیسی کی پیدائش بھی مثل آ دم (بشر) تھی اوروہ خدا کے پیغا مبروں میں سے تھے۔قر آ ن کریم کی واضح تعلیم کے علی الرغم ہمارے عقیدہ کے مطابق میں گئے گوآ سمان پر زندہ رہنے کی استثناء کیسے حاصل ہوسکتی ہے؟۔سوچے ! خدا کا قانون تو کبھی غلط نہیں ہوسکتا۔ عالم خلق میں کسی کے لئے وہ اپنے قانون میں کسی قتم کی تبدیلی پیدانہیں کرتا ہے۔اور نہ کوئی دوسرا قوانین خداوندی کو بدل سکتا ہے۔

اَلُو فَاءُ ۔ اَلُو فَاۃُ دونوں الفاظ کا ایک ہی مادہ ہے (وف ی)۔ اوراس مادہ کے بنیادی معنی ہیں پورا کرنا۔ مثلاً وکمن اُوفی بعقید ہم میں اللہ فی اللہ ف

مُتَوَفِّ \_ كِمِعْن بِيں وفات دين وال \_ إِنِّى مُتَوَقِيْك (3:55) الله تعالیٰ حضرت عیلیٰ ہے کہتے ہیں کہ بیر دخالفین )اس قتم کی تدبیر یں کررہے ہیں کہ مجھے گرفتار کر کے سولی پر لڑکا دیں ۔ لیکن اس کے خلاف ہم بھی ایک تدبیر کررہے ہیں ۔ اور ہماری تدبیران کی تدبیروں سے یقیناً بہتر ہے ۔ وَمَکْرُوْاو مُکْرُالله وَالله مُحَیْرُالْها کُو یُنُ (3:54) میری (لیمن الله کی) تدبیر کا نتیجہ بیہ ہوگا کہ بیلوگ تہمیں نہ گرفتار کر سکیں گے نہ صلیب دے کید آل کی طبعی موت مروگے ۔ ( اِنِّی مُتَوَقِیْك ) بیلوگ تہمیں صلیب دے کر دنیا کو بتانا جا ہے ہیں کہتم (معاذ الله) بہتو قیر موت مرے ۔ ہم تیرے مدارج کو بلند کریں گے (ور افعالی آل ) الله نے عیلی اور مریم تدرونوں کو خالفین کی دسترس ہے محفوظ رکھ کر مرتفع مقام میں بناہ دی (23:50) سورہ مائدہ میں حضرت عیلی کے متعلق ہے کہ وہ کہیں گے

فککہا تو النہ تو اللہ و بے جھے وفات دے دی (5:117) سب مذہبی پیشواؤں نے ان الفاظ کا ترجمہ ایک دوسرے کی نقل میں 'جب تو نے جھے قبض کرلیا۔ جب تو نے جھے اُٹھالیا۔ سب منہبی پیشواؤں نے ان الفاظ کا ترجمہ ایک دوسرے کی نقل میں 'جب تو نے جھے قبض کرلیا۔ جب تو نے جھے اُٹھالیا۔ سب کہ معاثی مفاد پرسی انہیں قر آن کریم کی طرف آ نے نہیں دیت ۔ انہوں نے اسی لئے حضرت نے وفات کیوں نہیں کھا؟ بیاس لئے کہ ان کی معاثی مفاد پرسی انہیں قر آن کریم کی طرف آ نے نہیں دیت ۔ انہوں نے اسی لئے حضرت عیسی گو آ سان پر زندہ بٹھا رکھا ہے۔ اور عقیدہ بیوضع کیا ہوا ہے کہ وہ اور مہدی قرب قیامت آ نیں گے اور دوبارہ دین قائم کریں گے۔ دراصل بیخود اللہ کو ملی طور پر اللہ (صاحب افتد اروا ختیار ) نہیں بنانا چاہتے ۔ بیلوگ جانتے ہیں اگر کہیں اللہ کا دین قائم ہوگیا تو فرقہ پرسی اور انسانوں کی حکومت دونوں کا شرک ۔ دین کے راستے میں پھر وں کی طرح روک بن کر دوسروں کی کمائی پرتن آ سودگی اور عیش وعشرت کی زندگی بسرکر نے والے جا گیردار' سر مابیدار اوران کے ساتھی نہ بہی پیشوا جن کا ذریعہ معاش صرف دین کی تکذیب اور مداہنت ہے 'سب زندگی بسرکر نے والے جا گیردار' سر مابیدار اوران کے ساتھی نہ بہی پیشوا جن کا ذریعہ معاش صرف دین کی تکذیب اور مداہنت ہے' سب ختم ہو جائیں گے۔ انہیں لقآء دب کا احساس بی نہیں یوم قیامت عذاب چکھنے سے ان کے چبر سے جسلس عائیں گے۔ انہیں لقآء دب کا احساس بی نہیں یوم قیامت عذاب چکھنے سے ان کے چبر سے جسلس عائیں گے۔ (39:24)۔

## محترم خريداران مجله طلوع اسلام

### خصوصی توجه فرمائیں

جن کھاتہ داران نے اپنے اسپنے کھاتوں سے مجلّہ طلوع اسلام جاری کروایا ہوا ہے ان سے گذارش ہے کہ آپ اپنی فہرست خریداران 15 دسمبر 2012ء تک ادارہ طلوع اسلام کو بھوادیں اور جن کومیگزین سال 2013ء کے لئے جاری رکھنامقصود ہویا جن کے میگزین بند کرنے ہوں' مکمل فہرست' ایڈریس کے ساتھ بھوادیں تاکہ بروقت عمل درآ مد ہوسکے۔ شارہ کی اشاعت میں اضافہ آپ کے تعاون کے بغیر ممکن نہیں ہے۔ اگر بیرون ملک یا اندرون ملک کی بزمیں مزید تعاون کریں تو اس تعداد میں خاطر خواہ اضافہ ہوسکتا ہے امید ہے کہ بزمیں اس مسلہ برتعاون کریں گی۔

کھا تہ داران جن کے ذمے طلوع اسلام کی رقم بقایا ہے ان کوان کے کھا توں کی تفصیل بھجوائی جارہی ہے تاہم اگر کسی وجہ سے بیان تک نہ بھی پہنچے تو بھی تمام کھا تہ داران سے التماس ہے کہ وہ اپنے کھا توں میں معقول رقم جمع کرانے کا اہتمام کریں تا کہ واجب الا دار قوم کی وجہ سے ادارہ مالی پریشانیوں کا شکار نہ ہو۔

## بینک ا کاؤنٹ کے لئے ضروری وضاحت

3082-7

نیشنل بینک آف پاکستان مین مارکیٹ برانچ گلبرگ لا مور (پاکستان)۔

ا داره طلوع اسلام

1- بىنك كاا كاۇنٹ نمبر

2- بينك كانام

3- نام ا كاؤنث

شكريه

## بچوں کے لیے اسلامی اور معلوماتی کھانی

عارف محمود کسانه سویڈن

E.Mail: Arifkisana@gmail.com



ابشال اپنا ای اواور پچازاد بهن بھائیوں کے ساتھ دریا کے کنار کے کئیک منانے آئی ہوئی تھی۔ سب بیچ بہت خوش سے۔
انہوں نے وہاں خوب مزاکیا اور کھیل کو دبھی کی۔ دریا ہیں شتی کی سیر سے تو بچا اور بھی لطف اندوز ہوئے ۔ موسم بھی بہت خوشگوار تھا اس لیے بعد میں انہوں نے دریا کے کنار سے بنے ہوئے پارک میں بیٹھ کر چاہ ، دہی بھلے ، موسے اور مزے کی دوسری چیزیں کھا کیں۔
بیٹھ کے وہاں اور رہنا چاہتے تھے مگرشام ہونے سے پہلے کھر پہنچنا تھا اس لیے واپسی کا راستہ اختیار کرنا پڑا۔ گھر آکر بچاہی کمرے میں بیٹھ گئے اور آپس میں باتیں کرنے گئے۔ ایشال دوسرے بچوں کو وہ باتیں بتانے لگی جو اُس کی ای نے اللہ تعالٰی کے بارے میں اُسے بیٹی کے بہت دلی ہو اُس میں باتیں کر بی رہے تھے۔ ایشال نے یہ بھی بتایا کہ اُس کی ای نے اللہ تعالٰی کے بارے میں اُس کے ذہن میں آئی تھیں۔ بچے بہت دلی ہو ابات بھی دیے جی ہو بہت مطمئن ہوگئی تھی۔ بچا بھی یہ باتیں کر بی رہے تھے کہ ایشال کی ای بھی کر میں آئیس وہ باتیں بہری مول جو آپ کی ای کی ای می میں آئیس وہ باتیں بہری ہوں جو آپ کی ای کی ای میں آئیس وہ باتیں بہری ہوں وہ شرور دوسروں کو بتائی کی ای بھی معلوم ہوں۔ بچا ایشال کی ای می سے کہنے گئا نئی بھارے دو بہی اچی با تیں معلوم ہوں وہ ضرور دوسروں کو بتائی سوالوں کے جواب دیں۔ بچوں میں سے عبداللہ نے کہا ہی تو بہت ایسی کی اور سوال آگئے ہیں آپ ہمیں بھی معلوم ہوں۔ بچا ایشال کی ای کہنے گئا نئی بھار کے ذبت میں پھی معلوم ہوں۔ وہ شرور دوسروں کو بتائی سوالوں کے جواب دیں۔ بچوں میں سے عبداللہ نے کہا۔ ایشال کی ای کہنے گئیں ٹھیک ہے آؤ بھم اِس بارے میں باتیں کرتے ہیں۔ عبداللہ داللہ تعالٰی برایمان رکھنے کے بارے میں قرآن تھیم کا کیا تھم ہے؟

بیٹا قرآن کیم ہمیں اللہ تعالیٰ پرایمان لانے کا تھم دیتا ہے۔ ہم اللہ کی ذات کی حقیقت کے بارے میں نہیں جان سکتے اور نہ ہی یہ ہم سے مطالبہ ہے۔ اللہ وہ بلند ہستی ہے جوانسانی نگا ہوں سے پوشیدہ ہے اور جس کے سامنے انسانی عقل محوجیرت رہ جاتی ہے۔ انسان تو کا کنات کا تصور نہیں کرسکتا تو پھراُ سے پیدا کرنے والے کا تصور کیسے کرے گا۔ اُس کا اقتدار پوری کا کنات پر ہے اِسی لیے اُسی کی حاکمیت اور محکومی اختیار کی جائے۔قرآن کیم بھی ہمیں اللہ کے وجود کا پیتہ دیتا ہے کیونکہ قرآن جیسی کتاب کوئی انسان نہیں لکھ سکتا۔ ہمارا

اللہ سے تعلق بھی قرآن مجید کے ذریعے ہے اور اللہ تعالیٰ کی اطاعت سے مراد بھی یہی ہے کہ اُس کے قوانین جوقر آن مجید میں ہیں اُن پر عمل کیا جائے۔صرف میرمان لینا کافی نہیں کہ اس کا ئنات کو پیدا کرنے والا خداہے بلکہ خدا پر ایمان رکھنے کا مطلب میہ ہے کہ ہم اپنی زندگی کے تمام شعبوں میں اللہ کے حکم اور قانون پڑمل کریں۔

عبدالله-الله پرایمان لانے کاہمیں اپنی عملی زندگی میں کوئی فائدہ بھی ہے؟

اللہ تعالیٰ پرایمان لانے اوراس کی حاکمیت قبول کرنے کا مقصد پنہیں کہ اللہ ہم سے اپنا تھم منوانا چاہتا ہے اوراس میں اللہ تعالیٰ کوئی فائدہ ہوتا ہے یا اللہ کو ہماری اطاعت کی ضرورت ہے۔ ایسانہیں ہے بلکہ اِس میں ہماراہی فائدہ ہے۔ ہم اگر اللہ کا تھم نہ بھی ما نیں تو اس سے اللہ تعالیٰ کوکوئی فرق نہیں پڑے گا کیونکہ وہ تو پوری کا ئنات کا رب ہے اور ہر چیز اس کی اطاعت کرتی ہے۔ کا ئنات کی ہر چیز اس کے علم کی پابند ہے۔ سورج ، چا ند، زمین اور ستارے اُس کے متعین کئے ہوئے راستہ پرگامزن ہیں اور ایک لمحہ کی بھی تا خیرنہیں اُس کے علم کی پابند ہے۔ سورج ، چا ند، زمین اور ستارے اُس کے متعین کئے ہوئے راستہ پرگامزن ہیں اور ایک لمحہ کی بھی تا خیرنہیں کرتے۔ ہماری حیثیت تو کا ئنات میں پچھ بھی نہیں۔ اللہ پرایمان لانے یعنی تو حید سے خود ہمیں بہت فائدہ ہوتا ہے۔ اللہ پرایمان لانے یعنی تو حید سے انسانوں کو دوسرے انسانوں سے مکمل آزادی حاصل ہو جاتی ہے۔ کوئی شخص بھی کسی دوسرے پراپنا تسلط نہیں جماسکتا۔ تو حید سے انسانوں کوعز نے نفس اور وقار ماتا ہے اور دوسروں کی بالا دستی اور تسلط سے ہمیشہ کے لیے نجات مل جاتی ہے۔ صرف ایک ہی طاقت ہے حالیٰ میں ہو ایک کوئی دوسروں کواپنا محکوم نہیں بناسکتا۔

ایشال۔امی قرآن مجید میں اللہ کے بارے میں کیا آیاہے؟

قرآن مجید میں اللہ کی بہت می صفات بیان ہوئی ہیں انہیں اساء الحسنٰی کہا جاتا ہے۔ اِن ناموں میں اللہ تعالیٰ کی صفتوں کی وضاحت کی گئی ہے۔ اِن کو بیان کرنے کا مقصد یہ ہے کہ انسان اللہ کے بارے میں جانے ہوئے وہی خو بیاں اپنے آپ میں پیدا کرتا جائے تا کہ انسانی ذات کی نشو ونما ہوتی جائے اور اس طرح وہ اللہ کے قریب ہوجا تا ہے۔ قرآن کی میں کئی جگہ پر اللہ کے ہاتھ اور کا ن کا ذکر ہے جن کا مطلب ہماری طرح کے ہاتھ اور آئے نہیں بلکہ یہ ہجھانے کے لیے ہے کہ اللہ کے پاس ہر طرح کی قدرت ہے۔ اِسی طرح اللہ کے عرش اور کرسی کا مطلب بھی اللہ کی حاکمیت اور کا نیات پر مکمل اقتد ارہے۔

عبدالله الله تعالی کی مرضی سے کیا مراو ہے۔اللہ جو چاہے وہی ہوتا ہے تو پھر ہم کوشش کس طرح کر سکتے ہیں؟

یہ بہت ہی اہم سوال ہے اوراس کے جواب میں سیم جھو کہ اِس کے تین مرحلے ہیں۔ پہلامر حلہ وہ تھا جب اللہ تعالٰی اِس کا مُنات کی تخلیق کرر ہا تھا اُس وقت اللہ نے اپنی مرضی سے کا مُنات کو بنایا اوراس کے اصول بنائے جس میں کسی اور کا کوئی عمل دخل نہیں تھا۔ اُس نے جیسے چاہا کا مُنات اوراُس کی اشیاء کو بنایا۔ جب کا مُنات اوراُس کی اشیاء کی تخلیق ہوگئ تو پھر دوسرا مرحلہ آیا جس میں وہ تمام چیزیں اوراشیاء اللہ کے بنائے ہوئے قوانین کے تحت چلتی ہیں۔ کا مُنات کی تمام چیزیں اللہ کے بنائے ہوئے قوانین اوراصولوں کی اطاعت

پرمجور ہیں اوراُس میں لمحہ برابر بھی کوتا بی نہیں کرتیں ۔ کوئی بھی اللہ کے بنائے ہوئے توانین میں میں تبدیلی نہیں کرسکتا۔ اُس نے آگ
میں جلانے کی صفت پیدا کی ، پانی میں نشیب کی طرف بہنے کی صلاحیت ، زمین میں کشش ثقل رکھ دی جو ہر چیز کواپنی طرف کھینچی ہے اور
ایسی طرح تمام اشیاء میں خوبیاں اور صلاحیتیں رکھ دی ہیں۔ اس کے بعد تیسرا مرحلہ وہ ہے جس میں اُس نے انسان کی تخلیق کی اور
انسانوں کے لیے بھی توانین بنائے ہیں۔ انسانوں اور کا تنات کی دوسری چیزوں میں فرق بیہ ہے کہ باقی سب کے پاس کوئی اختیار نہیں
جبکہ انسان کے پاس اختیار ہے اور انسان اپ عمل کا فرمد دار ہے ۔ یعنی انسان کواختیار دیا ہے کہ وہ چا ہے تواللہ کے مرضی سے کوئی غلط کام کریں اور
چبکہ دیں کہ بیتو اللہ کی مرضی تھی توابیا کرنا غلط ہے ۔ اگرتم سکول نہ جاؤ تو ظاہر ہے کہم آگلی جماعت میں نہیں جاسکتے اور بیتر کھا را اپنا
قصور ہے گرتم ہے کہو کہ اللہ کی مرضی تھی توابیا کرنا غلط ہے ۔ اگرتم سکول نہ جاؤ تو ظاہر ہے کہم آگلی جماعت میں نہیں جاسکتے اور بیتر کھا را اپنا
مرضی یا اُس کا چا بہنا دراصل اللہ تعالیٰ کا قانون ہوتا ہے ۔ ایک غلط بات ہوگی ۔ یہی اصول زندگی کے دیگر تمام شعبوں کے لیے ہے ۔ اللہ کی مرضی بیار ب

مضمون نولیی کا انعامی مقابله سب سے زیادہ مظلوم کون؟ ہم اس کی مظلومیت کو کیسے کم کرتے کرتے ختم کر سکتے ہیں۔ مضمون 5 صفحات سے کم نہ ہو۔ سیجنے کی آخری تاریخ 23 مارچ تک ہوگی۔ اوّل انعام ایک ہزارروپیہ

پیة / رابطه: \_ ملک حنیف وجدانی صدر با غبان ایسوسی ایشن سنبل سیّدان \_ نیومری

مقبول محمود فرحت (لندن)

## قائداعظم كاايك ناياب انثروبو

(امسال قائداعظم کی سالگرہ کی مناسبت سے ہم قائداعظم کا ایک نایاب انٹرویو پیش کررہے ہیں جو محترم مقبول محمود فرحت کی تحقیق اور جبتو کے نتیجہ میں دستیاب ہوا ہے۔ بینایاب انٹرویوروز نامہ انقلاب لا ہور مورخہ 8 جنوری 1942ء میں شائع ہوا۔ اس اِنٹرویو کی دستیابی کی تفصیل فاضل محقق نے اس اِنٹرویو کا انگریزی ترجمہ کے ساتھ لکھ دی ہے جو کہ اس کے ساتھ ہی شائع کی جارہی ہے۔ یہ نایاب اِنٹرویو پاکستانیات کے طالب علموں اور دانش ورحضرات کے لئے بہت مفیداور مددگار ثابت ہوگا۔ مدیر)

نقل بمطاق روز نامہانقلابؑ 8 جنوری 1942ء ( سرورق اصل میں 8 دیمبر 1942ءغلط پرنٹ ہے تگر لا ہورمیوزیم لائبر ریی نے اسے کاٹ کر 8 جنوری کیا ہواہے کیونکہا ندر کے تمام صفحات میں 8 جنوری پرنٹ ہے۔ )

مسلمانوں کا نقطہ نگاہ

(صفح،نمبر 2 پرخبر)

پاکستان کے مسلمان کسی دوسرے اسلامی ملک کودعوت نہیں دیں گے مذہب اور مذہبی حکومت کے لوازم کے متعلق قائد اعظم کے ارشادات

قائداعظم مسٹر محمعلی جناح حیدر آبادتشریف لائے تھے تو فوراً 19 اگست 1941ء کوراک لینڈ کے سرکاری مہمان خانے میں آپ فیطلباء اور دیگرنو جوانوں کو تبادلہ خیالات کا موقع عنایت فرمایا تھا' باوجو دعلالت کے بون گھنٹہ سے زائد وہ حاضرین سے گفتگو فرماتے رہے۔ اس موقع پر نواب بہادریار جنگ بھی و ہیں تشریف فرماتھے اور بعض ہندونو جوان بھی۔ قائد اعظم نے مختلف سوالات کا خندہ پیشانی سے جواب دیا۔ مسٹر محمود علی بی ۔ اے (عثانیہ) نے اس مکالمہ کوسوال وجواب کی صورت میں حسب ذیل طریقہ سے مرتب کرلیا تھا اور اب قائد اعظم کی سالگرہ کی تقریب سعید کے موقع پر اور بیٹ پریس کودے دیا ہے۔

سوال: مٰدہباور مِذہبی حکومت کے لوازم کیا ہیں؟

جواب: جب میں انگریزی زبان میں مذہب Religion کالفظ سنتا ہوں تو اس زبان اور محاور ہے کی رو سے میرا ذہن لا محالہ خدا اور ہندے کے باہمی پرائیویٹ تعلق کی طرف منتقل ہوجا تا ہے لیکن میں خوب جانتا ہوں کہ اسلام کے نزدیک مذہب کا یہ محدود اور مقید مفہوم نہیں ۔ میں نہ کوئی مولوی ہوں نہ مُلاّ ۔ نہ مجھے دینیات میں مہارت کا دعویٰ ہے۔ البتہ میں نے قرآن مجید اور قوانین اسلام کے مطالعہ کی اسپے طور پر کوشش کی ہے۔ اس عظیم کتاب کی تعلیمات میں انسانی زندگی کے ہر باب کے متعلق ہدایات موجود ہیں۔ زندگی کا روحانی پہلو ہویا معاشرتی 'سیاسی ہویا معاشی' غرضیکہ کوئی شعبہ ایسانہیں جوقرآنی تعلیمات کے احاطہ سے باہر ہو۔ قرآن کریم کی اصولی

ہدایات اورطریق عمل نہ صرف مسلمانوں کے لئے بہترین ہیں بلکہ اسلامی حکومت میں غیرمسلموں کے لئے حسن سلوک اور آئینی حقوق کا جو حصہ ہے اس سے بہتر کا نصور ناممکن ہے۔

سوال: اسسلسلے میں اشتراکی حکومت وغیرہ کے باب میں آپ کی کیارائے ہے؟

جواب: اشتراکیت بالشویت یا کئی اور ایسے سیاسی اور معاشی مسلک دراصل اسلام اوراس کے نظام سیاست کی غیرمکمل اور بھونڈی سی نقلیں ہیں۔ان میں اسلامی نظام کے اجزاء کا سار بط تناسب اور تو از ن نہیں پایا جاتا۔

سوال: ترکی حکومت توایک مادی اسٹیٹ یا حکومت ہے۔اس سے اسلامی حکومت مختلف ہے۔آپ کا کیا خیال ہے؟ جواب: ترکی حکومت پرمیری نظر میں سیکولراسٹیٹ (مادی یا لازمی حکومت) کی سیاسی اصطلاح اپنے پورے مفہوم میں منطبق نہیں ہوتی۔ اب رہا اسلامی حکومت کے تصور کا بنیا دی امتیا زپیش نظر رہے کہ

''اطاعت اور وفاکیشی کا مرجع خدا کی ذات ہے اس کی تعمیل کا ذریعہ قرآن مجید کے احکام اور اصول ہیں۔اسلام میں اصلاً نہ کسی بادشاہ کی اطاعت ہے نہ کسی پارلیمان کی'نہ کسی اور شخص یا ادارہ کی ۔قرآن مجید کے احکام ہی سیاست' معاشرت میں ہماری آزادی اور یابندی کے حدود متعین کرتے ہیں۔ اسلامی حکومت دوسرے الفاظ میں قرآنی

سی طرف میں مہاری ہواؤں ہور پا بلدی سے عدود میں رہے ہیں۔ ہمان وسٹ روسرے معاط میں رہاں اصولوں اور احکام کی حکمرانی ہے۔ آپ جس نوعیت کی بھی حکمرانی جیاہتے ہوں بہرحال آپ کوسلطنت اور علاقہ کی

ضرورت ہے۔ (اورینٹ پرلیں'بحوالہ روز نامہانقلاب لا ہور'مور خہ 8 جنوری 1942ء) ————≪••• ⊶

## Liberal leaders send a telegram to British Prime Minister.

Muslims Point of View

## Quaid-i-Azam speaks on the necessary requisites of religion and a religious government.

Quaid-i-Azam Mr Muhammad Ali Jinnah went to Hyderabad and immediately on 19th August 1941 gave an interview to university students and others at Rockland State Guest House . In spite of his illness he spoke more than 45 minutes. On this occasion Nawab Bahadur Yar Jung and some Hindu students were also present.

He answered various questions in cheerful countenance. Mr. Mahmood Ali BA wrote down the interview and converted this discussion into a Question & Answer format and now has sent it to Orient Press of India on the occasion of Quaid-i-Azam birthday.

#### Q: What are the necessary requisites of religion & a religious government?

A: When I hear the word 'religion', it conjures up in my mind the English usage of a private relationship between man and God. But I know full well that according to Islam, 'religion' does not carry the connotations that it does in English. I am neither a maulvi nor a mullah [Muslim cleric], nor do I claim expertise in theology. But I have studied the Holy Qur'an and the laws of Islam by myself. This great Book contains guidance for every aspect of human life, whether spiritual, or social, or political, or economic, and nothing [of

these aspects] is excluded. The Qur'an's principles and injunctions are not only in the best interests of Muslims; in fact in an Islamic state, non-Muslims will be treated better and accorded more rights than can be conceived anywhere else.

#### Q: In this connection what is your opinion about a Communist government?

**A:** Communism, Bolshevism or any other similar political and economic systems are a crude rudimentary copy of Islamic System. These have no match at all with the all embracing and balanced tenets of Islam.

Q: Turkish government is a secular state or a government. An Islamic government is totally different to it. What is your opinion?

**A:** In my opinion political definition of a secular, materialist government is not fully applicable on Turkish government.

"There is a special feature of the Islamic state that must not be overlooked. Here obedience is due to God, and in practice this means observing Qur'anic principles and injunctions. In Islam, authority belongs neither to a king, nor to a parliament, nor to any individual organisation. Qur'anic injunctions determine the limits of our civil liberties and obligations in the political or social context. In other words, the 'Islamic state' is the name of the authority that enforces Qur'anic principles and injunctions, and this in turn requires a territory".

**END** 

I want to share with you this rare historical interview given by Quaid-i-Azam to students of Usmania University, Hyderabad, India.

I needed it for a reference to be quoted in a booklet. After three years search I found it in Lahore Museum Library two years ago. The editors of Roznama Inqilab were Maulvi Ghulam Rasool Mehr & Col Abdul Majid Salik.

On the title page the date was incorrectly printed by the printing press as 8th December 1942 but inside pages, date is correctly shown as 8th January 1942. .

A sinister and satirical campaign by nationalist Muslim Ulama and anti Pakistani groups was made to discredit Quaid-i-Azam in the eyes of the ordinary Muslims that "he was a secularist, totally westernised Muslim just by name. He ate pork and drank liquor. He did not know an iota of Qur'an and Islamic ideology". One famous Indian Imam ridiculed Jinnah by saying "Is he Quaid-i-Azam or Kaafir-i-Azam".

Having said that please read this interview and draw your own inference. I think the explanation and interpretation of Qur'anic laws & Islamic jurisprudence essential for an Islamic state given by Jinnah is the best I have ever read anywhere. It is utterly surprising that not even one Pakistani politician, historian, writer has ever mentioned this interview. Is it not a conspiracy by secularists and nationalists!

(Maqbool Farhat, UK)

اشنهار بوراصفحه قرآئ نگ فاوندیشن

#### Surah Al-Mulk Durus-al-Qur'an Parah 29: Chapter 4

By G. A. Parwez

(Translated by: Dr. Mansoor Alam)

Dear Friends! Today is October 21, 1983 and the *Dars-e-Qur'an* begins today with verse 15 of chapter 67 of the Qur'an.

If you remember we originally started our discussion of planets and stars and the purpose of their creation and how some people (astrologers, in particular) use their movements to predict human destiny. The Quran declared that predicting human destiny like this is *Kufr*. It says that not just the planets and stars but whatever is in the Universe has been made subservient to humans. Proceeding further we come to the verse (67:15) now. It says: "The Almighty has created for your development the means of sustenance and made them subservient to you. You should thus seek ways to acquire these means and bring forth the sustenance for the benefit of *all*. He has bestowed these for your use." In this verse the Arabic word "*zaloolan*" means that the Earth (is under your feet and) has been made subservient to you.

#### Everything in the Universe has been made subservient to humans

Leave aside the Heaven; just consider the Earth. We live on this planet. We travel in all its regions, and partake of the sustenance that it provides. We use different methods to acquire its resources. It does not refuse to deliver its sustenance. It does not stand up and oppose us. Although it is such a large planet its status is nothing compared to an individual human being. Human beings are able to exploit it in any way they like and it does not refuse to deliver.

Dear friends! I have mentioned that in the Quran there is 'Rahmat' and there is 'Rububiyah'. Rahmat means providing nourishment the way a child gets its nourishment in mother's womb. In this process there is no effort exercised by the child. His nourishment comes from outside of him. But it does not mean that this nourishment comes from the external world. This comes from the mother's body but he gets it automatically. The child is in no position to exercise any effort to get his nourishment for himself at this stage. But the method of getting this nourishment changes as soon as he is born. Now at his stage in his life, he gets his nourishemnt from the milk of his mother's breast. Also, now, he has to make effort to suck this milk, and the mother has to

breastfeed him. You see that in the external world it is a world of cause-andeffect. Beyond this stage, the nourishment comes from food. In this whole
process all the basic needs of sustenance have already been provided by
Allah: If He has created human beings then He has also provided the sources
of sustenance for them. Before birth the sustenance was inside the mother's
womb and after that it is in the sources of sustenance available outside, but
for which the human beings have to make effort. These sources of
sustenance are from Allah but humans have to make effort to get it. In other
words, we can say that since Allah has created these sources of sustenance
so it belongs to Him, and since humans have to make effort to get this
sustenance, so they should have their share in the output based on their
effort expended.

#### Difference in the thinking of Momin and Kafir

Up to this stage Momins and Kafirs are alike. Whoever wants to get sustenance from the Earth can get it. Whosoever makes effort will get it, and one who makes more effort can get more. In this process so far, the question of Iman and Kufr does not arise. But after this sustenance has been acquired, then how should it be distributed? The real question comes here. This is the place where the question of Kufr and of Iman arises. If the sustenance thus acquired is distributed according to an economic system based on one's own wishes, one's own goals, one's own individual or national or any other subjective interests, then the result is misery. Today more than half the population of the Earth sleeps hungry because of this. But even those who get some portion of this sustenance through the implements of this economic system, the condition is such that what is available to the dogs of the rich even that is not available to the poor people's children. The sources of sustenance are all created by Allah and only from them all sustenance is derived. But after that this difference has occurred. This is the difference between Kufr and Iman. The Quran says: "Wa llaihin Nushoor". However, from our traditional translations we cannot understand this difference.

Dear friends! First, notice that the Earth has been made subservient to humans! Then, pay attention to what Allah has said: Use different means to acquire sustenance. Now after acquiring this sustenance the traditional translations say: After death you are to return to Him. In this translation we do not see a connection between the first part of the verse and this next part. What this returning to Him after death is to do with acquiring sustenance? We do not see any logical connection here. But there is a logical connection

which is this: Now, you have acquired the sustenance. As mentioned before, *Kafirs* and *Momins* are equally included up to this point. But *how* to distribute the acquired resources? This is where the difference starts.

#### Spreading sustenance according to Allah's law

Dear friends! The Quran now points out a major point of departure from this point onwards. The words "Nushur" or "Nashr" means to spread, to expand, to publish. "Naashir" means publisher, as for example, we have publisher for books. "Manshoor" means to publish and to announce to everyone like the way new leaves and branches announce their arrival in the spring after the fall season. This, in Arabic, is called "Nushoor". The question earlier was: How to spread the sustenance thus acquired (67:15). The Quran says: "Wa *llaihin Nushoor* (67:15)" That is, this sustenance will be distributed according to the values and the laws of the Quran. What a beautiful relationship this brings up with the first part of the verse! The Earth has been created by Allah and not by humans. It is He who made the Earth subservient to humans. The Earth can never disobey humans. This is a great power which humans have over the Earth. Humans can tap into and extract any amount of its resources. The Earth is for everyone whether Kafir or Momin. Its resources are equally available for everyone. By putting appropriate effort anyone can acquire its resources. Now the next step is to distribute and spread the resources. It is to turn dry fall trees into endearing spring trees.

#### The Quranic meaning of 'Ilaihi'

Dear friends! After the word 'Rizqihi' (i.e., sustenance) is the word 'Ilaihi'. It means that (after you have acquired the sustenance then) get the guidance by turning yourselves to Allah (i.e., turning to His Book, the Quran) and spread the sustenance in accordance with His guidance. If this happens all your sustenance becomes good and halal. This will be the Islamic way. On the other hand, if the sustenance is distributed according to human wishes and selfish interests then this will be bad and tantamount to Kufr. This was the function of Ilaihin Nushoor to spread the sustenance. But, instead of doing this, the Quran says you make your own system and you ignore the principles and the laws of Allah. The next part of the verse is translated as "Have you become fearless of what is in the heavens?" And its meaning is traditionally taken as "The God who is in the Heaven". In our culture we turn our eyes towards the sky when we think of God. We think he is observing us from up there. But, in the Quran, Allah says: "And He is with you wherever you may be

(57:4)". So, it does not make sense to say that He is up there in the heaven. Actually, it is mentioned in the Quran that He is God of the Heaven as well as God of the Earth. Saying that He is in the Heaven or He is in the Earth is meaningless. It is meaningless to make any spatial reference to Allah! The question of "where?" arises only for material things which can be at only one place at one time.

#### The definition of 'Arsh according to Hadith

Allah is beyond our all these concepts. It is not that He is in the Heaven, or He is sitting on 'Arsh (platform) and this platform is in the Heaven. You may remember the hadith about this platform being held on the horns of mountain goats! Dear friends! It is completely meaningless to talk that Allah is sitting in the Heaven.

The revelation that comes from Allah is referred to as 'nuzool' which has the meaning of coming down from above. Whether they are the laws of nature running the Universe or the revelation given to Prophet Mohammad (PBUH) as guidance (laws) for running the worldly lives of human beings, they both have come down from above. The concept here is only this much: That these laws have been sent down from above. These are not created by human beings. These have been given by Allah to the world. Would you then not fear? Would you then not fear of the bad consequences that are bound to happen to you if you violate His laws?

## The distribution of sustenance *must* be done on the basis of nourishment for all

In relation to sources of sustenance the very first words of the Quran are: "Alhamdu Lillahi Rabbil 'Aalemeen", which means that Allah-given sustenance is open to all. Therefore, if the distribution of this sustenance is based on any class or status it will no longer be in accordance with the Quran. In other words, this sustenance will no longer be of Allah but it will be of humans; this system will be Kufr and will not be Islam. Allah says: You acquired the sources of sustenance from the Earth We created. After you have acquired it you do not distribute it according Our measure; you do not spread it according to Our instructions; but you distribute it according to your own laws and systems and, as a consequence, you bring death and destruction. So, is it the case that you have become so insulated and so fearless that you think OK! He created these resources and sources of sustenance. So what?! We will use it the way we want. This essentially

means you do not care what Allah says. You think that after creating these things He has no longer control over these resources. Suppose, if Allah were to make the entire Earth barren and fallow then which other god would you turn to to correct this situation? Allah created this Earth and made it able to produce crop and sustenance, and if He were to usurp this ability from the Earth then who can give this ability back to the Earth? Although it is up to humans to acquire the knowledge to extract benefit from it and to improve it, but the fundamental ability that Allah has put into it to produce sustenance no human can create it. This thing cannot happen mechanically. Said He: if this is the situation; that if the Earth is made barren; or if it is made dustbowl; or if it is made desolate; then tell Us what would be your fate? If even some part of the Earth becomes like this; becomes desolate and without any type of sustenance; then a great catastrophe occurs in that region. But imagine if it occurs to the entire Earth then what kind misery and catastrophic situation will humans face?!

Dear friends! The style of the Quran is so amazing! It clarifies issues by putting them into proper context and gives examples of perceptible things in lucid manner. The next verse (67:17) says that think how secure and protected you are on this Earth? How many huge planets are out there in space and, here you are, peacefully living on the Earth? If these planets were to break up into pieces and start falling on Earth then where will you go to seek protection? If the Earth becomes barren you will die but, nevertheless, at least you will be alive for few days. On the other hand, if huge rocks start raining down on you then you will be exterminated in seconds. That is why Allah says that We gave you both: sustenance and security. Don't you realize that there is an authority in control of all of this? And this authority is such that its relationship to humans is that of *Rahmat* and *Rububiyat* i.e., of provider of sustenance, nourishment and development. He created these things so that you could remain in security, and get sustenance; but, here you are, doing your own bidding? Do you think all this is joke?!

#### Wrong distribution system is the source of misery and destruction

Here in this verse (67:17) a warning is given similar to the warning we discussed earlier in verse (67:8). Humans are being told that since all these resources are available to you from the Universe for free then you should create a system of distribution for spreading these resources according to the laws and values given by Allah, the Creator and real Owner of this Universe. Only then you will remain in peace and security. If you will not do that then,

طلورع إلا

alright, this Earth will not become barren and rocks will not rain on you? But there is this systemyour wrong system of distribution*this* will bring upon you such a destruction that it will be even more terrifying and dangerous than the other two (67:17). From this you will soon find out about the warning that was given to you and you used to dismiss it as a joke. You will soon see the destruction of your wrong system which you did not believe that it will ever come. Slowly but surely, this destruction *will* come which will be the result of your wrong system of distribution of Allah-provided resources. Actually, even now the whole world is engulfed in this hell but, we Muslims, do not to come out of our "Bismillah's minarets" to see it.

## Today the entire Europe and America are standing on the edge of destruction

We seem to be oblivious of the fact that the peoples of Europe and America, who are so advanced compared to us, of how they are crying at the hands of their wrong system of life. They are not able to understand as to why this is happening to them. Their economic situation is such that they are giving aid to the rest of the world. On the other hand, our situation is such that rich and poor alike are all living in fear and anxiety, and cannot relax. Europe and America have acquired control over the forces of nature. So far so good! But it is that next step Ilaihin Nushoor that is missing there. Against this, they have established a system that is based on self-interest and self-control over the Allah-given resources. The result is that and we Muslims, of course, do not count at all in this! what you call superpowers, they are suspicious of each other so much so that they feel scared and afraid of future. All their energy is being spent in this worry that if the other powers invent new technology or are able to develop new high-tech weapons then what will happen to us? Then they get obsessed with developing new ways and inventing new technology of war. If one side says that we have developed new missiles that will reach New York then the other side starts thinking of what will be the strategy of protection from it. They say that we will launch new satellites and planes to detect and destroy it. That is, all their thinking is being focused to handle these kinds of situations and all their energy is being spent on developing newer and more powerful killing machines.

#### Fear and anxiety everywhere

My dear friends! This way, all over this Earth, there is no security to humans at the *hands* of humans. Think now what the Quran said: Do you think you will

get peace and security with your wrong system in place? What a word the Quran uses for this 'am-amintum'?! Are you able to achieve security by your policies of self-interest and self-control? How is it possible that with your wrong system and wrong policies you would be able to achieve peace and security?! In fact, the situation has deteriorated to such an extent that even for individuals there is no peace and no security. Contrary to this, we are told in the Quran that the characteristic of Allah's system is that there will be no fear and there will be no anxiety: "Wa laa khaufun 'Alaihim wa laa yahzanoon". There will be no heart-aches and no feeling of sadness in this system. There will be peace and security at every level. If we spread the Allah-created resources, if there is "Ihain Nushoor" then this will be the ultimate result.

#### From Nature's evidence to history's evidence

Dear friends! After Nature's evidence the Quran now presents history's evidence in support of its argument for establishing an economic system based on "Ihain Nushoor". It says that pay attention to the history of previous nations what happened to them when they established wrong systems. If you want to see the functioning of Our control and if you want to know how much power is in Our laws? then observe these birds small or big, light or heavy, all kinds of birds. Have you noticed how they keep on flying without any support? On the other hand, if you throw even a tiny object it falls to the ground. The birds increase their speed and heights by spreading their wings and drawing them in constantly at regular intervals. If you want to create movement in anything a similar process of squeezing and releasing is needed. Arabs used the word 'Qabdh' for this. It is amazing how these desert people had reached this level of sophistication in creating meanings in words! Then the Quran says: Who could uphold these birds in the sky like that?! Think also for a moment that We created laws that sustenance for birds is not just at one place but spread around. Mammals can move around a short distance to acquire their sustenance. But migratory birds travel more than three or even four thousand miles at the change of seasons in search of sustenance. When sustenance of birds is distributed over such long distances then the birds have also the ability to fly at high speeds to travel these long distances. Their physical design has been made ideally suited for such long journeys. Do you see how Allah not only created all the things but also He is not oblivious or unmindful of His creation? In fact, He is watching over everything all the time. He knows everything about His creation and their requirements.

Which other powers besides Allah stand against the power of His laws? Allah has created all that is necessary for nourishment and development for everything. He created laws for them. If Allah has done this then, leave aside individuals, is there any army that could help anyone in opposition to Him? Or, can anyone bring such an army that could help you against Him? There is no question about it. If this Earth stops producing sustenance then not even the most powerful army in the world will be able to survive. The Quran says that what to say of individuals you can bring all the powerful armies against Allah and then this will become evident that those who deny the power Allah's laws are actually involved in self-deception. They have great misunderstanding about themselves. They think they have all the power and control. They think they can do anything they want and there will be no consequences for their wrong behavior; that they will not be held accountable for their destructive policies. They do not accept that some higher authority will hold them accountable. What a self-deception they are engaged in?! What a height of vanity they are displaying?! Vanity, in reality, is self-deception. In it, the human becomes engaged in misunderstandings about himself.

Everything happens through the laws of Allah and though He has the power to change these laws He does not change them (10:64). He is all-knowing and all-wise. He has created the Universe and everything in it. He knows which of his creations needs what type of sustenance, and has provided laws for it accordingly. It will never happen that the law (pertaining to flight) changes in the middle of the flight and a bird suddenly drops from the sky. No one can overpower the law or change it. That is the reason the Quran says: "Is there anyone who could provide you with sustenance if He were to withhold His provision from you (67:21)?" Here, again, the same issue of sustenance is mentioned. And again, it is the wonder of the Arabic language to covey precise meaning for precise situation. Take this word "Rizg" which is translated as sustenance; but it has this added condition in the original Arabic that this sustenance must be available when it is needed! If one dies of hunger then what is the use of any sustenance after that. So, this verse says that if Allah were to withhold His sustenance from you then what would you do? He says: Look at this? We are explaining this to humans through reason and knowledge; we are providing argument based on evidence and proof evidence from Nature is in front of their eyes but, in spite of all this, they are under the grips of emotional hatred and arrogance. The Quran says: One who is using his sight and there is light; and has determined the way leading to the destinationall these are there for him. On the contrary, there is the other one who has determined neither his goal nor his way; there is no light and he does not want to open his eyesand he is moving along blinded. In that case then, could these two travelers ever be equal? Now, it is not just that one should open one's eyes but, also, one should use reason, knowledge, and intellect to reach one's goal. That is, use of knowledge and intellect, and use of all the senses to decide matters all these are prerequisites for achieving one's goal. Thus from all of the above the final conclusion based on logical reasoning and knowledge, then, is that sources of sustenance have been created by Allah, the Almighty, for equal access by all human beings.

## Whether they are human abilities or Earth's sustenance, all are gifts from Allah

Dear friends! The Quran says that all human abilities including thinking and knowledge are given by Allah to humans: "[God is] He who has brought you [all] into being, and has endowed you with hearing, and sight, and hearts: [yet] how seldom are you grateful!" (67:23). Do you see how the Quran brings our attention to this? From talking about sources of sustenance it brought our attention to the world of human beings and says that those who use their God-given senses to move forward with reason and understanding cannot be equated to those who do not.

Humans use their five senses to acquire information from outside and decide what to do in a particular situation. But what is it inside a human that makes the decision. Let us say someone heard the sound of a gunshot and then he heard the sound of a human cry. He realizes that the sound of cry seems familiar. What is it in him that decides whether or not to go out and look for himself? In earlier days people used to say that my heart decided this or that. People now say that my mind decided this or that. Now, after extensive research, scientists have come to the conclusion that it is not the mind which decides things in fact, its adjective "mental" is being used now for mental sickness and mental hospital. The Quran uses the word "Qalb" in some places and "Fuad" at other places for the human faculty that makes decision. This is an inside faculty that acts on outside information to reach a decision. Allah says that when He created humans he also created sources of sustenance and gave humans all these abilities. The question then is: After acquiring the sustenance from all these sources how it is being used; and how should it be used?

#### The real question is proper use of God-given abilities

The question is fundamental, i.e., the abilities which humans have to acquire knowledge, how do they use it; in what context they use it; and for what purpose do they use it? The Quran says: "There are very few who use it properly and are thankful" (67:23). We find that there is no *proper* distribution of Allah-given resources anywhere in the world. We find that there is no *proper* use of Allah-given ability to acquire knowledge anywhere. This is a great tragedy for the entire humanity!

#### The only common link on this Earth is our shared humanity

The Quran says: O Prophet (PBUH)! Tell them Allah created you on this Earth; you ended up spreading all over the Earth; your population multiplied across many continents. It is okay that you have spread out. Apparently, there seems to be no connection between a person in Asia and one in Africa. In spite of this, there is one common value that links all human beings on this planet Earth. It does not matter if humans are spread out in distant places and multiple continents. By being humans they are all linked with one common value. Laws of Nature apply equally to all. Air and water are equally necessary for survival for every human being no matter where they live. What is the thing that binds all humans together? Just as there are physical laws for regulating the animal part of human beings, there are also laws for regulating the human part of human beings. For example, "oppressors cannot be successful" is a law just as "life cannot exist without water" is a law. And this higher law (pertaining to the human part of human beings) applies equally to all humans who are involved in oppression: it is not that an oppressor from the East is subject to this law and an oppressor from the West is not; or the Pharaohs of the past were punished but the Pharaohs of the future will go scot-free. Oppression won't succeed: This is a law that is equally applicable to all humans for all times. Now consider this: the word "Hashr" has been used in verse (67:24) and the word "Nashr" in verse (67:23). Our traditional translations say that both words refer to things that will happen in the Hereafter, after death. But these verses are not related to things that will happen only after death. The next verse will make it clear to us that all the things mentioned above are, in fact, related to this life here, in this world.

#### One humanity, therefore one law

Dear friends! The Quran says that Allah spread human beings everywhere: Wa *llaihi Tuhsharoon* (67:24)". Instead of translating that you will gather

together it is better to translate this way: There is one law that is applicable to all humans; all are equal in front of that law; everyone is advancing his step towards that law; no one can be beyond the grip of that law; all are proceeding towards that law; that is, 'tuhsharoon' is happening to all humans. Just as no one can escape the grip of the physical law for example, when thirsty, everyone tends to proceed towards water exactly in a similar way everyone is moving towards this law of 'tuhsharoon'. No one feels this movement (since this is not something physical), but, nevertheless, the movement is taking place. Also, it is not that this will happen sometime in future but that this is happening right now in present. There is evidence to support this law.

Dear friends! This is not my personal opinion. To have personal opinion in the Qur'an is *shirk*; it is as if one tries to be God. The Qur'an itself speaks through its own mouth. One should not put one's own personal words in Qur'an's mouth. Now, how to know that the movement is happening right now and not that it will happen after death? The next verse says: "They ask: When will this promise be (fulfilled)? - If you are telling the truth (67:25)". You say that oppressors will be destroyed but we see that they are highly successful. Why don't you bring the destruction if you are truthful? We also face similar questions now-a-days as well. Allah says to the Prophet (PBUH): Tell them that it will happen according to the law of requital! Allah is the one who knows when. I cannot say when it will happen because my job is only to warn you that if you continue to move in the wrong direction then you will self-destruct yourself. My responsibility is only to warn you that you are treading on a destructive path. Say: "As to the knowledge of the time, it is with Allah alone: I am (sent) only to warn plainly in public" (67:26).

Only Allah knows the time "when" the result of wrong action will appear When does it happen? There are many nations whose time of destruction due to their wrong actions took centuries to appear. There are many results which appear quickly. Someone's heart may fail quickly but there are many diseases that take many years to appear. Now, if someone asks when will death come? No one can tell when. The Prophet (PBUH) is saying that I am only warning you about this. "Yet in the end, when they shall see that [fulfillment] close at hand, the faces of those who were bent on denying the truth will be stricken with grief; and they will be told, "This it is that you were [so derisively] calling for! (67:27)". Those who were telling the Prophet (PBUH) that this is just talk; that where is the destruction you are warning us about?; that oppressors are successful and who could get them? but when they are

now facing destruction in its strong grip of the law of requital then they are down and completely powerless. That time it will be told to them that *this* is the destruction you were mockingly asking the Prophet (PBUH) to bring. You people used to ask him: Tell me who can get us, and who can punish us? Now you see what a severe grip it is that has engulfed you?! What a style the Qur'an has! This is it that you used to sarcastically ask Us to bring. In other places in the Qur'an it is said that they used to ask: Bring the destruction you are warning us about quickly so that we can see it with our own eyes? This is it then you were hurrying for the final destruction. Also, when they were told about this destruction, the Qur'an says that they used to be very sarcastic and say: Tell us that when that destruction comes which you are warning us about again and again, then, where would *you* be? Where would *your* followers be? Can you tell us what would *their* condition be? What an amazing style the Qur'an has for explaining these things?!

#### The talk of warning is not about us, but about you

The Qur'an says that leave aside what would happen to us whether we will be in its grip or whether we will be under Allah's mercy and protection. The same attitude prevails now-a-days as well. When someone warns others that you people will face bad consequences of your wrong actions then they do not analyze their wrong behavior and correct themselves but they sarcastically say that you leave us alone and worry about yourself! This is the normal reaction from most people. The Qur'an says: SAY [O Prophet]: "What do you think? Whether God destroys me and those who follow me, or graces us with His mercy - is there anyone that could protect you deniers of the truth from grievous suffering?" (67:28).

So, do not worry about us as to what will happen to us, but worry about yourselves as to what will happen to *you*? We are talking about you. We are presenting the message to you to think about it and to find out for yourselves whether or not it is true. Ponder on why you are denying the reality and truth of this law. When the destruction befalls due to your wrong actions then *who* would protect you?!

#### The Qur'an does not engage in debate

The Qur'an does not engage in what will happen to whom as in back-and-forth type of debate. It says to the wrong doers that don't gloat by asking others "what about you?" or "what will happen to you?" Others will find out for themselves about what will happen to them. This is an amazing style of the

Qur'an! It does not indulge in endless arguments. It just says: leave aside what will happen to us. Just pay attention to what is being presented to you and reflect on whether it is true or not. If it is true which is the case then think what will be your fate? Just think about yourselves, and don't worry about us!

#### Believing in Allah means believing in His laws

As far as, our fate is concerned: Say O Prophet (PBUH): "He is (Allah) Most Gracious: We have believed in Him, and on Him have we put our trust: So, soon will ye know which (of us) it is that is in manifest error (67:29)." The meaning of this belief is that we have accepted that His laws, that His guidance, that His commandments all of them are real and just, and are based on the Truth. What He says is bound to happen. We believe in this fact. We have 100% conviction about it. This is the meaning of Iman. Otherwise, what difference does it make if I say I believe in God and the other person says I don't? But it does make a difference if we say with 100% conviction that whatever Allah has told in the Qur'an is bound to happen with 100% certainty (67:29); that we have full faith and trust in His laws. And that treading the wrong path brings destruction; that whatever remedial measures He has prescribed will save us if we follow them. Our full conviction in His laws is itself His help: This is how we will remain in peace and security. How could there be any fear of any kind in people with this level of conviction and commitment in Allah's law?

#### Who is in what state, will be known very soon?

Dear friends! As for the question of whether or not the results will appear in this world the Qur'an talks about this very clearly. It says: You will soon know about it (67:29). If you start pondering you will understand that your wrong steps are producing wrong results. Here, in this world, you will know who was right and who was wrong. If the bad results come here then only it is possible for humans to act on corrective measures and save themselves. If not, then what is the point of knowing the bad results if there is no chance of redemption, no chance of atonement? This is "fa-sa-ta'alamoon"; you will know soon here in this world.

Dear friends! We originally started our discussion that the sources of sustenance are for the benefit of all human beings and not for any control or personal possession. It was said that O Prophet (PBUH) make them understand this! Now it is said: O Prophet Say [unto those who deny the truth]: "What do you think? If of a sudden all your water were to vanish

طلۇرغىللا

underground, who [but God] could provide you with water from [new] unsullied springs?" (67:30). First, the talk was about sustenance. Now it is about water. Allah says that do you see the water coming from down below? When scientists want to find out if there is life on any planet they first try to find if there is any trace of water there or not. The Qur'an said 1400 years ago: "ARE, THEN, they who are bent on denying the truth not aware that the heavens and the earth were [once] one single entity, which We then parted asunder? and [that] We made out of water every living thing? Will they not, then, [begin to] believe?" (21:30). Also, in barren deserts, where there is no sign of water over long distances, if one sees some bird flying then one can conclude that there must be water nearby as water is necessary for life.

#### Life depends on water

The Qur'an told 1400 years ago that life depends on water. The Arabs, its first audience, living in deserts knew how impossible it was to find wells in those deserts. The Qur'an says you do not know how deep the water is, but, since your life depends on water, We have created water fountains buried deep underground with the ability that the water gushes out of them to the surface. Suppose Our law was that the water went down instead of coming up, then, although there will be water, but what can you do? Even in our areas where wells are common, the water level goes so deep in summer time that it becomes out of our reach. And many fountains become dry as well in summer time. If fountains become dry there is no authority that can create water in them. In the deserts of Arabia, life revolved around wherever there was any water. Arabs used to call this Jannah. This is the reason whenever the Qur'an talks about Jannah it mentions running water. We cannot appreciate how important water was to Arabs (unlike us when we open the tap and there is water). So, the Qur'an is asking: Do you appreciate how dependent are you on the sources of sustenance provided by Allah, and how they play a fundamental role in your life? Do you realize what Allah provides and what part humans play in all of this?

## Ideal society, Allah's created resources, human effort, and Qur'anic way of life

Certain verses of Surah Al-Waaqi'ah present contrast between human effort and Allah-provided resources in a clear, direct, succinct, and interesting way. Sustenance is the product of Allah-created sources and human effort. When these two combine then we have output that sustains human life: Natural

resources are given by Allah and the effort is provided by humans. Qur'an says: Have you pondered what happens when you sow your seed (56:63)? You throw the seed in the ground. But after that, do *you* grow the seed or *We* do (56:64)?

Dear friends! This is Arabic language. In the verse (56:63) the word used is "Tuhrathoon" and in verse (56:64) the word used is "Zaar-i-'oon". This is the same as we use "Zaraa-'et" for farming. Allah is saying here that from that seed do you produce the shoot or We do (i.e., Our law does)? What an example Allah gives! Simple and clear! No one can deny it. Tell what part of the contribution is yours? You tilled the ground; prepared the soil; put fertilizer; and sowed the seed. Until this point this is your effort. Now tell, after this who produces the shoot from the seed? Who turns it into a plant? Do you do it or We do? Remember! This happens according to Our law. Also, remember that if it were not for Our law then it is possible that nothing grows from the seed, or it is also possible that it grows into a plant and then it burns and gets destroyed (56:65-66). In this case instead of you getting 700 grains from every seed even your seeds will be wasted. Tell if Our law does not help your efforts then what can you do based on your effort alone (56:68)? Then, the Qur'an goes further: The water you drink on which your life depends, do you produce it from the rain or Our law does it (56:69)? Think about it! How the water basically depends on rain drinking water fit for human consumption brewed fresh from oceans' waters. All this system of waterworks Allah has created for you: from fountains; from wells that you dig in the ground; canals that you also dig; these are all fine. But the water itself, who created it?! You put effort in creating different water systems but you did not produce the water itself, We produced it. Your farming depends on water. There will be no farming if there is no water. But if it is like the Oceans' water then you cannot drink it or even use it for farming.

Allah says that have you pondered on Our comprehensive system of waterworks? From the oceans' water which you cannot drink even one sip how Sun's rays lift pure brewed water leaving behind all the chemicals and salts in the oceans. Then this water is carried in the form of clouds and how it travels large distances? If all that water in clouds again goes into oceans in the form rain and does not reach where it is needed, then what will happen? Have you pondered on all these things? Our winds yes! You did not produce these winds! come and take these clouds from here and there where pure and fresh water is needed. And We store the extra water in them in the form of snow on the top of mountains for your use in summer. When the snow melts

طاؤرعلا

then all that water travels in the form of rivers. Now, be honest and tell: Who do all these systems of waterworks with perfect delivery mechanisms belong?

Now ponder on firewood which you burn and from which you derive so many benefits (56:71). Is the wood created by you? Yes! You take advantage of this fire in different ways but who put the ability of fire inside the wood? Have you pondered on the fact that wherefrom the secret flames came inside the green branches of trees (56:72)? Putting this fire deep inside the veins of dry branchesis it of *your* creation or of *Our* law's? This, you must not forget and always keep in front of you (56: 73). This was a *joint* enterprise between you and Allah. You provided the effort and We provided the resources. Only then the output was produced. Therefore, according to honest and ethical business practice we must divide the result of this common business. You take your share and give Us Our share.

#### Life's best business

You take your share according to your effort expended but all the basic investment was Ours. All this We have described to explain to you what is at stake here. Give Us Our due share. Then only you will be considered an honest and fair businessman. If you fail to do that, and if We withhold Our investment then try to produce output on your own? But listen! How are you going to do that? You can never succeed in doing that, no matter what. So, in one word, give Us Our share. You ask Me: Sir! Thou are not in front of us; nor Thou eat or drink; so whom to give Thou share? Give to the needy (Mataa-'allilmugween) (56:74). Give it to the hungry. It will reach Us. Mataa'a are the things that a traveler takes with him on a trip, but only as much as it is necessary for survival no more than that; and never for hoarding. So, give Our share to the needy. This is a joint business and this must be based on honesty and trust. If you will not do that then remember! We will pull Our hands from this business! And when We do that then according to the shining hadith of the Prophet (PBUH) "In any town if a single person sleeps hungry then Allah pulls it hands of protection from that town."

Dear friends! Surah Al-Mulk is finished today. We will take up Surah Al-Qalam in the next dars.

O our Sustainer! Accept our humble efforts because you are fully aware of what we speak and what is hidden in our hearts. (2:127)