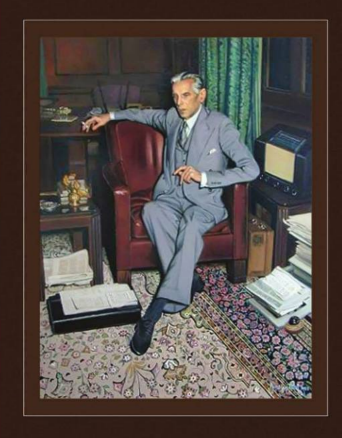


قائدا مظم نے فرمایا:

"جھے اکثر پوچھاجاتا ہے
کیا ہوگا؟ پاکتان کا طرز حکومت
کیا ہوگا؟ پاکتان کے طرز
میں کون ہوتا ہوں۔
مسلمانوں کا طرز حکومت آئ
مسلمانوں کا طرز حکومت آئ
ساتھ ہیان کردیا تھا۔
کریم نے وضاحت کے
ساتھ ہیان کردیا تھا۔
گاریش کے لیے موجود ہے
اور قیامت تک موجود رہے
اور قیامت تک موجود رہے
گائ را آل اللیاملم اسٹروشن



ناشروچیئر مین محداکرم را ٹھور

مجلسِ ادارت ڈاکٹرانعام الحق ۔ ڈاکٹر منظورالحق خواجداز ہرعباس

> مدریانظامی محرسلیماخر قانونی مشیر

مارس برر ملک محمرسلیم ایڈردو کیٹ

زرِ تعاون پاکستان میں 40روپے نی پر چہ سالانہ-/450روپ میرون ملک 2500روپے سالانہ

بینک اکاؤنٹ نمبر 7-3082 نیشل بینک آف پاکتان، مین مارکیٹ گلبرگ برانچ کوڈ (0465) - لاہور جلد 67 شاره نمبر 12 دسمبر 2014ء



#### اس شارے میں

| مصنف                 | صخيبر                                                                                |
|----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| اواره                | 4                                                                                    |
| حافظ غلام مرشد مرحوم | 7                                                                                    |
| راجة عبدالعزيز       | 16                                                                                   |
| ملك منظور حسين ليل   | 25                                                                                   |
| لغات القرآ ن         | 33                                                                                   |
| خواجه از هرعباس      | 38                                                                                   |
|                      | اداره<br>حافظ غلام مرشد مرحوم<br>راجه عبدالعزیز<br>ملک منظور حسین کیل<br>لغات القرآن |

#### **ENGLISH SECTION**

Surah Al-Naba (النباء) – Durus-al-Qur'an By G.A.Parwez
Parah 30: Chapter 1 Translated by: Dr. Mansoor Alam 47

دفتر كا پية B-25 كلبرك2، لا بور-54660، پاكتان فون:44-35714546

E-mail: idara@toluislam.com

ادارہ طلوع اسلام (رجٹرڈ) کی مطبوعات سے حاصل شدہ جملہ آمدن قر آئی فکرعام کرنے پر صُرف کی جاتی ہے۔ اثنتیا ت اے مشاق پر نٹرز سے چھپوا کر B-25، گلبرگ II لا مورسے شائع کیا

# طاؤعال

خدائے کم یزل کا دستِ قدرت او زبال او ہے یقیں پیدا کراے غافل کہ مغلوب گماں تو ہے یرے ہے چرخ نیلی فام سے منزل مسلماں کی ستارے جس کی گردِ راہ ہول وہ کارواں تو ہے مکال فانی کمیں آنی ازل تیرا ابد تیرا خدا کا آخری پیغام ہے تو' جاوداں تو ہے حنا بندِ عروب لالہ ہے خونِ جگر تیرا تری نبست براہیمی ہے معمار جہاں تو ہے تری فطرت ایس ہے ممکناتِ زندگانی کی جہاں کے جوہر مضم کا گویا امتحال تو ہے جہانِ آب و گل سے عالم جاوید کی خاطر نبوت ساتھ جس کو لے گئی وہ ارمغال تو ہے یہ کلتہ سرگزشت ملت بینا سے ہے پیدا کہ اقوام زمین ایشیا کا پاسباں تو ہے سبق پھر پڑھ صداقت کا عدالت کا شجاعت کا لیا جائے گا تھے سے کام دنیا کی امامت کا

(بالكودرارعلامها قبال)

اواره



# قائداعظم مسبحثیت گورنر جزل پا کستان

11 اگست1947ء کے بعد' قائداعظم' ملت اسلامیہ پاکتانیہ کے''بہتاج بادشاہ' نہیں تھے۔وہ اب مملکت پاکتان کے گورز جزل تھے۔وہ اپنی اس جدید پوزیشن میں بھی' بار بارا نہی خیالات کو وُھراتے رہے جنہیں وہ گذشتہ دس سال سے مسلسل ومتواتر پیش کرتے چلے آ رہے تھے۔ہم ان میں سے صرف چندا یک مقامات پرارشاد فرمودہ الفاظ کو درج ذیل کرتے ہیں۔ انہوں نے 11 اکتوبر 1947ء کو خالق دینا ہال' کراچی میں' حکومت پاکتان کے اعلیٰ افسروں کے اجتماع سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا۔

پاکتان کا قیام جس کے لئے ہم گذشتہ دس سال ہے مسلسل کوشش کررہے تھے اب خدا کے فضل ہے ایک حقیقت بڑا بتہ

بن کرسامنے آچکا ہے لیکن ہمارے لئے اس آزاد مملکت کا قیام مقصود بالذات نہیں تھا بلکہ ایک عظیم مقصد کے حصول کا

ذریعہ تھا۔ ہمارا مقصد بیتھا کہ ہمیں ایک الی مملکت مل جائے جس میں ہم آزادانسانوں کی طرح رہ سکیں اور سانس لے

سکیں۔ اور جس میں ہم اپنی روشنی اور ثقافت کے مطابق نشوونما پاسکیں۔ اور جہاں اسلام کے عدلِ عمرانی کے اصول

آزادانہ طور پرروبۂ مل لائے جاسکیں۔

پھرانہوں نے اُسی ماہ کی تعین تاریخ کو لو نیورٹی سٹیڈیم' لا ہور میں ایک جم غفیر سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا:۔
ہم (ہندووں کی طرف سے) ایک الی سازش کا شکار ہوئے ہیں جو ہڑی گہری اور سوچ سجھ کر اختیار کی گئی تھی۔ اور جے دیا نت شجاعت اور عزت کے ابتدائی اصولوں تک کو بالائے طاق رکھ کر ہروئے کار لایا گیا ہے۔ ہم بحضور رب العزت سجدہ رہز ہیں کہ اس نے ہمیں ایسی ہمت اور یقینِ محکم عطافر مایا جس سے ہم نے شرکی ان تمام قو توں کا پورا پورا مقابلہ کیا۔ اگر ہم نے قرآن کریم سے راہنمائی حاصل کی قو میں ایک بار پھر کہتا ہوں کہ آخرالام کا میابی ہماری ہی ہوگی۔ میرا آپ سب سے اور ان تمام افراد سے جن تک میرا یہ پیغے مطالبہ یہ ہے کہ آپ پاکستان کو اسلام کا محکم قلعہ بیانے اور اپڑامن قائم میں تعمیر کرنے کے لئے جس کا مقصد ملک کے اندر اور باہڑامن قائم کرنا ہؤ۔ سب عندالضرورت سب پھر قربان کرد سے کا عہد کریں۔

14 فرورى 1948ء كوانبول نے سى در باريس ابل بلوچتان كو خاطب كرتے ہوئے فرمايا:

اس اسلیم کوپیش کرتے ہوئے جواصول میرے دل کی گہرائیوں میں جاگزیں تھا وہ مسلم ڈیما کرلیں کا اصول تھا۔ بیمیرا ایمان ہے کہ ہماری نجات اس ذات اقدس واعظم حضور رسالت مآب علی ہے کہ ہماری نجات اس ذات اقدس واعظم حضور رسالت مآب علی ہمیات کے ہماری حسان کے اجاع میں مضمر ہم جس نے ہمیں قانون (خداوندی) عطافر مایا۔ آبیئے۔ہما پنی جمہوریت کی بنیاد سے اسلامی اصولوں پر کھیں۔ہمارے خدانے ہمیں سکھایا ہے کہ ہماری مملکت کے معاملات باہمی مشاورت سے طے یا کیں گے۔

19 فروری 1948ء کوانہوں نے آسٹریلیا کے باشندوں کے نام ایک پیغام براؤ کاسٹ کرتے ہوئے فرمایا:۔

ہماری اکثریت مسلمانوں پر مشتمل ہے۔ہم نبی اکرم عظیمی کے اسوہ حسنہ کا اتباع کرتے ہیں۔ہم اس اسلامی برادری کے افراد ہیں جس میں محقوق 'کرمیے اورعزت نفس کے اعتبار سے سب مساوی ہیں۔اس لئے ہمارے اندر باہمی وحدت کا ایک خاص احساس ہے لیکن آپ کو اس باب میں کوئی غلط نبی نہیں وئی چاہئے کہ پاکستان میں کسی فتم کی تھیا کر لیم (ذہبی پیشواؤں کی حکومت) کا رفر مانہیں۔

پھراس مہینے میں انہوں نے اہل امریکہ کے نام ایک براڈ کاسٹ میں ٔ پاکستان کے مجوزہ آ کین کے بارے میں ایک پیغام نشر کیا جس میں انہوں نے فرمایا:۔

پاکستان کی مجلسِ آئین ساز نے ابھی پاکستان کا آئین مرتب کرنا ہے۔ مئیں نہیں جانتا کہ اس آئین کی آخری شکل کیا ہوگی لیکن مجھے یقین ہے کہ وہ اسلام کے بنیادی اصولوں کاعلمبر دار جمہوری انداز کا آئین ہوگا۔اسلام کے بیاصول آج بھی اسی طرح عملی زندگی پر منطبق ہو سکتے ہیں جس طرح وہ تیرہ سوسال پہلے ہو سکتے ہے۔اسلام نے ہمیں وحدتِ انسانیت اور ہرایک کے ساتھ عدل اور دیانت کی تعلیم دی ہے۔ہم ان شاندار روایات کے وارث ہیں اور آئین پاکستان کے مرتب کرنے کے سلسلہ میں جوذ مدداریاں اور فرائض ہم پر عائد ہوتے ہیں ان کا ہمیں پورا پورا احساس ہے۔ پھے بھی ہوئیا کستان میں تھیا کر لیک کی صورت میں بھی رائج نہیں ہوگی۔جس میں حکومت نہ ہی پیشواؤں کے ہاتھ میں دے دی جاتی ہیں دے دی جاتی ہیں ورز برعم خویش) ''خدائی مشن' کو پورا کریں۔

انہوں نے21 مارچ 1948ء کوڈھا کہ میں ایک عظیم جلسہ عام میں تقریر کرتے ہوئے فرمایا:۔

اسلام نے ہمیں یقعلیم دی ہے۔اورمیرا خیال ہے کہ آپ سب اس باب میں مجھ سے متفق ہوں گے ہم خواہ پکھ ہی کیوں نہ ہوں' آخرالامرمسلمان ہیں۔للہذا اگرتم ایک ملت بننا چاہتے ہوتو خدا کے لئے صوبہ جاتی تفریق کوخیر باد کہتے ۔صوبہ جاتی تفریق اور ندہبی فرقہ بندیاں .....شیعۂ سنی وغیرہ .....لعنت ہیں۔

انہوں نے 26 مارچ 1948ء کو چٹاگا تک میں عام استقبالیہ میں تقریر کرتے ہوئے کہا:۔

آپ در حقیقت میرے اور میری طرح لا کھول مسلمانوں کے دل کی ترجمانی کریں گے جب آپ کہیں گے کہ پاکستان کی

بنیادعدلِعمرانی اوراسلامی سوشلزم پررکھنی چاہئے جواخوتِ انسانی پرسب سے زیادہ زوردیتا ہے۔تم ایسا کہنے میں بھی میرے خیالات کی تر جمانی کروگے کہ یہاں ہرفردکو (نشوونماکے ) کیساں مواقع میسر ہونے چاہئیں۔ 17 اپریل 1948ء کوانہوں نے پشاور میں قبائلی جرگہ سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا:۔

ذراسوچے کہ کوئی شخص اس سے بڑھ کراور کس چیز کی توقع کرسکتا ہے کہ میظیم خطہ زمین اس اقتدار کے تابع آگئ ہے جے اسلامی اقتدار کہاجا تا ہے۔

اوران کی آخری تقریر وہ تھی جوانہوں نے کیم جولائی 1948ء کواسٹیٹ بنک کا فقتاح کرتے ہوئے کراچی میں فر مائی۔اس میں انہوں نے کہا:۔

ہمارے پیش نظر مقصد میہ ہے کہ یہال کے عوام خوش حالی اور اطمینان کی زندگی بسر کرسیس۔اس مقصد کا حصول مغرب کے اقتصادی نظام کو اختیار کرنے ہے بھی نہیں ہوسکتا، ہمیں اپناراستہ آپ متعین کرناچا ہے۔اور دنیا کے سامنے ایک ایسا نظام پیش کرناچا ہے جوانسانی مساوات اور عدلِ عمرانی کے اسلامی نصورات پرمٹی ہو۔ صرف یہی وہ طریق ہے جس سے ہم اس فریضہ سے عہدہ برآ ہوسکیں گے جوہم پرمسلمان ہونے کی حیثیت سے عائد ہوتا ہے۔اور ہم دنیا کووہ پیغام امن دے سکیس گے جواسے تاہیوں سے بچالے گا اور نوع انسان کی بہود مسرت اور خوش حالی کا ضامن ہوسکے گا۔ بیکام کی اور نظام سے نہیں ہوسکے گا۔

خدا رحمت كند اين عاشقانِ پاک طينت را

☆.....☆.....☆

اہماطلاع

مطالب القرآن فی دروس الفرقان کی نئی جلد حجب گئی ہے جو کہ سور ہ القمر ' سور ہ الرحمٰن ' سور ہ واقعہ اور سور ہ الحدید کے دروس پر مشتمل ہے۔ یہ کتاب کم دسمبر سے ادارہ طلوعِ اِسلام کلا مور سے دستیاب ہوگ۔

### بسم الثدالرحن الرحيم

قطدوم

مولانا حافظ غلام مرشدم حوم ٔ سابق خطیب شای مجدُلا مور

## علامها قبال عصعادت مندانه ملاقاتيس

(مولانا) حافظ غلام مرشدتح یک پاکتان کے ان بلند مرتبت کارکوں میں سے تھے جنہیں علامہ اقبال اور قائد اعظم علیہم الرحمتہ کا اعتاد اور تقافل مرشد تح یک پاکتان کی حایت میں جب جعیت علاء اسلام کا قیام عمل میں آیا تو مولانا شبیرعثانی کی علالت کے باعث قائد اعظم نے غلام مرشد ترکی کی اسلام کا نفرنس کے افتقاحیہ خطبہ دینے کے لئے منتخب کیا۔ (مولانا) غلام مرشد نے بچاس سال تک لا ہور میں درس قرآن کریم دیا۔ ذیل میں علامہ اقبال سے ان کی چند ملاقاتوں کا احوال درج کیا جارہا ہے جو انہوں نے قلم بند کرائی تھیں اور کی عشر سے پہلے فنون اور نقوش میں شائع ہوتی رہیں۔ (مدیر)

كيونكدان كوجوفكست موئى قرآن كى بدولت موئى \_ چنانچيسب سے زيادہ جوحديث متندر ين كتابول بيس آئى وہ يہ ہے كم حضورً کے وصال تک کوئی بھی حصہ قرآن کا جمع نہیں ہوا۔اور انہیں زیڈا بن ثابت کے ذریعے مشہور ہوا کہ آپ کے دور میں قرآن پاک اپنے طور ربعض صحابہ کرام نے ہڈیوں پر چیتھڑوں پر، پتوں پراس کے پچھ حصاکھوار کھے تھے جوسب سے پہلے جنگ یمامہ میں حفظ قرآن کی نعت سے مالا مال ہوئے تھے۔حفاظ وسیع پیانے پراس جنگ میں قتل ہوئے اوران محدثین کے قول کے مطابق انہیں قرآن کریم کے مث جانے کا خطرہ لاحق ہوا؛ حضرت نے جمع قرآن کی تجویز حضرت ابوبکر کے سامنے پیش کی جوردوقد ح کے بعد منظور ہوئی۔اور حضرت زیدابن ثابت انصاری کی سرکردگی میں ایک تمینی مقرر کی جواینے طور پرقتم قتم کی کھی ہوئی تحریریں پیش کریں اوران کی تکرانی میں قراطیس بھی مل گئے یہی نسخہ حضرت ابو بکڑ کے اور حضرت عمر کی نگرانی میں رہا۔انہوں نے وفات کے وفت اپنی صاحبزادی ام المومینین ؓ هفصه کے سپر دکیا۔حضرت عمر کی شہادت کے بعد جب عثال ی کوعلم ہوا۔ کہ لوگوں نے اپنے طور پر بھی قرآن کے بعض حصا پی خودساختہ تفسيرول كے ساتھ بنا كرلكھ ركھے ہيں۔ لہذا حضرت ام الموننين حفصة عقر آن كامتندنسخة منگوا كرايك باره آ وميول كى تميٹى ميں پيش كر ویا اور تھم جاری کیا کہ جس جس کے پاس جو بھی قرآن کا حصہ کھا ہوا ہے۔وہ اس کمیٹی کے سامنے پیش کرے۔پھراس معیار پرجن کی ا بے طور برتح ریکی ہوئی آیتیں اور تفیری منطبق نہ ہوئیں تو انہیں جلا کررا کھ کو فن کر دیا اوراس متند نسخے کی متعدد متند نقلیں کروا کراپی سلطنت کے اسلامی مما لک کے ہرصوبے میں بھیج دیں اور گورنروں کو ہدایت کی کہ جو بھی عالم قرآن کے درس دینے پر متعین ہو۔وہ اس نننج کوپیش نظرر کھے اوراپی وفات تک قرآن تکیم کے ان متند شخوں کو مدرسین کی تشریحات سے پاک رکھواورا گرتم بضر ورت تشریح کرو توان تشريحات كوقرآن حكيم كاجزوند بنخ دو\_

ڈاکٹرا قبالؒ نے اس خاکسارکاامتحان لینے کی غرض سے تاریخی شہادت طلب فرمائی جس کے جواب میں خاکسار نے بیعرض کیا کہ قرآن كريم كى جمع اورترتيب كوقرآن كے بدترين خالف بھى تسليم كرتے تھے: جن ہدايات كويشخص يعنى سركار دوعالم علي مايات خداوندی کے نام سے ہمارے سامنے پیش کرتا ہے وہ در حقیقت ہماری نظروں میں پہلے لوگوں کی کہانیاں ہیں جنہیں اس نے لکھوالیا ہے اور جوسج وشام اس کے سامنے پر ھی جاتی ہیں۔ (سورۃ نمبر ۲۵ آیت نمبر۵ یارہ ۱۹ رکوع۱۴) اوراس تاریخی واقعہ سے اس بات کی تصدیق ہوتی ہے کہ فتح مکہ کے بعد جب مختلف ممالک کی طرف سے حضور علیقہ کی خدمت میں وفدوں کی شکل میں وفدآئے اوران میں سے ایک ثقیف کا وفد تھا۔ سرکار دوعالم اس وفت قر آن کریم کی تلاوت فرمار ہے تھے۔ جب آپ نے اپنا فرض تلاوت ختم فرمایا۔ تو ان سے معذرت کی کہمہیں میرے ساتھ گفتگو کرنے کے لئے انظار کرنا پڑا جب میں اس قرآن پاک کی تلاوت شروع کرتا ہوں اور جب تک اس حصے کوختم نہ کرلوں میں کسی سے بات نہیں کرتا۔ چنانچیتم سے زیادہ تعداد میں لوگ مبحد میں قدیم ترین اور مخلص ترین مسلمان بھی انتظار میں تھے۔وفد ثقیف نے گروید گی اور محبت سے قرآن یاک کی روزانہ تلاوت کے متعلق پوچھا۔ آپ کی عادت پوچھی' تو فرمایا' ایک دن سورہ فاتحہ سے شروع کر کے سورہ تو ہے گی آخری آیت پرختم کرتا ہوں اور چوتھے دن سورہ بنی اسرائیل سے شروع کر کے سورة الفرقان کی آخری آیت برختم کرتا ہوں' اور یا نچویں روزسورۃ شعراسے شروع کر کے سورۃ لیسین کی آخری آیت برختم کرتا ہوں اور چھے دن سورۃ والصافات سے شروع کر کے سورۃ الحجرات کی آخری آیت برختم کرتا ہوں اور ساتویں دن سورۃ ق سے لے کرسورۃ والنا س کی آخری آیت برختم کرتا ہوں۔ یہ بے مثل قرآت صدیوں تک علاء کی نظر میں فہی بشوق کے نام سے مشہورتھی۔ آپ (اقبال) کے دریافت فرمانے پرخاکسار نے عرض کیا کہ اس بے مثل قرآت کا تذکرہ صحاح ستہ میں سنن ابوداؤد میں موجود ہے۔ پھرفرمایا کہ ان روایات کا کیا ہے گا۔ جن میں بڑے زورشور سے دعویٰ کیا جاتا ہے کہ قرآن کریم کی جمع وتر تیب کا ولولہ صحابہ کرام ہے ولول میں جنگ یمامہ میں بہت سے قار بوں کے شہید ہونے سے پیدا ہوا۔خاکسار نے گزارش کی کہ آپ کے ارشاد کی کتمیل میں عرض کروں گا کہ بیہ روایات بھی مسلمانوں کوقر آن کریم سے مخرف کرنے کے لئے گھڑی گئی تھیں۔ بڑے زور دارالفاظ میں بیاعلان موجود ہے کہ بیانمٹ حقیقت اور نا قابل تر دیدصدافت ہے کہ صرف ہمیں نے اس قرآن کوا تارا ہے جو قیامت تک انسانوں کوان کے فرائض کی یاد دہانی کراتارہے گا۔اور بقینا ہم ہی اس کی قیامت تک حفاظت کرتے رہیں گے اور عرض کیا کہ اس قتم کی احادیث قرآن کے مقابلے میں کون پیش کرسکتا ہے سوائے اس کے کہ فریب کا را پنی فریب کا را نہ اور اہلیسیا نہ شکل میں ایسی حدیثیں وضع کریں اور جمارے سادہ لوح انسان ان پر بحثیں کریں کسی میں حضرت ابو بکڑ کی منقبت ہو کسی میں حضرت علیٰ کی اور حدیثیں گھڑنے والے ان وونوں کے لئے متضا دحدیثیں وضع کرتے تھے مطلب بیہ ہے کہ مسلمانوں کو حیرانگی میں ڈالتے تھے۔حضرت صدیق اکبڑفاروق اعظم اور حضرت عثال ؓ کی خلافت کے چید برس تک اس قتم کی احادیث کا نام ونشان تک نہ تھا۔اس لئے ان کے دور میں قر آن تکیم تھا اور جگہ جگہ اس کی ہوشم کی تعلیم کا انتظام تھا۔ وہاں قر آن حکیم نے جن اوامراورنواہی کی کوئی خاص کیفیت' کمیت' ہیئت' اور وضع اورشکل متعین نہیں فر مائی اور

حضور ﷺ کو تھم دے دیا کہ جوان اوامراور نواہی کی تفصیلات حالات کےمطابق آپ جا ہیں متعین فرمادیں اورآپ کے تبعین کا فرض ہے کہ اس اسوہ حسنہ کا نتیل کریں۔ ہاں اگرآپ کے جانشین اپنی مجلس شوریٰ کے ساتھ ال کر پھے تبدیلی کرنا جا ہیں تو تبدیلی کر سکتے ہیں جیسے خود حضور ً نے مال غنیمت کی تقسیم میں بدر سے لے کرحنین تک متباول صورتوں میں تقسیم کیا۔محدثین کے اس جمع وقد وین کے کارنا ہے جومسلمانوں کی محض سلف صالحین کی محبت کی وجہ سے سرانجام پائے وہ آخر پہلی دفعہ حضرت عثمانؓ کی شہادت کا ذریعہ پھراس جمع ومذوین کے سلسلے میں جب خارجی اور رافضی کے دومتضا دفر تے پیدا ہو گئے جوافتر اق سے قبل ان مسلمانوں کے قبل عام کا موجب بے جوصوم و صلوٰۃ کے پابند تھے۔ان میں سے دوجنگیں جنگ جمل اور جنگ صفین کے نام سے مشہور ہیں'ان دونوں جنگوں میں تقریباً نوے ہزار آ دی قتل ہو گئے۔ اور جب ان کی منشا کے خلاف صلح ہوگئی۔ جوان کے مشن کے خلاف تھی وہ دوحصوں میں تقسیم ہو گئے۔ حمایت کرنے والے شیعہ کہلائے اور شدیدترین مخالفت کرنے والے خارجی چھران کی آپس میں جنگ ہوئی جے جنگ نہروان کہتے ہیں۔اورتقریباً ا یک لاکھ چوہیں ہزارمسلمان مسلمان کے ہاتھ سے قبل ہوئے اوروہ اپنے تفرقے میں کامیاب ہو گئے اور حضرت عمر بن عبدالعزیزؒ کے دورمیں جوا حادیث کی صحت وعدم صحت کی منظم کوشش شروع ہوئی وہ بھی بے وقت ہونے کی وجہ سے نا کا م رہی۔ (٣) علامها قبال مغفور نے اپنا خاص قاصد بھیج کرفوری طور پر چینچنے کا تھم دیا۔ جب بیرخا کساراس تھم کی تغیل میں میکلوڈ روڈ والی کوٹھی میں پنچار دیندارعلاءٔ وکلا مخلص احباب بجن میں جج صاحبان بھی موجود تھے۔خاص طور سے جسٹس دین محمرصاحب موجود تھے ان دنوں ان كعقيدت منددوست اورخدام ١٩٢٧ء كالكشن كے لئے آپ كو پنجاب كوسل كى لا مورسيك سے انتخاب ميں حصه لينے كے لئے تيار کررہے تھے۔اتنے بڑے بزرگوں کے اجتماع کو دیکھ کرایک گونہ جیرت بھی ہوئی۔اورایسے وقت میں یا دفر مائی پر تعجب بھی ہوا میرے جانے پران بزرگوں کے مجمع کودوحصوں میں بٹا ہوا دیکھا۔ جوقر آن کریم کی بعض آیات کے منسوخ ہونے پر بحث فر مارہے تھے۔ میں دبك كريين كيا علامدنے بيارے فرمايا و بدومولوى ميرے باس آجاؤاور تم بھى حصداؤ ، بيس نے دونوں طرف كاكاركى طرف اشاره كرتے عرض كيا كه آپ اوران بزرگول كى موجود كى ميں اس نوعمر خاكسار كوجس كى عمر زياده سے زياده چييں سال ہے۔اتے اہم مستلے ميں كيسے حصہ لے سكتا ہے كيكن آپ نے فرمايا كە مسى تھم ويتا ہوں كه آپ بھى اس سلسلے ميں اظہار خيال كريں ۔ خاكسار نے گزارش كى كه آپ " کواوران بزرگوں کومعلوم ہے کہ قرآن کریم میں شخ آیات کا ذکر ضرور موجود ہے بلکہ تبدیلی آیات کا بھی (سورۃ نمبر ۴۵ آیت نمبر ۲۹ یارہ ۲۵ رکوع۲۰) تحویل وانقال ان معنوں میں بھی ان دونوں بزرگ جماعتوں کومعلوم ہے دراشت کی کتابوں میں تناسخ المير اث کا ايک مستقل باب ہے۔ یعنی تر کے کا انتقال غالبًا اسی معنی کو پیش نظر رکھ کر ہندوستان کے ہندوؤں میں ایک عقیدہ آ وا گون کا سلسلہ جاری ہے۔ تيسرامعنی از الدومو منا دينا (سورة نمبر ۲۲ آيت نمبر ۵۲ پاره ٧ رعوع ١٣٠) آيات خداوندي كالفظ بحي كئ معنول مين استعال بوتا ہے۔مثلاً مناظر قدرت اور تاریخی قومول کے آٹار قدیمہ (سورۃ نمبر کا آیت نمبر ۲۲ پارہ ۱۵رکوع) و (سورۃ نمبر ۱۷ آیت نمبر ۱۱ اسا اوغیرہ) و (سورة نمبر۲۱ آیت نمبر ۸ پاره ۱۹ رکوع۱) وآیت نمبر ۲۷ رکوع۴ و آیت نمبر۱۰ ارکوع۵ و آیت نمبر۱۲ ارکوع۲ و آیت نمبر ۱۳ ارکوع ۷ و

آیت نمبر ۱۵۸ رکوع ۸ و آیت نمبر ۲۷ ارکوع ۹ و آیت نمبر ۱۹ رکوع ۱۰) سوة شعرا آیت نمبر ۲۹ اسورة نمبر ۲۷) بیآیت مثالی میں۔
سلسلہ رسالت کے شروع ہونے سے لیکر آخر تک جوخدا کی طرف سے نبیوں کی وساطت سے قوموں کو ہدایات دی گئیں چنا نچہ
حضرت آ دم کو جب و جی نبوت کے ذریعے چندا نمٹ ہدائتیں دیں۔ تو ان کی تعبیر آیات اللہ سے کی (سورة نمبر ۲ آیت نمبر ۳۵ پارہ پہلا
رکوع ۲۰ (و) سورة نمبر ۱۵ یت نمبر ۳۵ پارہ ۸ رکوع ۱۱ (و) سورة نمبر ۹ آیت نمبر ۳۰ پارہ ۹ رکوع ۳) اور حضرت نوٹ کے تذکرے میں
(سورة نمبر ۱۹ یارہ ۱۱ رکوع ۲۱)۔

اس کے بعد میں نے عرض کیا کہ منسوخ شدہ آ یوں سے قرآن کی آئٹیں مراد نہیں بلکہ پہلے مذہبی پیشواؤں کے من گھڑت احکام کا سنخ لیتی ملیا میٹ کرانا مراد ہے اور جن احکام خداوندی کو انہوں نے اپنی دین فروثی کے ماتحت دین فروثی کی غرض سے لیتی نہ ہی سیادت کو قائم رکھنے کی غرض سے اپنے عوام کے دلوں سے ان کے نقوش تک مٹا دیئے تھے۔ میری سجھ میں بہی آتا ہے اور قرآن نے انمنٹ اور ابدی احکام جن کے نقوش تک میڈ ہیں پیشوا مٹا چکے تھے۔ انہیں سیجھ شکل وصورت میں کر دیا جنہیں تمام پینیمبر پیش کرتے رہے تھے۔ سب سے زیادہ زور قرآن نے شرک کے مٹانے پر دیا۔ جسے تمام پینیمبرا پنے اپنے وقت میں مٹاتے رہے وہ شرک شفاعت میں ہو یا عبادت میں ہو یا تھم میں ہوقرآن نے شرک کے مٹانے پر دیا۔ جسے تمام پینیمبرا پنے اپنے وقت میں مٹاتے رہے وہ شرک شفاعت میں ہو یا عبادت میں ہو یا تھم میں ہوقرآن نے ساراز وراسی پر دیا ہے۔ قرآن نے ان کی خودسا ختہ اور ان کے ذہبی دین فروش پیشواؤں کے احکام جو خدا کے نام پر چیش کرتے تھے۔ چنانچ قرآن نے (سورة نمبرا ۱۹ یارہ ۱۲ ایردازی کی تہتیں لگاتے تھے۔ چنانچ قرآن نے (سورة نمبرا ۱۹ یارہ ۱۲ ایردازی کی تہتیں لگاتے تھے۔ چنانچ قرآن نے (سورة نمبرا ۱۹ یارہ ۱۲ ایردازی کی تہتیں لگاتے تھے۔ چنانچ قرآن نے (سورة نمبرا ۱۹ یارہ ۱۲ ایردازی کی تہتیں ادکام کی جگہ تو وہ قیخ کریے پیارتے ہیں نمبرا ۱۳ یت نمبرا ۱۹ یارہ ۱۲ ایردازی کی تہتیں ادکام کی جگہ تو وہ قیخ کریے پیارتے ہیں

'' كه تو فقط افتر اپرداز ہے اگلی چارآ چوں میں ان كی افتر اپردازيوں كى مزير تفصيل فر مائى ہے اور (سورة نمبر٢٢ كى آيت نمبر٥٢ پاره ١٤ رکوع،۱۳ ) بڑی وضاحت کے ساتھ اعلان فرمادیا کہ ہم نے تم سے پہلے جب بھی اپنارسول بھیجااوراس نے اپنی قوم کومیری آیتوں کے سنانے کا سلسلہ شروع کیا، توشیطان سیرت مذہبی پیشواؤں نے آیات کے سلسلے میں اپنے مروجه احکام کی آڑلے کر ہرقتم کی رکاوٹیس پیدا کیں لیکن ہم نے ان کی رکا وٹوں کو ملیا میٹ کر دیا اور پھرا پنے رسول کے ذریعے دی ہوئی انمٹ مہدا بتوں کولوگوں کے دلوں میں متحکم اور مضبوط منقش کردیا اور پارہ پہلاسورۃ دو کے پہلے رکوع کی پہلی آیت میں مسلمانوں کو حضور کے حق میں ذومعنی الفاظ استعال کرنے کے کتیختی ہے مخالفت فرمائی' بلکہاس کو کفر قرار دیا۔ رکوع کی دوسری آیت میں بعنی ۱۰۵ میں اہل کتاب اورمشر کوں کو بدترین دشمنی اورافتر ا پردازی سے فراموش کرائے ہوئے کسی تھم کوفراموش ہوجانے کا فیصلہ صا در کرتے ہیں۔ تو ان سے بہتریا ان جیسا تھم تمہارے ذریعے لوگوں کیسامنے پیش کرتے ہیں۔ یعنی ان کے افتر انی احکام میں جوکسی موزوں شکل میں قائم رکھے جاسکتے تھے آنہیں اچھی سے اچھی شکل وے کر پیش کردیتے اور جو کسی بیئت صورت کیفیت کی تبدیلی کے قابل نہیں ہوتے۔ انہیں سرے سے مٹا کران کی جگہ بہتر سے بہتر احکام صاور فرمادیتے ہیں۔ خاکسار کی بیقتر برمیرمحفل کے احترام کی وجہ سے نہایت خاموثی سے بنی گئی۔ مگرآپ (اقبال) نے فرمایا کہ آیات قرآنی کے نفخ کامسکد کیسے پیدا ہوگیا؟ خاکسار نے عرض کیا کہ ننخ پرمسلمانوں نے جو کتابیں لکھی ہیں خودان میں سے علائے کرام کے ایک فریق نے بیشلیم کیا ہے ان آیات میں ان احکام کی نشخ کا ذکر ہے جو پہلی امتوں کے پاس من گھڑت فرہبی احکام یاوہ فروعات ہیں جوحالات کی تبدیلی کے ساتھ تبدیل ہوتے رہتے ہیں۔جن کا تذکرہ آٹھویں یا پانچویں پارہ کی سابقہ آیات میں عرض کیا گیا ہے۔ اس لئے اس کی تائیداس سے بھی ہوتی ہے۔جوحفرت عیسیٰ علیہ السلام کے تذکرے میں قرآن نے پیش کی ہے (سورۃ نمبر۳ آیت نمبر ۴۶ یاره ۳ رکوع۱۱) میں نے اپنی بساط کے مطابق اس مسئلے پر مسلمانوں کی جو کتابیں پڑھی ہیں۔ جن میں مشہور کتاب الناسخ والمنسوخ<sup>،</sup> الا مام ابدِ جعفر النحاس التوفى ٣٣٨ ججرى مطبوعه معر (١٣٢٣) اس كے بغور مطالعه كرنے سے يہ چند باتيں ظا ہر ہوتى ہيں۔

ا۔ پورے قرآن میں کی آیت کودوسری آیت ہے منسوخ کرنے کا تذکرہ تک نہیں۔

۲۔ کسی آیت کے منسوخ ہونے سے متعلق ما ناسخ ہونے کے متعلق کوئی الی روایت (نہیں جو) صحیح ہو۔

س۔ صحابہ کرام کے نام پر موقوف روائتیں موجود ہیں کیکن متضاد

۳۔ پہلے پارے کی نشخ کی آیت کے ساتھ نسیان آیات کا بھی ذکر ہے جس کی خود قر آن کریم نے بڑے زور دارالفاظ میں تصدیق کر ۔

دی ہے۔

خدا کی پڑھائی ہوئی آیتوں کے متعلق حضور علیہ کا نسیان کا شکار ہونا خود قر آن کریم کے اعلان کے خلاف ہے (سورۃ ۸۵ یت نمبر ۲ یارہ ۱۰ رکوع ۱۲)۔

۵۔ منسوخ آیات قرآنی معاذ اللہ کی مخترع تعداد میں بے حداختلاف ہے چنانچا کی بزرگ کا ارشاد ہے (سورة احزاب ٣٣) سورة

بقرہ کے برابر بھی عالانکہ سورۃ بقرہ کی آیتوں کی تعداد ۲۸ ہے اور سورۃ احزاب کی صرف ۲۳ جو سیکڑوں سے متجاوز ہوجانے کے بعد پھر کھٹی شروع ہوئی۔ چنانچے علامہ سیوطیؓ نے اپنی کتاب الانقان میں ان کی منسوخ آیتوں کی تعداد ہیں متعین کی اور انہوں نے اسے اپنی کتاب میں منتقم شکل میں پیش کیا۔ ستا کیسواں حصہ ۱۳۳۷ بعض بزرگ ایسے پیدا ہوئے جنہوں نے فرمایا کہ جابر کا فروں کے ظلم وستم سبتہ ہوئے صبر کرنے کا حکم دیا تھا ان ایک سوچو ہیں آیتوں کو آیت سیف نے منسوخ کردیا۔ لطیفہ بیہ ہے کہ بعض بزرگ اس کا رخیر میں بجیب بات کھ گئے کہ (سورۃ نمبر کی آیت نمبر ۱۹۹ پارہ ۹ رکوع ۱۴۳) تین فقروں کی جو آیت ہے۔ ان میں سے دوفقرے منسوخ اور دمیانہ فقرہ غیر منسوخ۔

۲۔ سخ کا سوال آیات کے تضاد پرموقوف ہاور قرآن کریم نے تضادی پوری نفی کردی ہے۔ بلکہ خود قرآن نے تضاد نہ ہونے کو ا اپنے کلام کی دلیل بنایا ہے (سورۃ نمبر ۴۸ آیت نمبر ۸۲ پاره ۵ رکوع ۸) اور تضاد کے متعلق علم ادب علم منطق کا بیفیصلہ ہے:

> در تناقض هشت وحدت شرط دال وحدت موضوع و محمول ومکال (مبتداوخبر)

> وحدت شرط و اضافت جزو کل قوت و فعل است در آخر زماں

اس کے بعد علامہ اقبالؒ نے اعلان فر مایا کہ اس اہم مضمون کی پھیل آئندہ ملاقات میں ہوگی ( لیعنی آٹھودن کے بعد ) بعض جدیدو قدیم تعلیم یافتہ بزرگوں نے عرض کیا کہ ہمیں چند سوالات پوچنے کا موقع دیا جائے۔ تو آپؒ نے فر مایا کہ اس کا بھی اسی دن موقع ملے گا۔ بعنی آٹھودن کے بعد:

بقرہ کے برابر بھی عالا تکہ سورۃ بقرہ کی آیتوں کی تعداد ۲۸ ہے اور سورۃ احزاب کی صرف ۲۳ جوسکروں سے متجاوز ہوجانے کے بعد پھر
گھٹی شروع ہوئی۔ چنانچے علامہ سیوطیؓ نے اپنی کتاب الا تقان میں ان کی منسوخ آیتوں کی تعداد ہیں متعین کی اور انہوں نے اسے اپنی
کتاب میں منظم شکل میں پیش کیا۔ ستا کیسواں حصہ ۱۳۳ بعض بزرگ ایسے پیدا ہوئے جنہوں نے فرمایا کہ جابر کا فروں کے ظلم وستم
سہتے ہوئے صبر کرنے کا تھم دیا تھا ان ایک سوچو ہیں آیتوں کو آیت سیف نے منسوخ کردیا۔ لطیفہ بیہ ہے کہ بعض بزرگ اس کا رخیر میں
بیب بات کھ گئے کہ (سورۃ نمبر کے کی آیت نمبر ۱۹۹ پارہ ۹ رکوع ۱۳۳) تین فقروں کی جو آیت ہے۔ ان میں سے دوفقرے منسوخ اور
درمیانہ فقرہ غیر منسوخ۔

۲۔ سخ کا سوال آیات کے تضاد پرموقوف ہاور قرآن کریم نے تضادی پوری نفی کردی ہے۔ بلکہ خود قرآن نے تضاد نہ ہونے کو ا اپنے کلام کی دلیل بنایا ہے (سورۃ نمبر ۴۸ آیت نمبر ۸۲ پاره ۵ رکوع ۸) اور تضاد کے متعلق علم ادب علم منطق کا بیفیصلہ ہے:

> در تناقض هشت وحدت شرط دال وحدت موضوع و محمول ومکال (مبتداوخبر)

> وحدت شرط و اضافت جزو کل قوت و فعل است در آخر زماں

اس کے بعد علامہ اقبالؒ نے اعلان فر مایا کہ اس اہم مضمون کی پھیل آئندہ ملاقات میں ہوگی ( لیعنی آٹھودن کے بعد ) بعض جدیدو قدیم تعلیم یافتہ بزرگوں نے عرض کیا کہ ہمیں چند سوالات پوچنے کا موقع دیا جائے۔ تو آپؒ نے فر مایا کہ اس کا بھی اسی دن موقع ملے گا۔ بعنی آٹھودن کے بعد:

اس گفتگو کے بعد مجلس برخاست ہوئی۔

پارہ نمبر ۴ رکوع ۸) اور ہمارے ان بزرگوں نے جن غیر معصوم بزرگوں کی کتابوں کو اعتاد کی سنددے رکھی ہے ان میں سے امام بخاری کی ایک حدیث نقل کی ہے جو بظاہر موقوف ہے۔حضرت عمر پروہ پیش فر مائی ہے۔اگراس کو مرفوع بھی فرض کیا جائے تو خوداس کے دونوں جملوں میں تضاد ہے۔جس کامفہوم بیہ ہے کہ شادی شدہ زنا کاروں کا جرم ثابت ہوجانے کے بعدان کوسٹکسار کر دیا جائے لیکن میں اس پر بھروسار کھ کر قرآن میں تکھوانا جا ہتا ہوں اور نہاس کے لکھنے کو حضور "نے پیند فرمایا۔اس تضاد کی موجود گی میں اس غیریقینی روایت کے متعلق کہا جاسکتا ہے کہ بیقر آن کے خلاف ہے اور قرآن میں موجود بھی نہیں ہے۔ حالانکہ بیر تقیقت ہے کہ جب قرآن کریم کی کوئی آیت یا سورت حضور پرنازل ہوتی تھی تو ایک طرف تو معجزانہ رنگ میں حضور کے ذہن میں محفوظ ہوجاتی تھی۔ دوسری طرف حضوراسی قرآن کریم کی کتابت کرنے والوں میں سے جو بزرگ ڈیوٹی پرموجود ہوتے تصان سے کھھوالیتے تھے حق بیے کہ جب مکم عظمہ میں سرکار دوعالم پرسورۃ نمبر۲ بیک وقت نازل ہوئی جس کی آبیتی ایک سوچھیاسٹھ ہیں اور رکوع ہیں ہیں اس وقت حضور یے قرآن کریم کے جو کا تب ڈیوٹی پر تھے۔اسی ترتیب سے پڑھ کرجس طرح خداوند کریم نے پڑھائی تھی کھوا دی ہمارے بزرگوں کی کتابوں میں بیہ موجود ہے کہ یہودی حضور کی عدالت میں شادی شدہ زنا کا رمر داورعورت کولائے اوران کا جرم ثابت ہو گیا کیونکہ حضور کے ہر ندہب کی رعیت کواجازت دے رکھی تھی ۔ کہان کے دیوانی اور فوجداری مقدمات کا ان کے مذہبی قانون کے مطابق فیصلہ ہوگا' تو حضور ؓ نے پوچھا کہ تمہاری نہ ہی کتاب تورات میں اس جرم کی کیا سز الکھی ہے تو انہوں نے غلط بیانی سے کام لے کرکہا کہ ہم اس کوکوڑوں کی سزادیتے ہیں اوراسے رسوا کرتے ہیں۔ای محفل میں حضرت عبداللہ بن سلام عموجود تھے۔جو پہلے کیے یہودی عالم تھے۔ان کی اس غلط بیانی کووہ برداشت نه کرسکے اور عرض کیا کہ بیچھوٹ بول رہے ہیں۔تورات منگوائی گئی اور حضرت عبداللہ بن سلام نے اس میں سے رجم کی آیت پڑھ کر سنائی۔اس ثبوت کے ل جانے کے بعد حضور کے تورات کی آیت رجم کے مطابق ان کوسز ادی۔ آخر میں پیوض کرتا ہوں کہ ان بزرگوں نے جن کتابوں کے حوالے دیتے ہیں ان میں کوئی ایک حدیث مرفوع صیح تک موجودنہیں ہے۔ چہ جائیکہ قطعی ہوا درخودان بزرگوں نے اپنے غیر معصوم فرہبی پیشواؤں کی کتابوں کے حوالے دیتے ہیں۔ انہیں میں بیدرج ہے کہ قرآن کی کوئی آیت منسوخ نہیں ہے۔اورنہ کسی آیت نے اس کومنسوخ کیا لیعنی قرآن کی کسی آیت نے کسی آیت کومنسوخ نہیں کیا ہے بلکہ کتابی اورغیر کتابی غیرمسلم جماعتوں کے گم راہ کن زر پرست مذہبی پیشواؤں نے اپنے من گھڑت احکام کوخدا تعالیٰ کے احکام کا نام دے رکھا تھا۔اور دیدہ و دانستہ خدا پرافتر اباند سے تھے۔ جہال تک جن انماء احکام کی خداوند کریم نے ہررسول کے ذریعے ہر مذہب کی تعلیم دی تھی وہ بھی انہوں نے فراموش کردی۔ چنانچےسب سے بڑاتھم جو ہرنبی کے ذریعے خداوند کریم نے دیاوہ توحید فی الصفات توحید فی العبادت اور توحید فی الحکم كاحكم ديا تفا۔ وہ انہيں ايبا فراموش ہوا۔كماين نرجى پيشواؤں كوخدا تعالى كےصفات وعبادت وتحكم ميں شريك كرديا (تفيير اتقان تصنیف امام سیوطی شافعی ۸۷۸ ججری ومطبوعه ۱۲۸ ه مطبع احمدی د بلی صفحهٔ ۳۱۳ \_۳۱۳ \_۱۳۳۲) میں موجود ہے۔

(۵) ۲۲ کے الیکشن میں خاکسار بھی دوسر مے تلص ورکروں کی طرح شامل تھا تقریباً ہرا متخابی جلے میں جہاں ملک لال وین قیصر ککے زئی اپنی شاعرانه سحربیانی سے ان محفلوں کوگر مادیتے تھے۔خا کسار بھی اپنی استطاعت کےمطابق ان محفلوں کوآرا کمیں اور کشمیری برادری کے سوالات سے بالاتر رہنے کی تلقین کرتا تھا میں اس الیکش کو اسلام اور کفر کا مقابلہ کہ کرتعارف کراتا تھا۔ ملک محمد دین آ را کیں برادری تے تعلق رکھتے تھے اور علامہ اقبالٌ مرحوم کا تعلق کشمیری برادری سے تھاان کومعلوم تھا کہ آرائیں برادری کے ووٹوں کی تعداداس حلقے میں تشمیری برادری ہے کہیں زیادہ ہے۔اس واسطے میں آرائیں اور کشمیری تفرقے سے بالاتر رہ کرعلامہ مغفور کی حمایت میں اپیل کرتا تھا۔ اس عرصے میں متعدد مرتبہ ملاقات کا شرف حاصل ہوا۔ کیونکہ ہررکن ان کے فرمان کے بموجب ہرروزا پنی اپنی کارکردگی پیش کرتا تھا۔ اوربدرونداد سنتے تھے اور تبادلہ خیالات کرتے تھے ایک دن رات کے دی بجے ان کا نمائندہ خاکسار کے مکان پرتشریف لایا اور تھم دیا كه آپ كوعلامه صاحب في من يا وفرمايا ہے ان كى قيام گاہ پر پہنچ كر بلوا تيجيخ كى حكمت معلوم ہوئى \_ بڑے مشفقانه اور ہمدر دانه انداز ميں سيسوال فرمايا كرآپ نے خلافت كميٹى كاعبدہ دار ہونے باوجودتح يك جحرت كى مخالفت كيول كى؟ ميں نے عرض كيا كه خاكساراس تحريك کو گاندهی مہاراج کی ایک بدترین حال سمجھتا تھا' کہ جو ہندوستان میں رہنا جا ہے ہیں انہیں تو شدھ کرلیا جائے گا۔ باقی جو ہیں ان کو ولیں نکالا دے دیا جائے گا۔ کابل میں جا کرر ہیں یاروس میں رہیں یا مکہ مدینہ جا کرر ہیں۔ یہاں ان کے دینے کی گنجائش نہیں۔ان کو پیہ چیز بردی ناگوارگز ری \_گرمجمع میں سکون رہااور میں نے عرض کیا کہ بیا ہجرت پرآ مادہ کرنے والے بوے معزز ارا کین خود کیوں ہجرت نہیں فر ماتے اور مجمع کوکہا کہ بلاشبہ ہجرت نا قابل برداشت مظالم کے وقت ایک ستحن فعل ہے گراس کے ساتھ بیشرط ہے کہ غیر مسلم حکومت کے نا قابل برواشت مظالم سے تنگ آ کر دوسرے ملک میں جا کیں۔اس غرض سے جا کیں کہ ہم اس ملک میں پناہ گزیں ہوکر قرآن تھیم کی انمٹ ہدایتوں کےمطابق باعزت زندگی گزاریں گے جس کی مثال ہجرت حبشہ ہے۔حضور نے بھی اس کی اجازت دے دى تھى گرآپ نے فرمايا كه يا در كھوكہ جب تك شديد ترين مظالم توڑنے والى حكومت بدل ندجائے اور منصفانه حكومت قائم ند موجائے اس وقت تک اس ملک میں واپس ندآ کیں ورند یہی ججرت ان کے لئے بدترین ابدی سزا کا موجب ہوگی۔ چنانچہ جہاں مہاتما گاندھی اوران کے ہم خیال ہم مسلک ان کے چیلے مسٹر پٹیل اور پنڈ ت نہر ووغیرہ نے شدھی والوں کو سیع پیانے پر مسلمانوں کو شدھ کرنے کے لئے امداد دی اور ہرصوبے میں ہر بڑے شہر میں وسیعے پیانے پر فسادات شروع ہو گئے ۔ جن میں سے ایک لا ہور کامشہورترین فساد حویلی کا بلی ال متصل ڈبی بازار و چوک سرجن سکھ بڑے وسیع پیانے پر ہوااور سارے شہر کواپنی لیسٹ میں لے لیا۔ اس فساد میں مسلمانوں نے کافروں کا روبیا ختیار کیا اور کافروں نے مسلمانوں کا بعنی جس پر ہاتھ اٹھاؤاسے جان سے مارڈ الو۔ (سورۃ نمبر ۴ آیت نمبر ۴ یارہ ۲۷ رکوع۵)۔

اس نالپندیدہ روش کے نتیج میں جن ہندواورمسلمانوں کے جالان ہوئے۔مسلمانوں ہی کی عدالتوں نے پھانسی کی سزا دی جن میں چنگڑ محلے کا مقدمہ دنیا میں مشہور ہے۔انہیں ملک گیرفسادات کے دور میں جومسلمان ہجرت کر کے تشریف لے گئے تھے۔انہیں

کابل کی سرحد پارکرنے کا موقع ہی نہیں دیا گیا۔اس پرعلامہ اقبال بہت بنے اور فرمایا کہ قبوں کے گرانے کے خلاف یہاں جوتح یک چلی تقى اس كى تم نے كيوں مخالفت كى \_ حالانكدسب مسلمان ماتم منار ب متحاورتم اكيلية دمى اس كى مخالفت كرر ب متحدييں نے عرض کیا کہ میں جانتا ہوں کہ نجدیوں کے جدا علے امام عبدالو ہاب نجدی تو حید کے مسئلے میں بڑے متشدد تھے اور یہاں تک کہ بزرگوں کی قبروں کی زیارت کے لئے جانا بھی ان کے نزدیک مشرکانہ فعل تھا ممکن ہے کہ ای تشدد کے ماتحت شریف حسین جیسے لوگوں نے مزاروں اوران پیہنے ہوئے قبروں کی زیارت کو جانے والوں کومشر کا نہر کات سے متاثر ہو کرانہوں نے بیکام کیا۔ کیونکہ نجد یوں سے پہلے جازی امارت کا شرف شریف حسین کو تھا جا کا عرب ممالک میں ترکوں کا اقتدار ختم کرنے میں بڑا وخل تھا اور جو بدترین حال باز انگریز کرئل لارنس سال ہاسال تک اسلام کا مقدس لباس پہن کرترکوں کے خلاف فضا سازگار کرتار ہا جے بدعرب عقل مندی سے شیخ کویت کے نام پکارتے تھے۔ جب حرمین شریفین میں وہ اسلامی لباس اوڑھ کراسلامی رسوم کے طور پر نماز اوا کرنے کوآتا تھا۔ تو حرم شریف کی مجد کے امام صاحبان اس کی افتد امیں نماز ادا کرتے تھے۔اورشریف حسین اوراس کے صاحبز ادوں پرانگریز کا مطلب بر آری کے بعداعتا دندرہا۔تو نجد یوں کوان کے مقابلے میں کھڑا کر دیا۔ہوسکتا ہے کہاس میں بھی شریفے حسین کی کوئی سازش ہو۔تا کہ ہند کے عوام نجدیوں کے خلاف ہوجا کیں۔اس طرح انگریز کی پھیلائی ہوئی خبروں متعلق نہیں کہا جاسکتا کہ بیتمام کی تمام بھیج ہوں۔گر ان مشکوک خبروں سے متاثر ہوکر ہندوستان کے مسلمانوں میں بیچر یک اس وسیع پیانے پرچل نگائتھی کہ جگہ جگہ انگریز کو دفعہ ۱۳۴۲ نا فذکر نا پڑی۔اس لئے نجدیوں کی حمایت میں جومولا نا ظفر علی خان نے جلسہ کرنا جا ہا۔ تو وہ جہا تگیر کے مقبرے کے صحن میں ہوا۔خاکسار بھی تماش بین کے رنگ میں اس جلے کود کیھنے گیا مولا ناظفرعلی خان مرحوم نے مجھے دور سے دیکھا تو اسٹیج پر بلالیا اورتقر مرکز نے کی فرمائش کی میں نے وہاں مختصر تقریر کی جوزمینداراور دوسرے اخباروں کے فائلوں میں محفوظ ہے جس کا خلاصہ رہیہے:۔

اگرنجدی والئی حرمین شریفین کی حیثیت سے سرکار دوعالم صلے اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اسوہ حسنہ پر کمل کرنے اور ان مشرکا نہ رسوم کو مٹانے کی کوشش کرنے تو سب سے پہلے ان مشرکا نہ رسوم میں جولوگ جہتلا تھان کے دلوں میں سے شرک اور کفر کے قبی گراتے تو ان سے مضبوط اور مضبوط ترقیوں کے مٹ جانے کے بعد وہ لوگ پھروں اینٹوں کے قبے خود مٹا دیتے۔ نبوت کے ایس سال کے بعد جب مکہ شریف فتح ہوا تو بعض مسلمانوں نے بیمطالبہ کیا کہ کعبے کی بیمارت حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بنائی ہوئی محمارت کے خلاف ہے۔ خلیل اللہ کی محمارت کو کعبے کی موجودہ محمارت کے جس حصے کو باہر زکال دیا گیا ہے۔ اسے حطیم کہتے ہیں۔ اسے بھی حضرت ابراہیم خلیل اللہ کی طرز پربنادیں۔ جس طرح آپ نے بتوں سے کعبے کو پاک کیا ہے ارشاد فر مایا کہ یہ تغییراس وقت ہوئی جب میری عمر پینیتیس خلیل اللہ کی طرز پربنادیں۔ جس طرح آپ نے بتوں سے کعبے کو پاک کیا ہے ارشاد فر مایا کہ یہ تغییراس وقت ہوئی جب میری عمر پینیتیس برس تھی اور میں نے خودا کی مزدور کی حیثیت میں اس کی تغیر میں حصہ لیا۔ مجھے اس کے حصے کے چیٹ جانے کاعلم ہے وجہ کا بھی علم ہے۔ (جاری ہے)

ما بنامہ طاق علق

ااااا ساتویں قسط

راجه عبدالعزيز ( دهير كوث آزاد كشمير )

### متحرك نفسيات

#### Dynamic Psychology

انسانی آنکھی حساسیت کے خمن میں ہم نے دیکھا کہ انسان تقریباً 72,95,000 مختلف رنگوں میں فرق کو محسوس کرسکتا ہے۔
قرآن پاک نے بھی رنگوں کی مختلف اقسام کو بڑی اہمیت دی ہے۔ قرآن پاک میں مختلف زبانوں اور مختلف رنگوں (السنہ اور الوان) کو صاحبانِ علم وبھیرت کے لئے اور اکر حقیقت کی نشانیاں (آیات) قرار دیا گیا ہے 22:30۔ زمین کی پیدا وار میں مختلف رنگوں کو بھی مجزہ کہا گیا ہے 16:13۔ مختلف اور رنگارنگ کھیتیاں مختلف رنگوں کے پھل پہاڑوں میں مختلف رنگ کے پھروں کی تہیں انسانوں مجزہ کہا گیا ہے 16:13۔ مختلف رنگوں پر اہل علم وبھیرت حقیق کر کے اور اس عمل میں کار فرما قواندین کی عظمت کو کھر کر کر ازائے تھے ہیں بہی جانوروں اور چو پاؤں کے مختلف رنگوں پر اہل علم وبھیرت حقیق کر کے اور اس عمل میں کار فرما قواندین کی عظمت کو دکھر کر کر ازائے تھے ہیں بہی کوگٹر ' علیا'' ہیں 28-27: 35: 41:39۔ ان آیات میں ایک اور حقیقت بھی پوشیدہ ہے جے ڈاکٹر بک (Buck) نے اپنی تھیں نے اس کی خوالے کے ارتفائی مراحل تصنیف ' Cosmic Conciousness' میں یوں منکشف کیا ہے۔ '' دورِ حاضری خقیق ہے کہ انسانیت کے ارتفائی مراحل میں اگرید دیکھا جائے کہ اس دور میں وہ قوم کتنے مختلف رنگوں کو پہچانی تھی۔ وہ قوم جینے زیادہ رنگوں سے متعارف ہواتی ہی اس کی وہئی سطح ہوگی۔ یعنی رنگوں کی تمیز کا انسانی ذہن کے نشو ونما سے خاص تعلق ہوگی۔ یعنی رنگوں کی تمیز کا انسانی ذہن کے نشو ونما سے خاص تعلق ہے''۔

انسانی آنکھی حساسیت کا اندازہ یوں بھی ہوسکتا ہے کہ اگر ہواکوآ لودگی سے پاک کر کے دیکھا جائے تو انسان موم بتی کے شعلے کو کومیٹر کے فاصلے پرد کھے سکتا ہے۔ اس طرح روشنی کواگر 0.0003 سینٹر کے لئے پیش کیا جائے تو انسانی آنکھاس کا بھی ادراک کرسکتی ہے۔ قدیم زمانے میں روشنی کواکیٹ طلسی اور پر اسرار غیر مادی شے سمجھا جاتا تھا۔ لیکن جدید دور کے سائنسدانوں نے پرانے مفروضوں کی جگہ روشنی کا متعربی (Quantum Theory of Light) اور روشنی کا کواٹم نظریہ پیش کیا لیعنی (Wave) مطلب یہ کہ روشنی تو انائی کے انفرادی پیکٹوں کی صورت میں خارج اور جذب ہوتی ہے۔ جنہیں فوٹون یا کواٹنا (Photon/Quanta) مطلب کہتے ہیں ہرفوٹون یا کواٹنا کا ایک تعدد ہوتا ہے اور اس کی تو انائی کا انحصار روشنی کی موجوں کے تعدد پر ہوتا ہے۔ یعنی جتنا لہروں کا تعدد ریزہ وٹا ہے۔ ایک فوٹون سے دگنا زیادہ ہوگی۔ مثلاً بنفشی رنگ کی روشنی کے لئے ایک فوٹون کا تعدد سرخ روشنی کے ایک فوٹون سے دگنا ہوگا اور موری کا تعدد سرخ روشنی کے ایک فوٹون کی مامیوں کو فاہر کرتی ہے۔ روشنی کو اسلام بابت فروری 2013ء میں دیکھی جاسکتی ہوگا اور یون انائی کی ایک شم ہے جو ذراتی (Particle) اور موری (Wave) دونوں قتم کی خاصیتوں کو فاہر کرتی ہے۔ روشنی کو ان کی کی کی شعیور کو سلام بابت فرون کو فاہر کرتی ہے۔ روشنی کو انٹی کی کاروشنی کی دونوں قتم کی خاصیتوں کو فاہر کرتی ہے۔ روشنی کو انائی کی ایک شم ہے جو ذراتی (Particle) اور موری (Wave) دونوں قتم کی خاصیتوں کو فاہر کرتی ہے۔ روشنی کو اندوں تھم کی خاصیتوں کو فاہر کرتی ہے۔ روشنی کو ان کو کوروں کی کوروں کو کی کوروں کوروں

طول موج (Wave Length) کی صورت میں یوں بیان کیا جاسکتا ہے۔ طول موج میں ایک ذرہ ایک دوری حرکت پوری کرتا ہے۔ چنا نچہ موج جوفا صلہ طے کرتی ہے وہ طول موج کے برابر ہوتا ہے۔ اس کی اکائی میٹر کا ایک نہایت ہی ادنی حصہ ہے جے ملی مائیکرون یا نینو میٹر (Nanometer) کہتے ہیں یہ میٹر کا ایک ارب وال حصہ یعنی INM و 10 لہذا ایک میٹر کا ایک کواہٹم یا فوٹون جو 500 مرشتمل ہے اس کی طول موج m 500 x 10 ہوگی۔ اس طرح اس کا تعدد (Frequency) ایک کھر ب فی سینڈ ہے بھی زیادہ ہوگا اور اس کی تو انائی بھی کئی ہزار کھر ب نے زیادہ ہوگی ۔ ایک اندازے کے مطابق ایک پچاس واٹ کا بلب کئی ہزار کھر ب کوائٹم یا فوٹون فی سینڈ ظاہری روثنی خارج کرتا ہے۔ طول موج کی حدجوانسانی بصارت کے نظام میں اشارات میں تبدیل ہوتی ہے وہ نا قابل یقین حد تک کم یعنی میں میں میں گئی میشی کی میشی کی میشی کے بیش ہوتی ہے وہ نا قابل یقین حد تک کم یعنی میں میں میں گئی میشی کا درائی ہے۔

انسانی شخصیت کی تشکیل میں انسان کی مختلف صلاحیتوں اور ذبانت کا بھی اہم کر دار ہے۔انسان کی شخصیت ایک وحدت ہے کیکن یہ وحدت کوئی جامد شخبیں اس میں جسمانی اور ذبخی نشو ونما کاعمل جاری رہتا ہے۔ ذبخی نشو ونما کے اعتبار سے دیکھا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہاس میں شخصی نشو ونما کا ہر دور کیساں اہم ہوتا ہے۔ یعنی بیا کیک سلسلہ لامتناہی ہے جس میں پیدائش سے نو جوانی تک کہیں تھہراؤ نہیں آتا۔انسان میں بےشار صلاحتیں یائی جاتی ہیں۔ ماہرین نفسیات نے ان صلاحیتوں میں یائے جانے والےعوامل حلاش کرکے ان کی بنیاد پر چند بنیادی صلاحیتوں کی نشان دہی بھی کی ہے کیکن ان میں بھی انفرادی تفریق یائی جاتی ہے۔ان بنیادی صلاحیتوں میں ميكا تكى صلاحيت مكانى صلاحيت عددى صلاحيت كفظى صلاحيت موسيقى كى صلاحيت اوركھيل وغيره كى صلاحيت شامل ہيں ۔ان ميس ہر صلاحیت کا اظہار مختلف طریقوں سے ہوتا ہے۔مثلاً مکانی صلاحیت سے مرادکسی چیز کاصحے مقام متعین کرنا ہے۔مثلاً بیکہم کہاں کھڑے ہیں قطب شالی س طرف ہے کسی کرے میں چیزیں کس طرح پڑی ہیں کمروں کا رخ کس طرف ہے کسی جگہ کی لمبائی چوڑائی اور گہرائی کتنی ہے ان کا آپس میں کیاتعلق ہے۔اگر مختلف چیزوں کو خاص انداز میں رکھا جائے تو اس کی شکل کیسے ہے گی وغیرہ وغیرہ ۔ جیومیٹری کے علم سے مکانی صلاحتیں نشوونما یاتی ہیں اور پینشوونما یافتہ صلاحتیں مختلف شعبہ جات میں بڑی کارآ مد ثابت ہوتی ہیں۔مثلاً جغرافیائی سروے کرنا بھی گھر'شہریا یارک کا ڈیزائن بنانا اور کوئی تصویریا ماڈل بنانا وغیرہ۔مکانی صلاحیت میں مخیل کا بہت دخل ہے۔ کیونکہ ماہرفن تغییریا ڈیزائنزکو پہلے نقشہ یا ڈیزائن کواینے ذہن میں لانا ہوتا ہے جے وہ بعد میں کاغذ پر نشقل کرتا ہے اور پھراس كى عملى شكل سامنة تى ہے۔اس لئے جن افراد كى تخيلاتى سوچ كو پروان چڑھنے كاموقع نہيں ملتا ان كى مكانى صلاحيت عموماً نشو ونمانہيں یاتی۔ یہی حال دیگر صلاحیتوں کا بھی ہے کسی صلاحیت کی نشوونما کی جائے تو اس کا اظہار ہوہی نہیں سکتا۔ اس تجزیے میں ہم نے دیکھا که ایک بنیادی صلاحیت میں درجنوں دیگر صلاحتیں موجود ہوتی ہیں اور یوں ان کی تعداد سینکڑ وں تک جا پہنچتی ہے کیکن ریجھی حتی نہیں۔

انسانی بچے جہلتیں اور صلاحیتیں پیدائشی طور پرساتھ لاتا ہے۔

پروفیسر ساجدہ نے البتہ صلاحیتوں کی دواقسام بتائی ہیں۔ایک عام قتم اور دوسری خاص قتم۔وہ کہتی ہیں'' ذہانت میں جوام کانی توتیں پوشیدہ ہوتی ہیں انہیں ہم' وینی صلاحتیں' کہتے ہیں جن میں بعض' عام وینی صلاحتیں' ہوتی ہیں جو ہر محض کوقدرت کی طرف سے ( کم دمیش) ودیعت کی گئی ہیں۔اوربعض صلاحتیں ہوتی ہیں جوانفرادی ہوتی ہیں'۔انہوں نے مشاہدہ ادراک بجش نئی اشیاء کاسمحصنا' فہم تضور بخیل اورمعلومات کے ذخیرے کو ذہن میں جمع کرنے کی صلاحیت وغیرہ کو عام صلاحتیں اور تحلیقیت مصوری شاعری نقاشی ، موسيقى صلاحيت حساب زباندانى صلاحيت رقص وسرود صلاحيت تجربها ورصلاحيت تخيل وتجزيد وغيره كوخصوص صلاحتين ظامركياب ليكن دیگر ماہرین نے جیسا کہ او بہم نے دیکھا'ان صلاحیتوں میں کوئی فرق ظاہر نہیں کیا۔ دراصل جب کوئی فرد کسی بھی صلاحیت کی نشوونما کر کے اس میں ماہر بن جاتا ہے تو اس کے لئے میصلاحیت مخصوص بن جاتی ہے۔ورنہ کوئی بھی انسان اپنی کسی بھی صلاحیت کی نشؤونما کر سکتا ہے۔ پروفیسرصاحب بھی تسلیم کرتی ہیں کہ ان میں سے کوئی بھی صلاحیت کسی فرد میں بھی ہوسکتی ہے بھی ہوسکتی ہیں۔ان کے مطابق وجنی نشوونما انہی صلاحیتوں کی نشوونما اور ترقی کا نام ہے۔ کیونکہ ان کا وجود ان کے ارتقاء پر ہی منحصر ہے۔ ارتقاء کے بغیران مخصوص صلاحیتوں کا صرف امکان ہے وجودوا ثبات ممکن نہیں۔ پروفیسر صاحبہ کی بیہ بات صرف مخصوص صلاحیتوں تک محدود نہیں بلکہ تمام صلاحیتوں پرصادق آتی ہے۔ ماہرین نے نشوونما (Development) اور بالیدگی (Growth) میں بھی فرق ظاہر کر کے انہیں دوالگ الگ اصطلاحات قرار دیا ہے۔ بالیدگی ایک بیرونی عمل ہے جس کی براہ راست پیائش کی جاسکتی ہے۔ بالیدگی جسمانی ساخت میں تبدیلی کا نام ہے جو بلوغت پر جا کرختم یارک جاتی ہے۔ بالیدگی ساخت میں تبدیلی کاعمل ہے۔اس کے برعکس نشوونما کردار میں تبدیلی کاعمل ہے۔ یہ ایک اندرونی عمل ہے جے صرف محسوں کیا جاسکتا ہے۔ مایانہیں جاسکتا۔ بالیدگی کے برعس نشو ونما ایک خاصیتی عمل ہے جونمام عمر جاری رہتا ہے۔جسمانی ساخت یا بناوٹ کی وجہ سے رونما ہونے والی تبدیلیوں کی وجہ سے جسم کے افعال ووظا نف میں بھی تبدیلی رونما ہوتی ہے۔افعال کی بیتبدیلیاں نشو ونما کہلاتی ہیں۔تاہم بالیدگی اورنشو ونمالا زم وطز وم بھی ہیں۔ کیونکہ بالیدگی کے بغیرنشو ونمانہیں ہوسکتی۔ پچھ بیرونی عوامل جیسے بیاری پریشانی یا ماحول وغیرہ ؛ بالیدگی کومتاثر کرتے ہیں تو نشوونما کاعمل بھی متاثر ہوتا

ذہنی نشوونما یا وہنی صلاحیتوں کے ارتقاء کے عام وسیلے اکتساب تربیت وتعلیم وتعلم ساجی اثرات اثر پزیری ارتقاء کے مواقع ' مناسب اور سازگار ماحول ہمت افزائی 'مطابقت پزیری اور خاندان وگروہوں کے اثرات ہیں۔ان میں ہروسیلہ اہم ہے اور کسی نہ کسی صلاحیت کے ارتقا کے لئے ضروری ہے۔ان خارجی وسائل کے علاوہ وہنی ارتقا کے لئے کچھ داخلی و سیلے بھی ہوتے ہیں۔ان میں اثر پزیری 'نقل' مشاہدہ وادراک 'مجتس' مستقبل کا تصور یا مستقبل کی سمت' حرکت' مقاصد کی ابتدا اور مخیل وتصور ہوتے ہیں۔ قربانت سے مرادوہ درست روِ کل ہے جوا پنی عمر کے مطابق کوئی فر دفا ہر کرتا ہے سیئیر مین نے ذبانت کی تعریف میں کہا'' ذہانت سے مرادالی اہلیت ہے جس سے آ دمی اپنے اعمال کا جائزہ لیتا ہے'' کول وین کے مطابق'' ذہانت ایک الی خصوصیت ہے جوافراد کی شع ماحول اور حالات کے ساتھ مطابقت کرنے میں مدود یتی ہے'' ۔ وڈورتھ کے نزدیک'' ذہانت ہے جس کی بنا پرکوئی مختص اپنی اہلیت کا بروقت الفرڈ پینے کی تعریف کوزیادہ جامع سمجھا جاتا ہے۔'' ذہانت سے مرادوہ اہلیت ہے جس کی بنا پرکوئی مختص اپنی اہلیت کا بروقت درست استعمال کر سکے'' ۔ ان تعریفوں میں ذہانت اور اہلیت کولازم وطرخ وم شہرایا گیا ہے۔ ذہانت ایک پیدائی وصف ہے لیکن اہلیت کا تعلق آ موزش سے ہے۔ یہی ذہانت کی نشو ونما کر سکے بی انسان موقع محکل کے بی انسان موقع محکل کے مطابق مسلکے کا عل تلاش کر کے فوری فیصلہ کرنے کی المیات مواجعی مسلم کا میں تعریف شو ونما سے مرادفہم وبول چال کی واشت عالات وواقعات کی تعنیم مسائل کوحل کرنے کی صلاحیت' بہتر مطابقت پیدا کرنے کی صلاحیت اور قوت استدلال کی یا داشت عال سے دورقوت استدلال کی خصوصیات کے کامیاب استعمال کرنے کی اہلیت۔ پروفیسر ساجدہ کے مطابق' اولین نقوش کی اصطلاح سے مراد ہیہ کہ جو بچھ ہمیں ورشہ میں ملتا ہے وہ نہ تو مکمل ہوتا ہے اور نہ نتھی ۔ اس کی تعمیل تھی اور تسلس بھی آ کندہ زندگی کے اثر ات زن ورنی خوردہ ہو کتی ہو ہیں۔ مثال کے طور پر خداداد فربانت کو بھی اگر کا میں نہ لا یا جائے اور شیخ تعلیم وتر بیت سے اس کوجلانہ ملے تو زنگ خوردہ ہو کتی ہو ۔ ''نتو فرنما یا فتہ ذہانت ہی تخلیق صلاحیت اور توجی استعماد میں اضافے کا باعث بن سکتی ہے۔ بی تخر بیں راہ پر گامز ان ہو عتی ہے'' ۔ نشو فرنما یا فتہ ذہانت ہی تخلیق صلاحیت اور توجی استعماد میں اضافے کا باعث بن سکتی ہے۔

ذہانت(Intelligence) لاطینی زبان کے لفظ'Intelligere'سے نکلا ہے جو کہ Inter اور Legere سے بنا ہے۔ان کے معنیٰ امتخاب کرنایا سمحصنا ہیں۔ ذہانت کے ان لغوی معنوں سے اس کی نوعیت کے پچھ پہلوسا منے آتے ہیں رفیق جعفر کے نز دیک ان پہلوؤں میں (1) زبانت' سوچ' فکر'سمجھ بو جوعقل یافہم سے کوئی علیحدہ چیز نہیں۔(2) ذبانت کا تعلق صرف عقل سے نہیں بلکہ ہماری تمام نفسیاتی خصوصیات سے ہے لیعنی ذہانت کوفرد کی دوسری خصوصیات مثلاً ادراک یا احساس محرکات شخصیت وغیرہ سے علیحد نہیں کیا جا سکتا۔(3) اس تعریف میں کسی انفرادی خصوصیت کی نہیں بلکہ محضوص عمل (انتخاب کرنا سیجھنا) کی نشاندہی کی گئی ہے۔ یے فرد کے عمل یا کردار کی ایک خصوصیت ہے۔اہے اسم صفت کی بجائے اسم معرفہ کے طور پر استعال کرنا جا ہے ۔ لیعنی فرد میں ذہانت ہے یا ذہین ہے کی بجائے پیکہنا زیادہ صحیح ہے کہ فردکسی کام کوعقل مندی سے یا بے وقو فی سے کرتا ہے''۔انہوں نے کہا ہے کہ'' ذہانت کے بارے میں کی لوگوں کا پیغلط تصور ہے کہ بیضدادادصلاحیت ہے جووراثت میں ملتی ہے۔ہم اس سلسلے میں پچھ تجربات بیان کر پیکے ہیں جن سے عیاں ہوتا ہے کہ ماحول اور تربیت کے زیرا ثر فرد کی ذہانت میں خاطرخواہ اضافہ کیا جاسکتا ہے'' محترم رفیق صاحب یہاں تضاد کا شکار نظر آتے ہیں۔ ذبانت کا وراثت میں ملنا لگ بات ہے اوراس کی نشو ونما کر کے اس میں اضافہ کرنا الگ بات ہے۔اس بات سے ہرگزید ٹابت نہیں کیا جاسکتا کہ پیخدا دادملک نہیں۔ان کے نز دیک ذبانت کا تعلق دماغ کے سائز سے نہیں ہوتا۔وہ کہتے ہیں۔ '' یہ بات بھی ثابت ہو چکی ہے کہ دماغ کے سائز کا دبنی قابلیت سے کوئی تعلق نہیں ہے۔مثلاً مشہور فلسفی کا نٹ اور مشہور فرانسسی ادیب انیقول فرانس کے دماغوں کا وزن عام افراد کے دماغ کے اوسط وزن سے تقریباً 30 فیصد کم تھا۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اس قتم کی کہاوتوں میں کوئی حقیقت نہیں کہ' سروڈ ہے سرداراں دے پیروڑ ہے گنواراں دے'۔ ماہرین نے ذہانت کی پیائش کے مختلف سکیل اور طریقے وضع کئے ہیں۔ بینے (A-Benet) نے افراد کی خصوصیات میں یائی جانے والی تفریق کا با قاعدہ شاریاتی طریقوں سے مطالعہ کیا۔ بینے کے نزدیک اگرایک چھ سالہ بیج کی ذبنی سطح آٹھ سال ہے تواس کی ذبانت 2 + ہے یعنی اپنے ہم عمر سے دوسال زیادہ۔ سٹرن نے دہنی سطح کی جگہ پہلی بار دہنی عمر کی اصطلاح استعال کی اور دہنی او طبیعی عمر کے رشتے کواس فارمولے سے ظاہر کیا''۔

> (Mental age) ۋېنىمر 100x = (۱.Q''قياس دېانت'' (Chronological age) طبيعى عمر

یعن اگر بچے کی طبیعی عمر 6 سال اور دہنی عمر 5 سال ہے تو 6/6 × 83 متیاس دہانت (۱.Q) ہوگا۔ انسانی شخصیت کی حدود متعین کرنے میں فرد کے کردار اور مزاج کا بھی خاصادخل ہے۔ پروفیسر ساجدہ کہتی ہیں کہ 19 ویں صدی کے اواخر تک کردار اور شخصیت دونوں الفاظ ایک ہی معنی میں رائج تھے۔ بلکہ کردار کے بغیر شخصیت کا کوئی خاص تصور بنیا ہی نہیں تھا۔

حالانکہ کردارایک اخلاقی تصور ہے اس کاتعلق عمل کے اس دائزے سے ہے جوخیروشر۔ پچے جھوٹ اور اچھے اور برے کے زمرے میں آتاہے۔اس کی تعبیراخلاقیات واقدار کے نقطہ نظر سے کی جاتی ہے۔ جوشخص اخلاقی اعتبار سے قابل اعتراض ہوتا ہے جس کاعمل مروجہ یادائی اخلاقی اقد ارکی نفی کرتا ہے اورجس کوساج اس کے مل کے اخلاقی پہلوسے ناپسندیدگی کی نظروں سے دیکھتا ہے اس کے متعلق عموماً بیکہاجا تا ہے کہاس کا کر یکٹریا کردار''خراب' ہے۔ یعنی کردار کی کسوٹی اخلاقیات اور خیروشر کے پیانے ہوتے ہیں۔ پروفیسر صاحب نے مروجہاوردائی اقدارکودوالگ الگ اقسام میں تقسیم کیا ہے۔ان کے نزد یک مروجہ یا ساجی اقدار زماں ومکال مُذہب ومليت ساج اور گروہوں کے اعتبار سے مختلف بھی ہوتی ہیں اور بدلتی بھی رہتی ہیں لیکن اس کا دائی اقدار پرکوئی فرق نہیں پڑتا۔ چنانچہ وہ کھھتی ہیں۔ '' ومختصراً مید کہ کر دار شخصیت کا وہ پہلو ہے جس کواخلاق کی کسوٹی پر پر کھا جاتا ہے۔اقدار کے آئینے میں دیکھا جاتا ہے۔خیروشر کے مطلق تصورات کے تحت اس کی تعبیر کی جاتی ہے یا اسے پیندیدہ و مذموم کے زمانی ومکانی تصورات کی روشنی میں سمجھا جاتا ہے۔اس کی ایک مثال سے ہے کہ ہم بعض معروضی خصوصیات کو کردار کے ساتھ وابستہ نہیں کر سکتے مثلاً جذباتی رجان عقلی رجان تخلیقی وغیرہ کردار کی خصوصیات نہیں سمجھی جاتیں۔ہم کسی کے کردار کو جذباتی کرداریا تخلیقی کردار نہیں کہہ سکتے۔ کیونکہ ان رحجانات کامفہوم بڑی حد تک معروضی ہےاوراخلاقی اقدارہے بیگانہ ہے۔مثال کےطور پر نہ جذباتی ہونا کوئی اخلاقی عیب ہےاورنہ ہی عقلیت پسند ہونا بحثیت خود کوئی خوبی یابرائی ہے۔ پیخصیت کے بعض نمایاں رحجانات ہیں اوربس ۔ الہذا گو کہ خیر وشر کے تصور سے ماوراء ہیں کیکن نفسیاتی اعتبار سے بہت اہم ہیں''۔اس کے برعکس شخصیت بڑی حد تک اخلاقی اعتبار سے معروضی حقیقت رکھی ہے۔ یہ اچھی یا بری کم یا زیادہ ندموم یا پیندیدہ نہیں ہوتی شخصیت دلچیپ گہری 'سطحی' اکہری' پیج در پیج' برلطف' بیزار کن' صحت منداور مریض تو ہوسکتی ہے۔لیکن کم یا زیادہ کے یاا چھے اور برے کے شمن میں نہیں آتی۔ اچھائی برائی اپنی جگہ اہم ہیں کیکن نفسیاتی تکتہ نگاہ سے ہر شخصیت بلحاظ وقوعہ کے میساں ہوتی ہے۔ بلکہ بعض اوقات مجرموں منحرفوں وہنی مریضوں منتشر اور مضطرب ہستیوں اور عجیب شخصیت کی عام نار مل شخصیت سے زیادہ اہمیت ہوجاتی ہے۔ کیونکدان کے ذریعے شخصیت کی پیچید گیوں کو بچھنا اوراس کے لاشعوری عوامل تک رسائی نسبتا آسان ہوتی ہے۔ کردار کی طرح 'مزاج ' بھی شخصیت کے ہم معنی اصطلاح کے طور پر استعال ہوتار ہاہے۔مزاج درحقیقت قدیم ترین علم الحکمت (طب)اوراس سے متعلق نفسیات سے ماخوذ اصطلاح ہے۔ مزاج کے اعتبار سے شخصیت کی تقسیم ایک طرح سے 'Typology' یعن تقسیم بلحاظ ٹائپ کی ابتدائی اورمتندترین تقسیم ہے جس کی ابتدا بونان میں ہوئی تھی۔ یونانی حکمت کی رُوسے انسانی مزاج اخلاط (Mixture) کی کیفیت کاعکس ہوتا ہے۔ یعنی انسان کےجسم میں جو چارا خلاط نےون کبلخم صفراا در سودا ہوتے ہیں وہ اس کے جسمانی مادی وجود میں بھی ظاہر ہوتے ہیں اور متعلقہ مزاجی کیفیات (یا کروار وشخصیت) کے ذریعے سے بھی پیچانے جاتے ہیں۔اسٹا پی تقسیم کامنبع ورحقیقت بیخیال ہے کہ انسان اپنی ذات میں ایک کا ئنات اصغر ہے البذا جن عناصر سے مل کرید کا ئنات بنی ہے ان کی موجود گی انسان کی جسمانی طبیعی ساخت میں بھی ضروری ہےاوران ہی خصوصیات کے حامل انسان کی ذات میں شامل عناصرار بعدُان سے متعلقہ خصوصیات کی حامل مزاجی کیفیات ہیں جو شخصیت کے تعین کا طبیعی افضی منبع ہیں۔ ان بی عناصر کا اظہار اس کی نفسیاتی خصوصیات ہیں ہوتا ہے۔ یہ چار بنیادی اخلا ہوکا کات ہیں موجود ہیں لیعنی مٹی ہوا آآ گاور پائی انسانی ذات ہیں خون سودا صفر الور لاخم ہیں اور بھی ہوتا ہے۔ ماہرین نے ان چار بنیادی کی علیحدہ علیحدہ وہی انسانی شخصیت ہیں چار بنیادی کیفیتیں ہیں۔ جن کو چار مزاجی کیفیتیں کہا جاتا ہے۔ ماہرین نے ان چار مزاجوں کی علیحدہ علیحدہ کیفیات اور خصوصیات کی وضاحت کی ہو جو بہت لی ہے یہاں صرف اشارات پراکتفا کیا جائے گا۔ (1) دموی (Sangune) مزاج کا تعلق خون سے ہے۔ اس مزاج کی حامل شخصیت ایک طرف گہری اور تنگ ہوگی تو دوسری طرف جو ٹیلی اور ہنس کھی ہوگی نیز کیر تنگی اور بنس کھی ہوگی نیز کیر تنگی اور کئی اور بنس کھی ہوگی نیز کیر تنگی اور کئی اور انس کھی ہوگی ہوگی اور دسری طرف جو ٹیلی اور انس کھی ہوگی نیز کیر تنگی اور کئیر رہتا ہے۔ اس کے مزاج میں وحشت کو اواور خفقان کا مادہ ہوتا ہے۔ اس کے مزاج کی مزاج بھی کہتے ہیں وہ اکثر اداس ملول اور دکیر رہتا ہے۔ اس کی طبیعت میں موایا ور دسری طرف وہ ارادہ وکمل کی مضوطی تیزی وہ کھر تیلا پن وسعت اور کھر اور اکثر اوقات قوطیت کے رتجانات نمایاں ہوتے ہیں۔ (3) صفوطی تیزی وہ پھر تیلا پن وسعت اور کہ ایک مزاج میں گہرائی جیسی خصوصیات زیادہ ہوتی ہیں۔ اس گئی مزاج میں گہرائی جیسی خصوصیات نیادہ ہوتی ہیں۔ اس کے اس کے اس کی طبیعت میں تند مزاج میں گہرائی جیسی خصوصیات نیادہ ہوتی ہیں۔ مزاج میں کا ہرائی جیسی خصوصیات کی عامل ہوتے ہیں۔ مزاج عموا کا کا ہل خص اور کردار کے کاظ سے عموا کم زور ہوتے ہیں۔ ان کے مزاج میں گہرائی نہیں بلکہ ایک تم کی سطیعیت ہوتی ہے۔ البیت سکون خوش طبی اور کو تا ہے۔ البیت سکون خوش طبی اور کو تا ہے۔ کہا ہوتے ہیں۔ مزاج میں ماہرین فضیات کے ساتھ اور کو اس مزاج کے بارے میں ماہرین فضیات کے بیا ندازے ہیں۔

انسان اپی روزمرہ کی گفتگو ہیں اکثر لفظ توجہ (Attention) کا استعال بھی کرتا ہے اور سنتا بھی ہے۔ آیئے ذراجائزہ لیس کہ توجہ دراصل ہے کیا؟ اس کی تعریف کچھ ایوں گی گئے ہے۔ '' توجہ سے مرادوہ عمل ہے جس کے ذریعے احاطہ شعور میں موجود بہت ہی اشیاء میں سے کسی ایک چیز پر شعور کوم کو ذکیا جاتا ہے۔ اور دیگر اشیاء کونظر انداز کرنے کی کوشش کی جاتی ہے'۔ چنا نچہ کہا جاسکتا ہے کہ توجہ ایک امتحال کی بیٹ ہے جس میں انسان اپنے احاطہ شعور میں موجود بہت ہی اشیاء میں سے اپنی دلچپی یا ضرورت کے تحت کوئی چیز چتا ہے اور استحابی میں ہے دورکا مرکز بنا تا ہے۔ مثال کے طور پر آپ کے آس پاس اور آپ کے جسم میں ہر وقت بہت سے اعمال اور واقعات رونما اسے اسے شعور کا مرکز بنا تا ہے۔ مثال کے طور پر آپ کے آس پاس اور آپ کے جسم میں ہر وقت بہت سے اعمال اور واقعات رونما ہوتے ہیں جس کے بہت سے بہتی ہے تیں۔ یوں ایک ہی وقت میں آپ بہر سے بولے میں آپ کے نئی حوال بیک وقت متاثر ہوتے ہیں اور دماغ کو معلومات پہنچاتے ہیں۔ یوں ایک ہی وقت میں آپ بہر سے بولے والے افراد کی باتین پر نموں کی آ وازین شریف کا شور سبزی بینچ والے کی آ وازین رہے ہوتے ہیں۔ آپ وقت ہیں۔ چائے کی چسکی بھی لے رہے ہوتے ہیں آئیں آپ کے دماغ میں گئی خیالات بھی آتے جاتے رہتے ہیں۔ گئیا دیں تازہ ہوتی رہتی ہیں۔ چائے کی چسکی بھی لے رہتے ہیں۔ آپ کو دماغ میں گئی خیالات بھی آتے والے ہوتے ہیں۔ گئیا دیستان وہ ہوتی رہتی ہیں۔ چائے کی چسکی بھی سے رہوتے ہیں۔ آپ کر حضے پر ہوتا ہے۔ اور دیگر تمام اشیاء کو آپ نظر انداز کرتے رہتے ہیں۔ آپ صرف پڑھائی کی طرف متوجہ ہوتے ہیں۔ ہی توجہ ہے۔ اور دیگر تمام اشیاء کو آپ نظر انداز کرتے رہتے ہیں۔ آپ صرف پڑھائی کی طرف متوجہ ہوتے ہیں۔ بھی توجہ ہے۔ اور دیگر تمام اشیاء کو آپ نظر انداز کرتے رہتے ہیں۔ آپ صرف پڑھائی کی طرف متوجہ ہوتے ہیں۔ بھی توجہ ہے۔ اور دیگر تمام اشیاء کو آپ نظر انداز کرتے رہتے ہیں۔ آپ صرف پڑھائی کی طرف متوجہ ہوتے ہیں۔ بھی توجہ ہے۔

تفریح وغیرہ شامل ہیں۔

23

انسانی بچے اور حیوانی بچے میں پیدائش کے وقت سے ہی ایک اہم اور بنیا دی فرق نمایاں طور پرموجود ہوتا ہے۔ اور وہ فرق ہے آ موزش یاتعلم (Learning) کا حیوانی بیچ کو پیدائش ہے ہی اینے نفع ونقصان اور زندگی گزارنے کاعلم ہوتا ہے۔اسے بیلم سیکھنے کی ضرورت نہیں پڑتی۔مرغی کا بچہ یانی کواپے لئے خطرہ سمجھ کراس ہے وور بھا گے گا جبکہ بطخ کا بچداسے زندگی کا وسیلہ بجھتے ہوئے اس کی طرف لیک کرجائے گا۔اس کے برعکس انسانی بیچے کو کسی قتم کاعلم نہیں ہوتا وہ پانی کو بے ضرر 'دسمجھ'' کرحوض میں بھی کو دسکتا ہے اور آ گ کے انگاروں کو پھول' جان' کر ہاتھ میں لےسکتا ہے۔ کہنے کا مطلب یہ ہے کہ انسانی بیچے کو ہر چیز کاعلم سیھنا پڑتا ہے۔ ماہر نفسیات عبدالحميد نے اس صورت حال كى تصور كئى كرتے ہوئے اسے كھاس طرح بيان كيا ہے كہ چرا ياكا بچہ جب اندے سے باہر آتا ہے تو پیدائشی طور پرایک پروگرام کے تحت اس کی نشو ونما شروع ہوجاتی ہے۔نشو ونما کے مختلف مراحل سے گذرتے ہوئے اس کی زندگی کم و بیش ایک بی طریقے سے گذرتی ہے۔اس کا مطلب سے کہاس کا زیادہ تر کردارجبلی ہوتا ہے۔ای طرح مرسی بغیر سی موتے بیجیدہ اور مخصوص قتم کا جالا بننا جانتی ہے۔ کیکن انسانوں کا معاملہ جانوروں سے مختلف ہے۔ پیدائش کے وفت بیچے میں اگرچہ پھھ پیدائشی میلانات اور رجانات ہوتے ہیں۔ تاہم ان کی نوعیت اور سمت جانوروں کی مانند حتی نہیں ہوتی اور ان کی مناسب نشو ونما کے لئے سازگار ماحول اورتعلیم وتربیت کی ضرورت پڑتی ہے۔ یوں سکھنے کاعمل پیدائش کے ساتھ شروع ہوجا تا ہے۔اورزندگی بھرجاری رہتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ دنیا بھر میں بچول کی تعلیم وتربیت پر بہت زور دیا جا تا ہے۔روز مرہ کے سادہ کاموں جیسے کھانا کھانا' ہاتھ مندوھونا' کپڑے پہننا وغیرہ سے لے کر پیچیدہ قتم کے معاشرتی 'سائنسی معاثی روّ بے اور خیالات سبھی سیکھے جاتے ہیں۔ان تمام امور کا انتصار کسی طے شدہ پیدائثی نظام پڑئیں بلکہ بیرونی حالات 'گردوپیش کے ماحول اور حاصل ہونے والےمواقع پر ہوتا ہے۔

انسانی بچاور حیوانی بچے کے فرق کوایک مثال سے واضح کیا جاسکتا ہے۔ وہ یوں کہ اگر آپ کتے کے بلے کو جرمنی لے جا کیں وہاں اس کی پرورش کر کے بڑا کریں تو بھی اس کی حالت و کیفیت وہی ہو گی جو پاکستان میں کتوں کی ہے۔ان کی اندرونی حالت ایک جیسی ہوگی۔البتہ بیرونی طور پرخوراک و سہولیات میں فرق ہوسکتا ہے۔اس کے برعکس پاکستان میں پیدا ہونے والے بچے کواگر ایک فرانسیسی خاتون گود لے لے اور فرانس لے جائے تو بیر بچے فرانسیسی زبان سیکھے گا۔اس کی عادتیں' روّیے حتیٰ کہ خیالات بھی فرانسیوں جیسے ہوں گے۔ بیتھائی بیکھی ظاہر کرتے ہیں کہ مختلف معاشروں ہیں رہنے والے لوگ مختلف کرداروں اورخصوصیات کے مالک ہوتے ہیں۔ان شواہد کی روثنی ہیں انسان کی کرداری خصوصیات کو پیدائش قر ارنہیں دیا جاسکتا۔اس کے برعکس انسان تمام کرداری خصوصیات کو پیدائش قر ارنہیں دیا جاسکتا۔اس کے برعکس انسان تمام کرداری نمونے اپنے معاشرتی ماحول سے سیکھتا ہے۔فرد کو ملنے والا ماحول اور آموزش کے مواقع ہی طے کرتے ہیں کہ فرد آئندہ کیا ہے گا۔ آپ مخصوص زبان بولتے ہیں خصوص رویے اور خیالات رکھتے ہیں نیرسب زبان بولتے ہیں خصوص رویے اور خیالات رکھتے ہیں نیرسب اس لئے کہ آپ کو یہی سیکھنے کا موقع ملا ہے۔آپ کی نشو ونما اور تعلیم وتربیت کسی اور معاشرے میں ہوتی تو آپ ایک مختلف انسان ہوتے۔گویا سیکھنا ایک بنیادی انسانی خصوصیت ہے۔انگریز مفکر اور فلنی جان لاک نے درست ہی کہا تھا کہ پیدائش کے وقت بچکا ذبن ایک صافحتی کی ما نند ہوتا ہے جس پر روز مرہ تج بات اور آموزش کے ذریعے اثرات منقش ہوتے ہیں۔

فردکی پوری زندگی تبدیلی سے عبارت ہے۔اس تبدیلی کے پیچے بہت سے عوامل کار فرما ہیں۔ان میں اہم ترین عضر آموزش کا افتای مطلب سیمنا ہے۔فرد زندگی کے ہر مرطے پر بے شارئی با تیں سیمنتا ہے۔روزمرہ کے عام امور سے لے کر نفسیات پڑھتے تک ہر چیز آموزش ہے۔ آموزش سے مراد تجربات کے نتیجے میں کردار میں پیدا ہونے والی تبدیلی ہے۔ بچہ چند صلاحیتیں لے کر پیدا ہوتا ہے مگر رویے دلچ پیال مہارتیں وغیرہ وہ آموزش یا تعلم (Learning) کے ذریعے عاصل کرتا ہے۔ ماہرین نفسیات ملک مجموعی اور شازیدرشید کے مطابق ''بچہ قدرتی طور پر بول چال احساسات 'موج بچار اوردلچ پیوں کے کوئی خاص مہرین نفسیات ملک مجموعی اور شازیدرشید کے مطابق ''بچہ قدرتی طور پر بول چال احساسات 'موج بچار اوردلچ پیوں کے کوئی خاص ممونے لے کر پیدانہیں ہوتا بلکہ بیتمام وہ (آموزش) اور ماحول سے سیمنتا ہے۔ پیدائش کے وقت بچکو کو اپنے معاشرے کے پہندیدہ کرداری نمونوں کا شعور نہیں ہوتا بلکہ بعد میں وہ ماحول کے مطابق سیمنتا ہے۔ بچوں میں مختلف ثقافتی اختلا فات مثلاً زبان طرز بودو وہاش کرداری نمونوں کا شعور نہیں کر سکتے۔ ماحول بیج کی اپنی صلاحیتوں کا بہتر استعال نہیں کر سکتے۔ ماحول بیج کی اپنی صلاحیتوں کا بہتر استعال نہیں کر سکتے۔ ماحول بیج کی اپنی صلاحیتوں کو اُم اگر کرنے میں اہم کردارادا کرتا ہے'۔

☆.....☆.....☆

## إك چراغ اور بُجهااور برهي تاريكي

گذشتہ دنوں اطلاع ملی کہ پشاور میں محترم صابر صدیقی بھی اِس دارِ فانی سے انتقال فرما گئے۔ مرحوم تا دمِ آخر تصنیف وتالیف میں مشغول رہے۔ قرآنِ کریم' اقبال اور تاریخ ان کے پہندیدہ موضوعات تھے۔ ابلیم سجد' اقبال۔ وہمنِ دنیا ودین' اور بایذید بلدرم جیسی کتب تحریر فرمائیں جوطیع ہوکر مقبول قرار پائیں۔ وُعاہے کہ اللہ تعالی مرحوم کوکروٹ کروٹ جنت عطاکرے اور پس ماندگان کومیر جمیل ۔ ادارہ مرحوم کے لواحقین' اعزہ واقرباء کے میں برابر کا شریک ہے۔

ملک منظور حسین کیل بھر 0332-7636560 mhleeladv@yahoo.com



### پرویز صاحب کا نظریه ءحدیث وسُنّت

اطبیعوالر سول: ابتاع سنت کے معالمے میں قرآن کریم کا تھم''اطبیعواللہ واطبیعوالر سول'' پیش کیا جاتا ہے۔ برسمتی سے مسلمانوں نے اس کا بھی صبح مفہوم نہیں لے رکھا۔ اور یہ نتیجہ ہے دین اور دنیا کے الگ الگ ہوجانے (سیکولرزم کے فروغ) کا۔ جب ظافت ، ملوکیت میں اور دین ، فدہب میں تبدیل ہو گئے تو فدہبی پیشوائیت کا وجود ملوکیت اور فدہب (سیکولرزم) کی بقا کے لئے لازمی قرار پایا ۔ فہبی پیشوائیت نے دین کو دنیا سے الگ کر کے سیکولرزم کی بنیاد ڈالی اور اسے فروغ دیا کہ دنیاوی (سیاسی) امور ، حکومت پایا ۔ فہبی پیشوائیت نے دین کو دنیا سے الگ کر کے سیکولرزم کی بنیاد ڈالی اور اسے فروغ دیا کہ دنیاوی (سیاسی) امور ، حکومت علیحہ و الباد شاہت و غیرہ کی بنیا کے گرائز ایک اور اسے فروغ دیا کہ دنیاوی (سیاسی) امور ، حکومت کی طرف سے نافذ کئے جائیں گے جبکہ فدہبی امور (پرشل لاز) اُمت کے علیحہ و فرقوں (جوکہ دین سے دنیا کی علیحہ و فرقوں (جوکہ دین سے دنیا کی علیحہ و فرقوں (جوکہ دین سے دنیا کی علیحہ و کرد یئے جائیں گے۔ اب دین ایک اجتماعی نظام کی بجائے ، انفرادی معالمہ قرار یا گیا لیک سے مراد احادیث و سخت کی معالمہ قرار یا گیا لیک سے مراد احادیث و سخت کی معالمہ قرار یا گیا کی نظام کردیا''۔ اس طرح ممل ہوگا؟۔ فرجو کی مقصد پورا ہوگیا اور'' اللہ ورسول'' کے فرم تھے کا مقصد پورا ہوگیا اور'' اللہ ورسول'' کی احتوالہ سے کرا مقبوم ''سیاسی'' ندر ہا (مکونہ )۔ اس طرح اُن کا'' دین سے دنیا کو علیحہ و ' رہنے دینے کا مقصد پورا ہوگیا اور'' اللہ ورسول'' کی اصلاح کا مقبد پورا ہوگیا اور'' اللہ ورسول'' کی اصلاح کا مقبد پورا ہوگیا اور'' اللہ ورسول'' کی اور ' اطبیعوالہ کا مفہوم' نے ' نی ہی ' ندر ہا (مکونہ )۔

ابنامه طلوعيل

کے ذریعے سے بن نوع انسان کی ہدایت، راہنمائی اور اصلاح وفلاح کے لئے قائم ہوئی، قیامت تک متمر ہے (جوآپ کے زندہ جانثینوں کے ذریعے ہمیشہ قائم وخی چاہیئے )۔

#### ☆.....☆.....☆

''مرکز ملّت''کاتصور،اگر چه اسلام کے سیاسی نظریہ سے تعلق رکھتا ہے ہے اور اسے پرویز صاحب کے'' نظریہ اسلامی حکومت ''کے تحت پیش کیا جانا چاہیئے لیکن چونکہ یہاں اطبعواللہ واطبعوالرسول کے مروجہ مفہوم (اللہ کی اطاعت بذریعہ قرآن اور رسول کی اطاعت بذریعہ اصادیث کی بجائے اس کا قرآنی مفہوم پیش کیا جارہا ہے لہذا، اسے یہاں پیش کیا جانا مناسب ہے۔اسے نظریہ '' اسلامی حکومت'' کے ساتھ ملاکر بھی پڑھا جانا چاہیئے (مئولف)۔

مرکزِ ملّت: \_طلوعِ اسلام مارچ + ١٩٥ء ص ١٥: \_ پرویز صاحب قرآنی منشور کے بارے بین اپنی تجاویز پیش کرتے ہوئے لکھتے
ہیں 'نظم ونسق حکومت کے لئے ایک مرکزی کنٹرول کی ضرورت ہوتی ہے۔ جو بحیثیت مجموعی تمام امور کی مگرانی کرے۔ چونکہ قرآنی
مملکت سب سے پہلے ہی ءاکرم نے قائم فرمائی تھی ،اس لئے اس مملکت کا مرکزی کنٹرول (جے آج کی اصطلاح بیں سنٹرل اتھارٹی یا
مرکزی حکومت کہا جا تا ہے ) رسول اللہ عیالت کے ہاتھ بیں تھا۔ حضور عیالت کا بہی وہ فریضہ یا منصب تھا جس می متعلق قرآن کر یم بیں
جماعت مونین سے کہا گیا تھا کہ:۔ وگڑ لیک جھٹ لنگھ اُلّہ قو قسطاً لیّت فوٹوا شہری آئے علی النّاب ویکوئون الرّسول علیکھ شہویدگا
جماعت مونین سے کہا گیا تھا کہ:۔ وگڑ لیک جھٹ لنگھ اُلّہ قو قسطاً لیّت فوٹوا شہری آئے علی النّاب ویکوئون الرّسول علیکھ شہری ایک بین الاقوامی قوم بنایا ہے تاکہ تم تمام نوع انسان کے اعمال وامور کی تگرانی کرتے رہو۔ اور
تہرارے اعمال وامور کی تگرانی رسول علی ہے کہا تا مور ،مرکز کی طرف (Refer) کئے جا کیں گے۔ اور مرکز کا فیصلہ آخری
ہوگڑ (مورہ)۔

کسی کواست فی حاصل نہیں ہوگی: ۔ اور چونکہ تمام مسلمانوں نے (جن میں بیافسران ماتحت بھی شامل ہوں گے) اس قر آئی نظام
کو بطیب خاطرافتیار کیا ہوگا ، اس لئے اس کے مرکز کے فیصلوں کو بطیب خاطر مانا جائے گا۔ ان کے خلاف دل کی گہرائیوں میں بھی
کی قتم کی کبید گی پیدائیس ہونے دی جائے گی (۲۵ مرم)۔ جن لوگوں کے ہاتھ میں بیمرکزی کنٹرول ہوگا وہ تمام احکام وقوا نین کی
اطاعت خود بھی اسی طرح کریں گے جس طرح دیگر افرادِ امت۔ اس باب میں انہیں کوئی امتیازی خصوصیت حاصل نہیں ہوگی۔ وہ
اعلان کریں گے کہ: ۔ انا اوّل المسلمین (۱۲۹۸ میل)۔ ''ان قوا نین کے سامنے جھکنے والوں میں میرا نام سر فہرست ہے۔'' قانون کی
خلاف ورزی کی انہیں بھی وہی سزا ملے گی جیسی دوسر ے افرادِ مملکت کو۔ اس باب میں خود نبی ءاکرم علی ہے کہ اس کی پاواش میں گرفتار ہو

جاؤں گا۔'(۱۱۵)۔اگراس کے اعزہ واقرباء میں سے کوئی قانون کھنی کرے گا تو اسے (عام افراد کے مقابلہ میں) وگئی سزا ملے
گ (۱۳۳/۳۰)۔ نبیءا کرم علیہ تو امت کے منتخب کردہ امیر نہیں تھے اس کے حضور علیہ کے منصب امارت سے الگ ہونے یا کر
دینے کا سوال پیدائہیں ہوسکتا تھا لیکن حضور علیہ کے بعد، یہ منصب، امت کے منتخب کردہ افراد کے سپر دہوگا۔اگران میں سے کوئی،
قرآنی دستور کی خلاف ورزی کرے گا تو جس مشینری نے اسے منتخب کیا تھا وہی اسے برطرف بھی کر سکے گی۔اس لئے کہ قرآن کا ارشاد
ہے کہ:۔''تو اس کی اطاعت مت کرجس کا دل قوانین خداوندی کی طرف سے غافل ہوجائے اوروہ اپنی من مانی کرنے لگ جائے اور
اس کا معاملہ حدسے گزرجائے۔'' (۱۸/۲۸)۔

اطاعت مرکز ملّت: \_قرآن کریم میں جواحکام رسول علیقیہ کی اطاعت کے لئے ہیں وہ آپ کی ذات علی منہاج الدوق کا سکھدود
نہیں ہیں بلکہ'' منصب امامت'' کے لئے ہیں جس میں آپ علیقیہ کے خلفاء جسی (بذریعدادارہ وخلافت علی منہاج الدوق) شامل
ہیں ۔۔۔ پرویز صاحب نے''شاہ کا ررسالت'' میں اس کی وضاحت کی ہے کہ'' یہ نظام رسول اللہ علیقیہ کی ذات اور حضور علیقیہ کی
زندگی تک محدود نہیں تھا، اسے اس طرح آگے چلنا تھا، اس فرق کے ساتھ کہ رسول اللہ علیقیہ کی زندگی میں اس مملکت کی سربراہی خود
رسول اللہ علیقیہ کے پاس تھی۔ آپ علیقیہ کی وفات کے بعدا سے آپ علیقیہ کے جانشین (خلیفۃ الرسول) کی طرف نشقل ہو جانا
تھا۔ اب''اللہ ورسول'' کی اطاعت سے مراد، خلیفۃ الرسول کے فیصلوں کی اطاعت تھی اور اس طرح اس سلسلہ کوآگے بڑے ہے جانا
تھا۔ اب''اللہ ورسول'' کی اطاعت سے مراد، خلیفۃ الرسول کے فیصلوں کی اطاعت تھی اور اس طرح اس سلسلہ کوآگے بڑے ہے جانا

پرویز صاحب "معراجِ انسانیت" بیس رقمطراز ہیں۔"چونکہ نظام دین بیس اللہ کے احکام ، حکومت خداوندی کی طرف سے نافذ ہوتے تھے اوراُس حکومت کے احکام کی بیم رکزی تو تو بنافذہ درسول علیا تھے کی محسوں شخصیت تھی ،اس لئے ان مرکزی احکام کی اطاعت کو اللہ ورسول کی اطاعت قرار دیا گیا (اور جورسول کی اطاعت کرے گا، اُس نے اللہ کی اطاعت کی: ۸۲/۸)۔ لیخی اس نظام خداوندی کی اطاعت جورسول علیا تھے کے ہاتھوں منتظل ہوا ہے۔ اور جس کی مرکزی اتھارٹی سب سے پہلے خودرسول علیاتے ہے۔ اسلامی نظام میں بیہ بڑاانہم مکتہ ہے جے اچھی طرح سمجھ لینا نہایت ضروری ہے۔ اللہ اور رسول کی اطاعت سے دوالگ الگ،مطاعوں کی اطاعت متصور نہیں۔ اس لئے کہ جیسا کہ ہم پہلے دیچہ کے ہیں، یا تصور قرآن کی بنیادی تعلیم کے منافی ہے کہ اطاعت اللہ کے سواسی اور کی بھی محصور نہیں۔ اس لئے کہ جیسا کہ ہم پہلے دیچہ کے ہیں، یا تصور قرآن کی بنیادی تعلیم کے منافی ہے کہ اطاعت اللہ کے سواسی اور کی بھی قطعاً بیچن عاصل نہیں کہ وہ لوگوں سے اپنی اطاعت کرائے (۹ کر۳)۔" (اگر اللہ ورسول کی اطاعت سے مرقبہ مقبوم لیا جائے تو آ پھی قطعاً بیچن عاصل نہیں کہ وہ لوگوں سے اپنی اطاعت کرائے (۹ کر۳)۔" (اگر اللہ ورسول کی اطاعت سے مرقبہ مقبوم لیا جائے تو آ پائی تھم چہ معنی دارد؟ جبکہ قرآن میں تضاد نہیں: ۱۸/۱ کر۲/۸ میکونٹ )۔ لہذا " اللہ و رسول" سے مراد وہ مرکز نظام اسلامی (Central Authority) ہے، جہاں سے قرآنی احکام نافذ ہوں۔

سب چراس تع کے دوئی ہوئے۔ طاہر ہے کہ بیا واز کی اس کے اس آواز کو 'خدا اور رسول' کی آواز قرار دیا گیا۔' جنہوں نے جواب دیا تھا جائے ہے۔ کہ او جود کیدوہ زخم کھا چکے تئے' (۲۲ اس اے اس آواز کو 'خدا اور رسول' کی آواز قرار دیا گیا۔' جنہوں نے جواب دیا 'للہ ورسول' کی پکار کا۔ باوجود کیدوہ زخم کھا چکے تئے' (۲۲ اس)۔ یہود یوں نے اس عہد کو تو ٹاتھا جوانہوں نے نبی اکرم عظیم کے سے استوار کیا تھا، اس عہد تھئی کو 'خدا اور رسول' کی مخالفت کہ کر پکارا گیا۔ اس لئے کہ بیخالفت، نظام اسلامی کی مخالفت تھی۔' ہیا سے استوار کیا تھا، اس عہد تھئی کو 'خدا اور رسول' کی مخالفت کہ ہے۔ اور جوکوئی اللہ (ے تھم) کی مخالفت کرتا ہے تو (یا در کھو) اللہ کا کے ہے کہ انہوں نے ' اللہ اور اس کے رسول' کی مخالفت کی ہے۔ اور جوکوئی اللہ (ے تھم) کی مخالفت کرتا ہے تو (یا در کھو) اللہ کا تا تو نون (یا واثی عظیم کہ میں ہوا، اس میں اس حکومت کی طرف سے پچھ عام اعلانات کئے گئے جن میں بتایا گیا کہ اس حکومت کی طرف سے پچھ عام اعلانات کئے گئے جن میں بتایا گیا کہ اس حکومت کی یا پہلا اعلان، مشرکوں سے براءت کا تھا، جومرکز اسلام کی حکومت کی یا پہلا اعلان، مشرکوں سے براءت کا تھا، جومرکز اسلام کی طرف سے بوا اور دو ' اللہ ورسول' دونوں کے نام سے بوا (2 سے اراد یا گیا۔'' جولوگ اللہ اور اس کے بھرم ہیں' اللہ ورسول' دونوں کے نام سے بوا (2 سے اراد یا گیا۔'' جولوگ اللہ اور اس کی سرابس کی میں نام ہور کے اور دو گئین پر فساد پھیلا تے بیں ان کی سزابس بھی ہے کہ مارڈ الے جا کیں ۔۔۔۔۔ انگ '' (سے اس کی کومت بی کا تمکن اور تسلط تھا۔ ورشاللہ تو ہور کیا اسٹو ہور گیا۔ بیا شیداللہ تو ت اور خلیا اسلامی حکومت بی کا تمکن اور تسلط تھا۔ ورشاللہ تو ہور کیا ہو کہ بیا شیداللہ تو ت اور خلیا اسلامی حکومت بی کا تمکن اور تسلط تھا۔ ورشاللہ تو ہور کیا ہور کیا ہور کے کہ بیا شیدالہ تھا۔ اور تسلط تھا۔ کی کومت بی کا تمکن اور تسلط تھا۔ ورشاللہ تو ہور کیا ہو گئی ہور اللے۔ ورشاللہ تو کو کو کیا ہو کہ کومت بی کا تمکن اور تسلط تھا۔ ورشاللہ تو کی بیا شیداللہ تو ت اور کیا ہو کہ کیا تھا۔ انہوں کی کی سرنا تا بیک کی سرنا تا بھوں کیا ہو کیا ہو کہ کیا ہو کہ کی سرنا تا بھوں کیا ہو کہ کومت بی کا تمکن اور تسلط تھا۔ ورشالت کیا ہو کیا کیا ہو کیا گئی کی سرنا تا کو کیا گئی کیا کو کیا گئی کومت تو کا کو کیا گئی کیا کومت کیا کومت کیا گئی

غالب ہے۔ لبندا' اللہ ورسول کے غلبہ' سے مراد اسلامی نظام ہی کے غلبے سے ہے۔ جب اسلامی حکومت قائم ہوگئی تو ظاہر ہے کہ اس حکومت کی جو آمدنی ہوتی تھی ، وہ مملکت کی آمدنی تھی ، اسے بھی قرآن کریم نے''خدا اور رسول کی دولت'' کہہ کر پکارا ہے (۱۸۸)۔ مالِ غنیمت کی تقسیم کے سلسلے میں کہا کہ اس کا تمس (پانچوال حصہ)''اللہ ورسول'' کے لئے الگ کرلو (۱۸۸۸)۔ ظاہر ہے کہ اس سے مرادیبی ہے کہ یہ پانچوال حصہ امور مملکت کی سرانجام دہی کے لئے صرف کیا جائے گا۔ الغرض بیسیوں آبات الی ہیں جن میں''اللہ ورسول'' کے الفاظ' مرکز نظام اسلامی'' کے مفہوم میں استعال ہوئے ہیں۔ جس سے واضح ہوجا تا ہے کہ اجتما کی لحاظ سے اللہ کے دین کے ممکن کی صورت میں مرکز کی اطاعت ''اللہ ورسول'' کی اطاعت ''۔

اطبعوالله واطبعوالرّ سول واولى الامرمنكم: \_ پرويز صاحب "معراج انسانية" ميں لکھتے ہيں كه "اب سورہ ءنساء كي اس آيت کی طرف آیے جس میں بینظام وضاحت سے بیان ہوا ہے (اورجس کے غلط مفہوم نے بدشتی سے ملّت کو بہت سے مغالطّوں میں الجھار کھا ہے)اس آیت (نمبر ۹/۵۹) کالفظی ترجمہ بیہ ہے کہ: "اے پیروانِ دعوت ایمانی! الله کی اطاعت کرو،اس کے رسول کی اطاعت کرو،اوران لوگوں کی اطاعت کروجوتم میں سےصاحبِ تھم واختیار ہوں۔پھرا گرابیا ہو کہ کسی معاملہ میں باہم جھگڑ پڑو، (یعنی اختلاف ونزاع پیدا ہوجائے ) تو چاہیئے کہ اللہ اور اس کے رسول کی طرف رجوع کرو (اور جو کچھ وہاں سے فیصلہ ملے اسے تسلیم کر لو)۔اگرتم اللہ پراورآخرت کے دن پرایمان (یقین) رکھتے ہو (تو تمہارے لئے را عمل یہی ہے)۔اس میں تمہارے لئے بہتری ہے اورای میں انجام کار کی خوبی ہے۔ ( کیونکہ اختلاف اور نزاع کے اعجرنے کا موقع نہیں رہتا، اور فنتوں اور فسادوں کا دروازہ بند ہوجاتا ہے)۔'' پرویز صاحب' معراج انسانیت'' میں مزید لکھتے ہیں کہ'اس آیت کا سیح مفہوم کیا ہے،اسے چندسطور آ کے چل کربیان کیا جائے گا۔ کین جومفہوم ہمارے ہاں عام طور پر لیا جاتا ہے وہ یہ ہے کہ: (1):۔الله کی اطاعت سے مراد ہے، قرآن کی اطاعت (۲): \_ رسول کی اطاعت ہے مراد ہے، احادیث کی اطاعت، اور (۳): \_ اولی الامر کی اطاعت ہے مراد ہے، حکومت کی اطاعت۔(لینی تینوں کی الگ الگ اطاعت)۔اوراس کے بعد مسلمانوں سے کہا گیا کہ اگر تمہیں کسی معاملے میں حکومت سے اختلاف ہوتواہے دور کرنے کا طریقہ بیہے کہ قرآن اور حدیث کی روہے حکومت کے ساتھ مناظرہ کیا جائے ،اور جو ہار جائے فیصلہ اس کےخلاف ہوجائے۔اس مفہوم کی رو سے بخور سیجئے کہ (علاوہ دیگرامور) دنیا میں کوئی نظام حکومت اس طرح سے قائم بھی رہ سکتا ہے؟۔جس میں حالت سے ہو کہ حکومت ایک قانون نافذ کرے اور جس کا جی جاہے اُس کی مخالفت میں کھڑا ہو جائے اور قرآن و احادیث کی کتابیں بغل میں داب کرمناظرہ کا چیلنے دے دے۔اس آیت مقدّ سه کامفہوم واضح ہے۔اس میں 'اللہ اور رسول'' سے مراد مر کو ملّت لینی نظام خدا وندی کی (Central Authority)، اوراولوالامرے مفہوم ہیں افسرانِ ماتحت۔اس سے مطلب مید ہے کہا گرکسی مقامی افسر سے کسی معالمے میں اختلاف ہوجائے تو بجائے اس کے کہ وہیں مناقشات شروع کردو،امرمتناز عہ فیہ کومرکزی حکومت کے سامنے پیش کردو (اسے مرکزی حکومت کی طرف Refer کردو)۔ مرکز کا فیصلہ سب کے لئے واجب التسلیم ہوگا۔ یعنی
اس نظام میں مقامی افسروں کے فیصلوں کے خلاف مرکزی عدالت عالیہ میں مرافعہ (ابیل) کی گنجائش باتی رکھی گئی ہے۔ یہ کہ اولی
الامر سے مرادمقامی حکام ہیں۔ اس سورۃ کی ایک دوسری آیت (۱۸۸۳) سے واضح ہے جس میں کہا گیا ہے۔ ''اور جب ان لوگوں کے
پاس امن یا خوف کی کوئی خبر پہنچ جاتی ہے، تو یہ (فوراً) اسے لوگوں میں پھیلا دیتے ہیں۔ اگر بیاسے (لوگوں میں پھیلانے کی بجائے)
اللہ کے رسول کے سامنے، اور اُن لوگوں کے سامنے جوان میں صاحب تھم واختیار ہیں، پیش کرتے، تو جو بات کی تبہہ تک پہنچنے والے
ہیں، وہ اس کی حقیقت معلوم کر لیتے (اور عوام میں تولیش نے پھیلتی )۔' یعنی اگر اس فتم کا واقعہ مدینہ میں ظہور پذیر ہوتو اس کی اطلاع
رسول اللہ علیات کے دی جائے۔ اورا گرکہیں باہر ہوتو مقامی حکام کواس سے مطلع کیا جائے۔''

آیک غلط قبی کا از الد: اس سلط میں ایک باریک غلط بنی کا از الد ضروری ہے کہ پرویز صاحب ہرمرکز کو قابل اطاعت قرار نہیں و سے ۔ وہ صرف اُس مرکز ملت کی اطاعت کو جائز قرار دیتے ہیں جوقر آن کے مطابق قائم ہو۔ وہ ''معراج انسانیت' میں وضاحت کرتے ہیں ۔''ان قصر بحات ہے واضح ہے کہ نظام قرآنی میں اطاعت ، مرکز ملت کی ہے اور چونکہ یہ مرکز قوانین خداوندی کی تنفیذ کرتا ہے، اور سب سے پہلامرکز رسول اکرم علی کے نظام قرآنی میں اطاعت ، مرکز ملت کی ہے اور چونکہ یہ مرکز ملت کو 'الله ورسول'' کیا لفاظ سے تعیر کیا گیا ہے۔ یا در کھیے! مرکز ملت سے مراد مسلمانوں کی ہر حکومت کا سر پراہ نہیں۔ اس سے مراد اُس حکومت کا سر پراہ نہیں۔ اس سے مراد اُس حکومت کا سر پراہ نہیں۔ اس سے مراد اُس حکومت کا سر پراہ نہیں اس سے افغار کی ہوتو انین خداوندی کو نافذ کرنے کے لئے قائم ہو۔ اس حکومت کوسب سے پہلے خود نبیء اکرم علی ہے نوائم فرمایا تعااور وہ کا مال کے نوائدی کو نافذ کرنے کے لئے قائم ہو۔ اس حکومت کوسب سے پہلے خود نبیء اکرم علی ہو نیا تعالم راد گی ہو۔ اس حکومت کوسب سے پہلے خود نبیء اکرم علی ہو نیا تعالم راد گی ہو۔ اس حکومت کو سب سے پہلے خود نبیء اکرم علی خود کی اور پرویز صاحب سے بہلے خود نبی اگر ہو ہوں گا اور پرویز صاحب سے بہلے امام این جریط مرکن نے سورہ وہ انفال کی پہلی آ یہ جس میں ''اللہ ورسول'' کا مطلب' امام ایون نی کی اس اس کی تفیر میں کا اس مدیل اس مدیل اس اس اس کے کے خلاف جو اسلام کی تغیر میں کرنا ہے جو اسلام کی کہ مفہوم بیان کیا ہے کہ 'خدااور رسول'' سے دو اس کا مطلب اُس نظام صالے کے خلاف جگ کرنا ہے جو اسلام کی حکومت نے قائم کررکھا ہو۔''

مر کرِ ملّت کا تصور:۔ پرویز صاحب کے بارے میں جھوٹا پرو پیگنڈہ کیا گیا کہ انہوں نے پاکستان کے گورز جزل ملک غلام محمد اور سکندر مرزا کو''مرکزِ ملّت قرار دے کران کی اطاعت کرنے کی تجویز بیش کی تھی۔' حالانکہ پرویز صاحب شروع ہی سے اسلامی حکومت کی ایک مرکزی اتھارٹی (جوقر آن کے احکامات کے مطابق قائم ہواور قرآن ہی کے قوانین واحکامات کو نافذ کرنے کی پابند ہو) کے بارے میں لکھتے چلے آرہے تھے۔وہ یہ کچھ ملک غلام محمد وغیرہ کے برسر افتدار آنے سے بہت پہلے (۱۹۳۸–۱۹۳۸ء میں)

کھھ چکے تھے۔اس اسلامی سیاسی تصور کے بارے میں مزید وضاحت طلوع اسلام جولائی ۱۹۷۸ء۔ص۔۳۳ ۔ پر ملاحظہ
فرما کیں۔:۔'' نبی ءاکرم علیقیہ کی ایک حیثیت بیتھی کہ حضور علیقیہ خدا کی طرف سے وہی پاتے تھے۔اوراس وہی کودوسرےانسانوں
تک پہنچاتے تھے۔حضور علیقیہ کی بیدیثیت منفر دھی۔جس میں ندائس وقت کوئی اور شریک ہوسکتا تھا،نداس

کے بعد۔اس لئے کرحضور علیہ کے بعد خداہے وقی پانے کا سلسلہ ختم ہو گیا۔حضور علیہ کی بید حیثیت قیامت تک ہا تی رہے گی۔اس لئے کو کی شخص مسلمان نہیں ہوسکتا، جب تک وہ حضور علیہ کی رسالت پرائیان نہ لائے۔رسالت کی حیثیت توالی ہے کہ جب تک کوئی شخص تمام انبیاء پرائیان نہ لائے وہ مسلمان نہیں ہوسکتا۔

(۲) \_ حضور علی کے اور رامنصب ایک ایسا نظام قائم کرنا تھاجس میں خدا کے احکام کو عملاً نافذ کیا جائے ۔ اس میں پہلامر حلہ اس نظام کے لئے تیاری کا تھا۔ اس مرحلہ میں حضور علی تھا۔ نظام کے لئے تیاری کا تھا۔ اس مرحلہ میں حضور علی تھا۔ اس میں حضور علی تھا۔ اس میں حضور علی ہے مرکز (بلند ترین اتھارٹی) تھے۔ دور حاضر کی اصطلاح کے مطابق ، اس قتم کے نظام کو مملکت یا ریاست (state) اور اس اتھارٹی کو (Head of the state) کہا جاتا ہے۔ اِن ہر دومراحل میں بحضور علی کی اطاعت جماعت مونین یرفرض تھی۔

(۳) \_ حضور علی کے کا وفات کے بعد، وی کا سلسلہ تو منقطع ہو گیا لیکن دین کا نظام مسلسل آ گے چلا۔ اسے خلافت علی منہائ رسالت کہا جاتا ہے۔ اب، مرکز ملّت ، حضور علی کے جانشین ، خلیفۃ الرسول ، یا امیر الموثنین تھا۔ اور امت کے لئے اس کی اطاعت فرض تھی۔

(۴)۔اگریہ سلمہ بدستورا گے چانا توان جانشینا ن رسالت آب علیہ کی اطاعت ای طرح باتی رہتی ۔لیکن پھی عرصہ کے بعد

یہ سلمہ ارک گیا۔اور خلافت، 'سلطنت' میں تبدیل ہوگئ جس میں احکام خداوندی کی بجائے ،سلطانی احکام کی فرمانروائی تھی۔ چونکہ
دین کا نظام باتی نہیں رہا تھا اس لئے ان سلاطین کی اطاعت اُسی تتم کی تھی جس قتم کی دنیا کے اور بادشا ہوں کی اطاعت ہوتی ہے۔ان

سلاطین کو' مرکزِ ملّت' 'کہنا ہی غلط ہے۔''مرکزِ ملّت' صرف اُسی نظام کی بلندترین اتھارٹی کو کہا جائے گا (خواہ وہ ایک فرد ہو یا ایک

معاعت) جواحکام خداوندی کونا فذکر ہے،اورامورِ مملکت امت کے مشورہ سے طے پائیں۔ جو نظام،خدا کی عائد کر دہ حلال و حرام کی

چود کو تو ڑے اور اوامر و نواہ بی کی پرواہ نہ کرے وہ طاغوتی نظام ہے۔اسے خدا اور اس کے رسول علیہ ہے سے کیا تعلق ؟۔اس کی

اطاعت، طاغوت کی اطاعت ہے۔ یہ طلوعِ اسلام کے مخالفین کی افتر اپردازی ہے جوسب پچھ جانتے ہو جھتے محض بد نیمتی سے یہ شہور

کرتے ہیں کہ طلوعِ اسلام (مثلاً) غلام مجمد مرحوم یا سکندر مرز اکومرکزِ ملّت اوران کی اطاعت کو خدا اور رسول علیہ تی کی اطاعت قرار دیتا

ہے۔ ھذا اا کک ' عظیم' طلوعِ اسلام نے بھی ایسانہیں کہا۔اس نے مرکزِ ملّت کی تشریح بھیشہ' خلافت علی منہاج رسالت' کے الفاظ

ے کی ہے۔ یعنی اس متم کا نظام جو محمد' رسول اللہ والذین معنہ کے مقدس ہاتھوں سے قائم ہوا تھا۔جس میں مملکت کا تمام کاروبار، قرآن کریم کی حدود کے اندرر ہے ہوئے ہوتا تھا۔ (جاری ہے)

☆.....☆.....☆

### قرآن حکیم کے طالب علموں کے لیے خوشخری

علامہ فلام احمد پرویز کے سات سوسے زائد دروی قرآنی پر پی تغییری سلسلہ کے تحت بنرم طلوع اسلام لا ہور کی طرف سے مندرجہ ذیل تغییری کتب کی اشاعت الگ الگ جلدوں میں ہو پیکی ہے۔ بیجلدیں 30/8 ×20 کے بڑے سائز کے بہترین کا غذیر خوبصورت طباعت اور مضبوط جلد بندی کے ساتھ وستیاب ہیں۔ جن کی تفصیل درج ذیل ہے۔

| نيامريه | صفحات | سوره نمبر              | نام كتاب                                   | نيامدىيه | صفحات | سوره نمبر | ئام <i>كتا</i> ب          |
|---------|-------|------------------------|--------------------------------------------|----------|-------|-----------|---------------------------|
| 400/-   | 454   | (26)                   | سورة الشعرآء                               | 200/-    | 240   | (1)       | سورهالفاتخه               |
| 300/-   | 280   | (27)                   | سورة النمل                                 | 110/-    | 240   | (1)       | سورهالفاتخه(سثوۋنٹايڈيشن) |
| 350/-   | 334   | (28)                   | سوره القصص                                 | 400/-    | 500   | (2)       | سورة البقره (اول)         |
| 350/-   | 388   | (29)                   | سوره محكبوت                                | 400/-    | 538   | (2)       | سورة البقره ( دوم )       |
| 400/-   | 444   | (30,31,32)             | سوره روم ُ لقمّان السجده                   | 400/-    | 500   | (2)       | سورة البقره (سوم)         |
| 400/-   | 570   | (33,34,35)             | سوره احزاب سبا فاطر                        | 700/-    | 870   | (4)       | سورة النساء               |
| 150/-   | 164   | (36)                   | سوره کیس                                   | 300/-    | 334   | (16)      | سوره المحل                |
| 400/-   | 450   | (37,38,39)             | سوره الصفيت ص زمر                          |          | 396   | (17)      | سوره ینی اسرائیل          |
| 550/-   | 624   | (40,41,42)             | سورة مومن فح تتجده سوره شوري               | 400/-    | 532   | (18-19)   | سورة الكبف وسوره مريم     |
| 500/-   | 520   | (43-44-45<br>46-47)    | سورة زخرف دخان جاثيهٔ احقاف محمرٌ          | 350/-    | 416   | (20)      | سوره ط                    |
| 500/-   | 550   | (48-49-50<br>51-52-53) | مورة الفتح الحجرات ق الذاريات الطّور النجم | 300/-    | 336   | (21)      | سورة الاعبيآء             |
| 400/-   | 384   | (54-55<br>5657)        | سورة القمز الرحمان واقعة الحديد            | 350/-    | 380   | (22)      | سورة الحج                 |
| 400/-   | 544   |                        | 29وال باره (تمل)                           | 400/-    | 408   | (23)      | سورة المؤمنون             |
| 400/-   | 624   |                        | 30وال بإره (ممل)                           | 350/-    | 264   | (24)      | سورة الثور                |
| 1000/-  | 800   |                        | شرح جاويدنامه                              | 350/-    | 389   | (25)      | سورة الفرقان              |

ملنے کا پید: اوارہ طلوع سلام (رجشر ف) 25/B و 25/B کلبرگ 2 کا ہور تون تمبر: 4546 4544 -92-42+ برم بائے طلوع اسلام اور تا جرحضرات کوان ہدیوں پر تا جراندرعایت دی جائے گی۔ واک خرج اس کے ملاوہ ہوگا۔

### بسم اللدالرحمن الرحيم

لغات القرآ ن



عبد \_ دراصل ایک خوشبودار پود کو کہتے ہیں جواونوں کے لئے برئی کشش رکھتا ہے۔ اس کے کھانے سے اونٹ فربہوجاتے ہیں اور ان کا دودھ بھی زیادہ ہوجا تا ہے۔ خاصیت کے اعتبار سے اس پود نے کا مزاج گرم ہوتا ہے اس لئے جب اونٹ اسے کھاتے ہیں اور ان کی دودھ بھی زیادہ ہوجاتے ہیں اور پانی ما تکتے ہیں۔ اس اعتبار سے اس پود نے بیس تین خصوصیتیں ہیں۔ (۱) کشش و جاذبیت ۔

(۲) ابتداءً پیاس کی تکلیف لیکن آخرالام (۳) فربی اور دودھ کی فراوانی۔ لبندا اس کے بنیادی معنوں میں ابتداءً تکلیف لیکن آخرالام رفع بخش کے پہلوشم ہیں۔ اس بنیادی معنی کے پیش نظر عرب کشتی پرتیل یا چربی یا تارکول ملتے ہے تو اس سے شتی بمصورت ہوجاتی تھی لیکن تخری کے پہلوشم ہیں۔ اس کی کمرٹی پانی کے انتبار سے اس کے بنیادی معنوں میں دونوں باتوں کو شامل کیا ہے۔ یعنی نری وذلت اور ختی وغلظت۔ (یعنی اس طرح کی نری کہ جس نور سے تھی اس طرح کی نری کہ جس سے در حقیقت ختی آتی جائے اس بنیادی مفہوم کے اعتبار سے عبدادہ کے معنی ایسا کام کرنا ہیں جودل کے شوق اور رغبت سے سرانجام دیا جائے ( کیونکہ عبد پودا پی خوشبو کی وجہ سے اپنا اندہ منوس کرنا ہیں جودل کے انتبار سے منوب بخش ہوا گورہ ہوا گوتی اندہ نفسیا آلا وسعی اللہ کوسعی اللہ کوسعی ہوا کہ ہوا کہ کہ تا ہے کہ کہ خل طرح نہا ہیں مشقت اور تکلیف ہوتی ہوں کے کہن انسان قوانین خوادندی کی اطاعت سے جو پابندیاں اسے اور بھا کمرکرتا ہے بظاہران میں مشقت اور تکلیف ہوتی ہیں۔ کیکن در جاہے لیکن انسان قوانین خوادندی کی اطاعت سے جو پابندیاں اسے نو پر عاکم کرتا ہے بظاہران میں مشقت اور تکلیف ہوتی ہیں۔ کیکن در جاہے لیکن انسان قوانین خوادیدی کی اطاعت سے جو پابندیاں اسے ناور بوائم کمرکرتا ہے بظاہران میں مشقت اور تکلیف ہوتی ہیں۔

قرآن کریم نے عبادت کے اس مفہوم کو تین آیوں میں واضح کردیا ہے۔ اس نے پہلے کہا کہ وکڈ کِرْوْ فَانَّ اللَّهِ کُرْوی تَدُفَعُمُ الْمُؤْمِنِیْنَ کُونکہ بیان کے لئے نہایت منفعت بخش فابت ہوگا۔ اس کے بعد بتایا کہ وہ منفعت بخش فابت ہوگا۔ اس کے بعد بتایا کہ وہ منفعت بخش اصول حیات کیا ہے۔ ومکا مخکفت الحجوق والوٹس اللّالیکٹیڈون (51:54)۔ ان سے کہدوے کہ ہم نے تمام انسانوں کو خواہ وہ حضری ہوں یا بدوی (جن وانس کے معانی کے لئے ان الفاظ کو اپنے مقام پردیکھئے) اپنی عبادت کے لئے مان الفاظ کو اپنے اپنے مقام پردیکھئے) اپنی عبادت کے لئے بیدا کیا ہے۔ بیدہ کام بیں جن میں ابتداءً مشقت اٹھانی پڑے گی (اس لئے کہ والسیفی الاوگوئ کو ہمیشہ مشقت اٹھانی پڑے گی (اس لئے کہ والسیفی الاوگوئ کو ہمیشہ مشقت اٹھانی پڑتی ہے) لیکن اس سے بیز تسمجھ لینا کہ بی مشقت اس لئے ہے کہتم محنت کروا ور ہم تمہاری محنت کی کمائی کھا کیں۔ بالکل نہیں۔

مَّا اَوِیدُ مِنْهُمُ مِّنْ تِرُقِ وَمَا اَوِیدُ اَنْ یُطُعِمُونِ (51:57)۔ہم ان سے رزق نہیں چاہتے ۔ یعنی ہم ینہیں چاہتے کہ یہ کما کیں اور ہم کھا کیں۔ان کی یہ مشقت خودا نہی کے فائدے کے لئے ہے ( تسفع السمؤ منین )۔ آپ پہلے پہل جو پابندی بھی اپنے اوپرعائد کریں گے اس سے آپ کواپنے سابقہ معمول سے ہٹنا پڑے گا اور یہ گراں گذرے گا لیکن اس کے بعد جب اس پابندی کی نفع رسانیاں آپ کے سامنے آئیں گی تو وہ عین راحت بن جائیں گی۔

''مشقت اور منفعت' کے دونوں پہلوؤں کوسا منے رکھ کر عبد کے معنی ہیں ہے۔ تعبید کے معنی ہیں اونٹ (یا گھوڑے) کوسدھا کر جو تنے کے قابل بنادینا (لین وتاج) (اسے انگریزی میں Breaking یا Harnessing) کہتے ہیں۔ یعنی اس جانور کا اپنی تمام قو توں اور صلاحیتوں کو اس پروگرام کی تکمیل کے لئے صرف کرنا جو اس کے لئے متعین کیا گیا ہو۔ اس طرح سڑک کو کوٹ کر ہموار کر دینا تا کہلوگ اس پر آسانی سے چل سکیں' یہی تعبید کہلا تا ہے (لین وتاج)۔ آپ دیکھئے کہ ان کا موں میں ابتداء کس قدر محنت اور مشقت درکار ہوتی ہے لیکن آخر الامران کا نتیجہ کس قدر منفعت بخش ہوتا ہے۔ قانون کے مطابق زندگی بسرکرنے میں بھی یہی ہوتا ہے۔

لبذاعبادت کے معنی بیر ہیں کہ انسان اپنی تمام قو توں اور صلاحیتوں کو (سرکش وبے باک رکھنے کے بجائے ) قوانین خداوندی کے قالب میں ڈھال کرایک سدھائے ہوئے گھوڑے کی طرح منشائے خداوندی کے مطابق صرف کرے جس کا بتیجہ منفعت عامہ ہوگا۔ چنانچيقرآن كريم نے اعبُدُواالله وَاجْتَنِيُواالطّاعُون (36:36) ساس مفهوم كوواضح كرديا طاغوت (اس كمعن (ط-غ-ى) کے تحت دیکھئے) کے معنی میں سرکش قوتیں۔الہٰ ذا آیت کے معنی یہ ہیں کہاپنی قوتوں کوسرکش دیے باک رکھنے کی بجائے 'یاسرکش قوتوں کے منشاء کے مطابق صرف کرنے کے بجائے وانین خداوندی کے تالع رکھ کرصرف کرو۔ دوسری جگدہے کا تعیب القیطان (44:41)۔ اس کے معنی بھی یہی ہیں کہ سرکش قو توں کی اطاعت مت کرو (اس کے معنی پنہیں کہ شیطان کی پرستش مت کرو۔ دنیا ہیں شیطان کی پرستش کوئی بھی نہیں کرتا۔عراق میں (موصل کے قریب) ایک باطنی فرقہ (یزیدی) کے متعلق مشہور ہے کہ وہ شیطان کی پرستش کرتے ہیں لیکن ایک انگریز خاتون نے ان لوگوں کے کوائف ومعتقدات کا ذاتی طور پرمطالعہ کر کے (''ملک طاوُس'' کے نام ہے ) ایک كتاب شائع كى ہے جس ميں بتايا كيا ہے كه بيلوگ شيطان كى پرستش نہيں كرتے بلكه اس سے ڈرتے بہت ہيں اوراس وجہ سے اس كے خلاف کے نہیں کہتے۔)"شیطان" کامیمنہوم آیت کے الگے کلڑے نے واضح کردیا کہ اِن اللّیطان کان لِلرّ حلی عصیاً (44:19) کیونکہ شیطان خدا کے قوانین واحکام سے سرکشی اختیار کئے ہوئے ہے۔اس میں خارجی قوتوں کےعلاوہ انسان کے اپنے جذبات بھی آ جاتے ہیں جوقانون خداوندی سے سرکشی برتیں ( دیکھیے عنوان ڷ \_ ط \_ ن ) \_ نیز قر آ ن کریم کی وہ آیات جن میں کہا گیا ہے کہ أَفَرَ ءَيْتَ مَنِ التَّخَذَ اللَّهَةُ هَوْمةُ (45:23) كيا تونے اسے بھی ديکھا جس نے اپنے جذبات ہی کواپناالہ بناليا؟ \_سورة فحل کی مندرجہ بالاآيت (16:36) يون ہے۔ وكقكُ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةِ رَسُولًا أِن اعْبُدُواللّه وَاجْتَنبُواالطّاعُونَ وَيعن ضدا كاطرف سے جو رسول بھی آتا تھاوہ یبی پیغام لاتا تھا کہ 'اللہ کی عبودیت اختیار کرواور طاخوت سے اجتناب کرو'۔ اس تقابل سے 'اللہ کی عبودیت' کا مفہوم واضح ہوجا تا ہے۔ کیونکہ دوسری جگہ ہے کہ ذراان لوگوں کا حال دیکھو جواپنے ذہن میں یہ بچھتے ہیں کہ وہ قرآن پراور کتب سابقہ پرایمان رکھتے ہیں یویڈ وی آئ بیکھٹر والیہ (4:60)۔ اور چاہتے یہ ہیں کہ اپنے معاملات کے فیصلے غیر خدائی قوانین کی روسے کرائیں حالانکہ انہیں تھم دے دیا گیا ہے کہ وہ غیر خدائی قوتوں سے اجتناب کریں معاملات کے فیصلے غیر خدائی قوتوں سے اجتناب کریں (۲/۲۵۷)۔ اس سے ظاہر ہے کہ طاخوت سے اجتناب کے معنی یہ ہیں کہ انسان اپنے معاملات کے فیصلے نہ تو اپنے ذاتی جذبات و خیالات کے مطابق کرے اور نہ ہی غیر خدائی قو انین کے مطابق کرائے۔ اس کو خیالات کے مطابق کرے اور نہ ہی غیر خدائی قوانین کے مطابق کرائے۔ اس کو اعبدوا اللہ کہا گیا ہے۔ یعنی خدا کی عبودیت اختیار کرنا۔ یہ ہے عبادت کا قرآنی مفہوم۔

قر آن کریم نے ''خدا کی عبادت'' کی اصطلاح ٹھیک ان معنوں میں استعال کی ہے جن معنوں میں آج کل'' حکومت'' کا لفظ استعال بوتا ہے۔سورة كهف يس ايك جكه ہے كه و كل يشوك بعيادة رية أحكا (18:110)-"ان كوچا ہے كهوه استار ب "عبادت" يس كى كوشر يك ندكرين" اوردوسرى جكدالله تعالى كم تعلق بىك ولايشوك في خلية أحدًا (18:26)-"وه اينى حكومت مين كسى كوشر كين نبيس كرتا " \_اسى طرح سورة يوسف مين يهليكها كياكه إن الْكُلُمُ اللَّا يلتا (12:40) \_ " حكومت الله ك سواكى كىنبيں ہوكتى" ـ اوراس كے بعدكها أمر كالا تعبد والا آياة (12:40)-"اس نے حكم ديا ہے كماس كے سواكى كى عبوديت (محكوميت) اختيار ندكرو' ـ آپ نے ديكھا كر آن كريم كس طرح' و حكومت' اور' عبادت' كالفاظ مرادف معاني ميس استعال كرتا ہے۔قصہ حضرت موی علیہ السلام میں ہے کہ آپ نے فرعون سے کہا کہتم اپنے جواحسانات جتارہے ہو تووہ ان کے سواکیا ہیں أَنْ عَبَدُتَ بَنِي إِنْهِ آءِيْلِ (26:22) كمتم نه بن اسرائيل كوا بنا محكوم بناركها بـ اسى طرح قوم فرعون كايةول قرآن كريم فيقل کیاہے کہ (انہوں نے کہا کہ ) کیا ہم ان دو ( بھائیوں ) کی بات مان لیں جو ہمارے جیسے انسان ہیں۔ وَقَوْمُهُمّا کَنَا عَبِدُونَ (23:47) ۔ اوران کی توم ہماری محکوم ہے۔ ان معاملات میں بھی بیرمادہ ، حکومت کے معنوں میں استعمال کیا گیا ہے۔ قرآن کریم کامقصود بیہ ہے کہ انسان صرف قوانین خداوندی کی محکومی اختیار کرے۔ کا فراور مومن میں یہی فرق ہے۔اس کا واضح ارشاد ہے کہ وَ مَنْ لَمْ يَخَلَمْ بِهَا ٱنْذَلَ اللهُ فَأُولَاكَ هُمُ اللَّفِرُونَ (5:44) -جوتوم قرآن كريم كه مطابق حكومت نبيس كرتى ويهي لوك كافر ہیں۔اسی لئے قرآن کریم نے واضح الفاظ میں کہددیا ہے کہ جماعت مومنین کوحکومت اسی لئے دی جائے گی کہ(۱)ان کے دین کا تمكن ہوسكے(٢) پيضداكي 'عبادت' كرسكيس (يعبُكُ وُنَافِي ) اور (٣) اس كے ساتھ كى چيز كوشر يك ندكريں لا يُشْرِكُون بِيْ شَيْعًا (24:55)۔ ظاہر ہے کہ اگر ' عبادت' سے مرادمحض پر ستش ہوتو اس کے لئے اپنی حکومت کا ہونا ضروری نہیں ہوتا۔ پر ستش تو ہر حکومت میں ہو یکتی ہے۔ ہمیں انگریز کی غلامی کے زمانے میں بھی''خدا کی پرستش'' کی پوری پوری آ زادی حاصل تھی۔البذا''اللہ کی عبادت''سے مفہوم اس کے احکام کی محکومیت اختیار کرنا ہے۔ یعنی قرآن کریم کے مطابق حکومت قائم کرنا۔

ظالم اور جابر بادشاہوں اور سرداروں کے خلاف جنگ کر کے ان کی مظلوم رعایا کوا پی جفاظت میں لے لیا جاتا تھا تو ان کی پناہ میں آئے ہوئے لوگوں کو عبید کہتے تھے (اس لئے کہ ان لوگوں کو متنبر حاکموں کے پنجہ استبراد سے چھڑا نے کے لئے سخت مشقت اٹھائی پردتی تھی کیان میر چیز آخر الا مران مظلوموں کے لئے ہوئی منفعت بخش خابت ہوتی تھی ۔ عبید اور عباد ۔ عبد کی جمع ہیں ۔ عابد کی جمع بیان میں اور عباد و ناور عبد ہوئی ہو آئے مظلوموں کولوگ غلام علیہ ون اور عبد ہوئی ہیں )۔ پناہ دینے کا بیجذ برزیادہ عرصہ تک قائم ندرہ سکا اور اس طرح ہاتھ میں آئے ہوئے مظلوموں کولوگ غلام بنانے لگ گئے ۔ اب انہی کو عبد اور عبد کہنے گئے ۔ یوں اس لفظ میں غلامی اور گلومی کے معنی پیدا ہوگئے (تاج) ۔ چناخچ قرآن کر کیم میں عبابد کے معنی گلوم اور تاجی کے عبد کے معنی غلام (1973ء) واضح ہیں ۔ اس سے اس لفظ میں اطاعت شعاری کا مفہوم آگیا ہے ۔ چناخچ اب تعبد اور تبذلل ہم معنی استعال ہوتے ہیں ۔ (یعنی مطبع ومنقاد ہوجانا) قانون کے میں اس خی جھک جانا) ۔ تعبد و تبذلل کا یکی جذبہ پرسٹش کے اندر کا رفر ما ہوتا ہے ۔ اس سے عباد ق کے معنی پرسٹش ہو گئے ۔ قرآن کر یم میں ہو تھی ہوں گئے گئے ابن ان کا عقیدہ ہے کہ میں وہود ہوتے ہیں اور جن کے متعاتی ان کا عقیدہ ہے کہ معنودوں کے جوان لوگوں کو ذبن میں مجرد شکل ( Abstract Form ) میں موجود ہوتے ہیں اور جن کے متعاتی ان کا عقیدہ ہے کہ وہ آئیس نفع یا نقصان پہنچا سے ہیں ۔ لہذاوہ ان کے سامنے طبع یا خوف ( جلب منفعت یا دفع مصرت ) کے خیال سے جھکتے ہیں ۔ بہی بنیاد میں کہ گھوی اختیار کرنے کے لئے بھی ہوتی ہے ۔

ابتدائی مشقت کے پیش نظراتی مادہ سے عبد یہ عبد آتا ہے جس کے معنی نفرت یا بیزاری کا اظہار کرنا ہے (تاج ولین نیز کتاب الا هتقاق) ۔ چنا نچے سورة زخرف میں ہے قال اِن کان لِلوّ خیلن وکر ہ فا کا اَوْل الْعلم بین (43:81) ۔ جس کا مطلب بیہ کہ ان سے کہدو کہ اگر کوئی رحمان ایسا ہوسکتا ہے جس کے یہاں اولا دبھی ہوتی ہوتو میں سب سے پہلا شخص ہوں گا جواس شم کے رحمٰن سے نفرت و بیزاری کا اظہار کر دے (ابن قتیبہ (القرطین ج/۲ صفحہ ۱۵۵) ۔ (ایسے رحمٰن کو دور ہی سے سلام ہے) ۔ واضح رہے کہ اگر عبد یہ وعبد یعبد ہی سے فاعل مانا جائے تو اس کے معنی فر ماں بردار کے ہوں گے۔ اس شکل میں اس جملہ شرطیہ کا مفہوم بیہوگا کہ اگر رحمٰن کا کوئی بیٹا ہو ہی نہیں سکتا اس لئے اس بیٹے کہ اگر ماں بردار ہوں 'لیکن چونکہ اس کا کوئی بیٹا ہو ہی نہیں سکتا اس لئے اس بیٹے کے فر ماں بردار ہوں' لیکن چونکہ اس کا کوئی بیٹا ہو ہی نہیں سکتا اس اسے کے فر ماں بردار ہو نے کا سوال ہی پیرانہیں ہوتا۔

العبد کے پہلے معنی انسان کے ہیں خواہ وہ آزاد ہو یا غلام۔ پھرزیادہ تربیغلام کے لئے استعال ہونے لگا (تاج)۔ لہذا قرآن کریم میں

(۱) جہاں اللہ کی عبادت کا ذکر ہوگا اس کے معنی ہوں گے تو انین خداوندی کی برضاورغبت اطاعت جس سے نہایت منفعت بخش نتائج مرتب ہوں گے۔ چونکہ جذبات اطاعت وفر ماں پذیری کے اظہار کے لئے کوئی محسوس انداز اختیار کرنا۔ (مثلاً جھکنا) انسان کے لاشعور میں چلا آ رہا ہے اس لئے قرآن کریم نے بھی اظہار جذبات کے اس محسوس انداز کا لحاظ رکھا ہے۔لیکن اس نے اسے بھی ایک اجتماعی حیثیت دے دی ہے۔ (تفصیل کے لئے دیکھئے صلواۃ جوص۔ ل۔ و کے عنوان کے ماتحت درج ہے)۔ یعنی خدا کے سامنے جھکنا (رکوع و تیجود) اس حقیقت کامحسوس مظاہرہ ہے کہ ہم قوانین خداوندی کے سامنے سرتسلیم نم کرتے ہیں۔ ہم ان کی اطاعت اور فرماں پذیری کو قبول کرتے ہیں۔ سورۃ بقرہ میں دیکھئے اسلمت اور نعبد مرادف معانی میں استعال ہوئے ہیں۔ اس کوالدین کہا گیاہے (2:131-133)۔ نیز مسلمون اور عابدون اور مخلصون بھی (318; 138)۔

(۲) جہاں طاغوت اور شیطان کی عبادت کا ذکر ہوگا اس سے مفہوم یا تو انسان کے خود اپنے جذبات کی اطاعت ہوگی یا دوسرے انسانوں کے احکام کی اطاعت ۔ان میں متبد حکمرانوں کی محکومیت اور ذہبی پیشواؤں کی عقید تمندانداطاعت بھی شامل ہوگی ۔اس کے مقابلہ میں''خداکی عبادت''سے مراد ہوگی اس کے تو انین کی اطاعت ۔خداکی محکومیت ۔

(۳) جہاں بتوں یادیوی دیوتاؤں کی عبادت کا ذکر ہوگا وہاں ان کی تو ہم پرستانہ پرستش مفہوم ہوگا۔ان کی پرستش کا جذبہ محرکہ بھی وہی ہوتا ہے جو بادشا ہوں کے سامنے جھکنے کا ہوتا ہے۔

(۴) عباد السوحمن کے معنی ہوں گے وہ لوگ جو صرف قوانین خداوندی کی اطاعت کریں۔جواپئی تمام قو توں اور صلاحیتوں کواس راستہ (Channel) پرڈال دیں جواس کے قانون نے متعین کیا ہے۔ اس سے التّاک نعبد کہ (1:4) کامفہوم واضح ہے۔ لیمی ہم صرف تیرے قوانین کے سامنے بھکتے ہیں۔ہم صرف تیری محکومیت اختیار کرتے ہیں۔ہم اپنی تمام قو توں اور صلاحیتوں کو (ایک سدھے ہوئے گھوڑے کی طرح) اس مقصد کے حصول کے لئے صرف کرتے ہیں جو تو نے ہمارے لئے مقرر کیا ہے۔

اجتماعات صلوٰۃ میں اٹھنا اور جھکنا انہی جذبات اطاعت وفرماں پذیری کامحسوس مظہر ہے۔لیکن خدا کی عبادت اس حد تک محدود نہیں۔اس کی عبادت سے مقصود بیہ ہے کہ انسان زندگی کے ہرسانس میں قوانین خداوندی کی اطاعت کرے۔ وکماً محکَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْدِنْسَ اِلَّا لِیکُوْبِکُرُوْنِ (55:55) سے بہی مقصود ہے۔

ا تنااورواضح کردیناضروری ہے کہ'' قوانین خداوندی کی محکومیت' اختیار کرنے سے مقصد بیہ وتا ہے کہ انسان کواس دنیا میں جنت کی خوشگوار یوں کی زندگی نصیب ہوجائے اور اس کی ذات کی الی نشو ونما ہوجائے جس سے بیمرنے کے بعد زندگی کی مزیدار تقائی منازل طے کرنے کے قابل ہو سکے۔ یہ'' محکومی'' در حقیقت' زندگی کی بلند مستقل' اقدار کوازخود اپنے او پر عائد کرنا ہوتا ہے۔ یہ منازل طے کرنے کے قابل ہو سکے۔ یہ'' محکومی'' در حقیقت' زندگی کی بلند مستقل' اقدار کوازخود اپنے او پر عائد کرنا ہوتا ہے۔ یہ منازل طے کرنے کے لئے اس میں (Self-Imposed Restrictions) کا وہ منہوم ہوتا ہے جسے زمانہ قدیم کے انسان نے فطرت کی قوتوں سے ڈرکز انہیں خوش کرنے کے لئے' اپنے ذہن سے وضع کیا تھا۔

خواجهاز هرعباس فاضل درس نظا می 021-3554919 Skype: AZURE.ABBAS www.azharabbas.com

## محترم جناب جاوید چومدری صاحب کی خدمت میں چند گذار شات

محترم جناب جاوید چوہدری صاحب . T.V کے مشہورا ینگر اورا یک معروف کالم نگار ہیں۔ T.V کے دیگرتمام پروگرام چھوڑ کر
ہم ان کا ہی پروگرام و کھتے ہیں۔ وہ اپنے پروگرام کے شروع میں جوتمہیدی وتعارفی کلمات کہتے ہیں ان سے ان کی قابلیت نمایاں ہوتی
ہے۔ البت ہم نے ان کا کالم بھی مطالعہ نہیں کیا تھا۔ کل گذشتہ روز ان کا ایک کالم' عاشی نہیں اُمتی' نگاہ سے گذرا۔ بیکالم مشہورا خبار
ایک پیرس کے 5 اکتوبر 2014ء کے ایشو میں طبع ہوا ہے۔ مضمون کا عنوان بہت اچھا ہے اور قر آن کریم کے مطابق ہے۔ لیکن انہوں
نے جو پھھاس مضمون کے اندر تحریر فرمایا ہے وہ خدتو قر آن کریم کے مطابق ہے اور دنہ ہی ان کی علی سطے کوئی مطابقت رکھتا ہے۔
مضمون چار کالمر پر مشتل ہے لیکن ہم صرف اس کے ایک یا دو ہی اقتباس پیش کریں گے۔ اور اس کے بعد ان کی خدمت میں چند
گذارشات پیش کریں گے جونہایت خلوص سے پیش کی جارہی ہیں۔ وہ ان پر خور فرما کیں۔ ہم تو ان کے لاکھوں ناظرین میں سے ایک
ہیں۔ لیکن ہمیں وہ اس کئے عزیز ہیں کہ ہم روز اندان سے سکرین پر ملتے ہیں۔ وہ گھر کا ایک فردہی معلوم ہوتے ہیں۔ انہوں نے اپنا بیہ
مضمون ان الفاظ سے شروع کیا'' ہم جب تک نبی اگرم عیا ہے۔ ہماری زندگی عشق رسول سے شروع ہوتی ہے اور عشی رسول پر ختم ہوجاتی مسلمان نہیں ہو سکتے۔ یہ دنیا کے ہر مسلمان کا ایمان ہے۔ ہماری زندگی عشق رسول سے شروع ہوتی ہے اور عشی میں عازی علم دین شہید کی
موت مرنا چا ہتا ہوں''۔ اس کے بعد جاوید نے ایک اگرم کی ذات مبار کہ سے عشق ہے اور میں اس عشق میں عازی علم دین شہید کی
موت مرنا چا ہتا ہوں''۔ اس کے بعد جاوید نے ایک امتی ہونے اور سنت پھل کرنے پر بھی اصرار کیا ہے۔

جن جذبات کامحترم جناب جاوید چو بدری صاحب نے اظہار فرمایا ہمیں ان کے جذبات کا احترام ہے۔ لیکن جذبات سے الگ ہوکراگر آپ غور فرما ئیں تو حقیقت حال ہیہ ہے کہ اگر چوشق عربی زبان کا لفظ ہے لیکن قر آن کریم میں بیلفظ آیا ہی نہیں۔ اور خد ہی قر آن کریم میں بیلفظ آیا ہی نہیں۔ اور خد ہی قر آن کریم نے عشق خداوندی یاعشق رسول کا مطالبہ کیا ہے سارے قر آن میں ہر جگدا طاعت رسول کا حکم آیا ہے اور بار بار آیا ہے۔ امام راغب نے ولک ن الله حب الدیم الاہمان (49:7) کے معنے ''لیکن خدا نے تم کو ایمان عزیز بنادیا'' کیے ہیں۔ ارشاد عالی ہے آگا گا الله نیان المنافظ کو ایمان عزیز بنادیا'' کیے ہیں۔ ارشاد عالی ہے آگا گا الله نیان المنافظ کو المنافظ کو ایمان علی المنافظ کا المنافظ کو ایمان عزیز بنادیا'' کے میں المنافظ کو ایمان سے۔ اس آیت کر یہ میں ترجمہ تحریر نظمی کا ترجمہ حضرت شخ الہند نے ''تما کو نیادہ ہیاری ہیں اللہ ہے'' کیا ہے۔ امام راغب نے این استحکیوا المنافظ کی المالی آن

مشہور درسی لغت مصباح اللغاۃ نے اس کے معنے فضیلت وینا کیے ہیں۔اس نے استجبت الکفر علی الایمان کے معنے 'اس نے کفر کوایمان رِفضيك دى ' كيا بـ لغاة القرآن من مرقوم ب قُل إن كُنْتُمْ تَعِبُون الله فَالَيْعُونِ يُعْفِينُكُمُ اللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ والله عَفُورٌ رَحِيْمٌ وَقُلُ أَطِيْعُوا اللهَ وَالرَّسُولَ \* فَإِنْ تَوَكَّوْا فَإِنَّ اللهَ لا يُحِبُّ الْكَفِرِينَ (32-313) - ترجمه 'ان سے كهدوكما كرتم الله ہے محبت کرتے ہوتو میرااتباع کرواللہ تم ہے محبت کرے گا اور تمہارے قصوروں کومعاف کردے گا اوراللہ حفاظت کرنے والا رحم کرنے والا ہے۔ان سے کہہ دو کہ اللہ ورسول کی اطاعت کرو۔ پھرا گریدلوگ اس سے پھر جائیں تو اللہ کا فروں سے محبت نہیں کرتا۔اس آیت میں اللہ سے حبت کرنے کے معنے قوانین خداوندی کی اطاعت ہے۔ إن كُنْتُمُ رُحِيُون الله كَ تَغْير اطبعوالله نے كردى ہے اوراس كے مقابل میں تولوا (روگروانی کرنے) کے لفظ نے اس کی مزیدوضاحت کردی چنانچیان آیات میں بھی خداسے محبت سے مراداس کے احکام کی اطاعت ہے۔جواس نظام کے مرکز کی وساطت سے کی جاتی ہے جواس کے قوانین کونا فذکرنے کے لئے متشکل ہوتا ہے۔ اِس کے بعد محترم جاوید صاحب نے بالکل درست بات تحریر کی ہے اور عاشق رسول ہونے کے بجائے امتی ہونے اور عمل کرنے پراصرار کیا ہے۔خاص طور پرسنت نبوی پڑمل کرنے پرزیادہ زورویا ہے۔ بیہ بؤی خوش آئنداورمبارک بات ہے تحریک طلوع اسلام کا بھی یہی موقف ہے کہ اگر مسلمان حضور علی اللہ کی سنت کا اتباع کرنے لگیں تووہ یقیناً دنیاو آخرت میں سرخروہوں گے۔سنت کے مفہوم کی وضاحت بیے کہ جواعمال حضور علی نے ذاتی طور پر کئے اور جوحضور کے ذاتی معمولات زندگی تھے وہ سنت نبوی میں شامل نہیں ہیں۔ان کا اتباع بھی ضروری نہیں ہے۔اگر حضور کسی دن مثال کے طور پر جپاول تناول فرماتے تھے تو مدینے میں سب صحابہ اِس دن عاول نہیں کھاتے تھے۔اگر حضور علی کے کیڑے کہا نہیں ہے۔اگر حضور علی فی برسواری کرتے تھے تو یہ عربوں کی معاشرت تھی میردین کا حصہ نہیں ہے۔حضور علی اینے نواسوں سے بہت محبت کرتے تھے۔ پیھفور کا ذاتی فعل تھااس کا دین سے کوئی تعلق نہیں ۔ نہ ہی پیسنت نبوی ہے اور نہاس کا اتباع ضروری۔ اکثر علماءِ کرام نے اس موقف کی تائید وتصویب فرمائی ہے۔خاص طور پرمولا نامودودی نے دو تھیمات 'میں یہی موقف اختیار کیا ہے۔جس کے بہت سے حوالہ جات اورا قتباسات رسالہ طلوع اسلام میں طبع ہوتے ہیں۔ہم ضمون کی طوالت کے پیش نظران کو یہال نقل نہیں کررہے ہیں۔ ہاں البتہ جو کام حضور علیت نے اقامت وین کےسلسلے میں سرانجام دیتے ہیں یادین کے استحکام یااس کورواں رکھنے کےسلسلہ میں سر انجام دیے ہیں وہ ایک ایک کامسنت نبوی ہے۔اوران کا اتباع کرناضروری ہے۔ارشادعالی ہے قُل طیزہ سینیل آدعوا الی الله على بصيرة أناً وكمن البَعَيْني (10:108)-ترجمه: ان سے كهدوكمبراطريقة توبيب كديس (لوگول) كوخدا كى طرف مضبوط دلاكل ك ساتھ بلاتا ہوں اور میر مے بعین بھی۔ بیہ ہے سنت ِرسول علم وبصیرت کی رُوسے دین کوپیش کرنا اور دلائل و براہین کے زور پر دوسروں کو مطمئن کردینا پیسنت نبوی ہے۔ یہی ایک مومن کاشیوہ ہونا جا ہے ۔ جوشخص دین پیش کرنے میں اس طریقہ سے سرکشی اختیار کرے گاوہ سنت رسول کامخالف ہوگا۔

ضمناً یہاں میہ بات عرض کی جاتی ہے کہ حضور علی تھے کی سیرت میں ایسے بہت ہے مواقع تاریخ میں درج ہیں جن میں حضور علی اللہ نے کفارومشرکین یا اہل کتاب کے سامنے دین پیش کیا۔ قرآ نِ کریم کے وی اللی ہونے کے دلائل دیئے۔خصوصاً ''ہماری تاریخ میں ایک واقعہ مبابلہ کا آتا ہے جس کی تفصیل ہماری ساری تاریخ کی کتابوں میں مندرج ہے۔دوایات کے مطابق اہل کتاب سے حضور علی تھے کا بیمناظرہ تین روز تک جاری رہااور اِس کی تفصیل موجود ہے لیکن کسی کتاب میں میتر برنہیں ہے کہ حضور نے ان تین دنوں کے دوران کیا دلائل دیئے۔اگروہ دلائل کسی کتاب میں ہوتے تو وہ سونے سے لکھنے کے قابل ہوتے۔اور ہم مسلمانوں کا سرمایہ حیات ہوتے۔ لیکن ہمارے موزجین کاعلمی مزاج ہی نہیں تھا۔

حضور کی دوسری سنت یہ ہے کہ حضور نے فرمایا فقک کیفٹٹ ویکٹو عُکٹوا مِن فکیلہ ما افکا تعقیقون (10:16)۔ ترجمہ: بیستم میں ایک عمر رہ چکا ہوں۔ کیا بھرتم نہیں سوچتے بعنی میری ساری زندگی تہارے سامنے کھلی کتاب کی طرح ہے۔ میراصد تن امانت و دیانت اور اخلاق حسنہ تہارے ہاں ضرب المثل بن گئے ہیں۔ تہہیں اس بات پر غور کرنا چاہئے کہ جس پاک طینت انسان نے چالیس سال کسی پر جھوٹ اور افتراء مجموثا الزام نہ لگایا ہو۔ بھی جھوٹ نہ بولا ہو کیا وہ ایس جسارت کرسکتا ہے کہ وہ معاذ اللہ خداوند قد وس پر اس قدر برا جھوٹ اور افتراء باندھ سکے۔ ہمیں اس آیت سے میاصول اخذ کرنا چاہئے کہ قائد اور لیڈراس شخص کو بنانا چاہئے جس کا ماضی صاف وشفاف ہواور داغدار

نہ ہوئیہ ہے سنت نبوی کا اتباع اور بیہ ہے سنت نبوی کی پیروی۔ جوحضرات عربی معاشرت کودین کا ایک حصہ گردان کرایک خاص طرح کی تراش وخراش 'اورایک خاص وضع کا حلیہ بنانے کو اتباع سنت قرار دیتے ہیں وہ غور کریں کہ ان میں کتنے حضرات اتباع سنت میں اپنے ماضی کواپنی صدافت کے ثبوت میں پیش کر سکتے ہیں۔

رسول الله کسب سے بڑی سنت ہیہ کہ آپ نے قرآنِ کریم کا نظام قائم فرمایا۔ اگرقرآ فی نظام قائم کرنا فرض نہ ہوتا تو رسول الله اس درجہ مصائب برداشت کر کے اس کو کیوں قائم فرماتے۔ حضور نے اپنے دشمنوں سے 82 دفا می لڑا کیاں لڑیں۔ کین اپنے مطمح نظر کو ایس اورجہ مصائب برداشت کر کے اس کو کیوں قائم فرما نے حضور نے اپنے دشمنوں سے 82 دفا می لڑا کیاں لڑیں الیس کی است ہرگز نہیں تھا تو کیا حضور نے اپنے فرائض منصی سے تجاوز کیا تھا۔ یہ بات ہرگز نہیں تھا تو کیا حضور نے اپنے فرائض منصی سے تجاوز کیا تھا۔ یہ بات ہرگز نہیں تھا ہے لئے نظام کا قائم کرنا حضور پر فرض تھا۔ ارشاد ہوتا ہے۔ کھوا آلیزی آؤسک روسوں کو ہدایت اور سچاد میں دے کر بھیجا تا کہ اس کوتمام دینوں پر کھی اور گواہی کے لئے تو اللہ بی بات ہر ہیں کہ اسلامی نظام قائم کریں۔ آپ کر بہ بیس حدی اور دین دونوں الفاظ آئے ہیں۔ حدی گا قانون اور ضابطہ کی شکل ہیں قرآن کے اندر ہے اور کہ اسلامی نظام قائم کریں۔ آپ کر بہ بیس دندگی ہر کرنے کو جرم قرار دیا ہے جود مین کہ بلاتا ہے۔ ہدایت اور دین دونوں منزل من اللہ ہیں۔ جب اس حدی کو کو کی فام عین زندگی ہر کرنے کو جرم قرار دیا ہے 32 کہ جس نظام کے اندرز ندگی ہر کرر ہے ہیں قرآن کی کہ وسے دہ جرم ہے۔ اس وجہ ہم ہو اور تھی ہوگئی اور حکم ہوا

ختم نبوت کے بعد چونکہ کسی نبی کونبیں آنا تھااس لئے اقامت دین کی ذمہ داری امت کے سپر دکی گئی۔ صدراول کے پھی طرصہ بعد مسلمانوں میں ملوکیت بشروع ہوگئی اور اسلام کا نظام ختم ہوگیا۔ خود حضور کے دور میں بینظام دس لاکھ میل پر شختمل تھا۔ اور حضور نے اپنے مبارک عبد میں مقامی حکام بھی مقرر کردیئے تھے جن کی معرفت رسول اللہ کی اطاعت ہوتی تھی۔ اور ان کوبی قرآن میں اولوالا مرکہا گیا ہے۔ ہاری پیشوائیت کے نزدیک بھی اولوالا مرکی اطاعت اتنی ہی ضروری ہے جس قدر رسول کی اطاعت ضروری ہوتی ہے۔ اور بید اولوالا مرصرف اسلامی مملکت میں ہوتے ہیں۔

حضور علی کے محم تھا کہ قرآن کریم کوفوراانسانیت کو پہنچادو۔ بکیٹم مکا اُڈیل اِلیٹک مِن تَریٹک (5:67) جوتم پرنازل ہواہوہ پہنچا دو۔ وہی البی اگر تلواریں چلنے کے دوران بھی نازل ہوتی تواس کا پہنچا نا ضروری تھا۔ اسی طرح حضور علی ہے پہنچ فرض تھا کہ فائے کھر میں تو تو البی اگر تکواریں چلنے کے دوران بھی نازل ہوتی تواس کے مطابق فیصلے کروظا ہرہے کہ جس مملکت میں قرآن کے مطابق فیصلے ہوں گے وہ اسلامی مملکت ہی ہو تھی ہے غیراسلامی مملکت میں تو قرآن کے مطابق فیصلے نہیں ہوسکتا۔ قرآن کریم تو ما انزل کے علاوہ کی قانون کو قانون سندنہیں کرتا۔

سورہ ما کدہ میں ارشادہ وتا ہے وکمن گئر میں گئر الله فاولیک کھٹر الطابون الطابون الظابون الفیسقون (5:47; 5:45; 5:45) جولوگ قر آن کے مطابق فیصلے نہیں کرتے وہ کا فر ظالم اور فاسق ہیں۔سورہ کہف میں ارشاد ہے لایشوک …… اُحدا (18:26)۔ترجمہ: وہ اپنے بھم میں کی کوشر یک نہیں کرتا۔ہم مسلمانوں نے ان واضح قطعی احکامات کے علی الرغم اللہ کے تعلم کے ساتھ انسانوں کے وضع کردہ احکامات وقوا نین کوبھی شامل کیا اور تھلم کھلا شرک کا ارتکاب کیا۔ محترم جناب جاوید چو ہدری صاحب ہے ہماری ورخواست ہے کہ وہ اِس طرف توجہ فرما کیں کہ جوشحص قرآن کی رُو سے مشرک کا فرز ظالم اور فاسق ہے۔ کیا اس کا عشق اور محبت بارگاہ خداوندی میں کوئی حیثیت رکھتی ہے۔اصل ہے کہ ہم مسلمان پیدائشی مسلمان ہیں۔اور صرف مردم شاری کے رجٹر کے مسلمان ہیں۔ ہم قرآنی مسلمان نہیں لایا۔قرآن تو انسانوں کوقانون وضع کرنے کا اختیار ہی نہیں و بتا۔ اسلامی مملکت کا کانسٹی ٹیوشن صرف قرآن نہوت ہے۔اسلامی مملکت قرآن کے قوانین واحکام جاری کرتی ہے۔
جونکہ یہ مملکت صرف قرآنی احکام جاری کرتی ہے۔اس لئے اس مملکت کی اطاعت عبادتے خداوندی ہوتی ہے۔اس کے علاوہ عبادت خداوندی اور کی اور طریقہ نہیں ہے۔

اسلامی مملکت کے ذریعے اللہ کے وعدے پورے ہوتے ہیں (11:6) اسلامی مملکت کے ذریعے اللہ کی مدوحاصل ہوتی ہے۔
(47:7; 22:40) اسلامی مملکت کے ذریعہ دعائیں پوری ہوتی ہیں اسلامی مملکت کے جوثمرات حاصل ہوتے ہیں ان کے تذکر کے سے طلوع اسلام کے دسائل بھرے پڑے ہیں۔اس مضمون میں جناب جاوید کے گوش گذار صرف اتنی بات کرنی ہے کہ سب سے اہم ترین بات اقامت دین ہے۔موجودہ دور میں وہ صرف اِس تکتہ کی طرف ہی توجہ کریں۔ جو حضرات اِس دور میں اقامت دین کی کوشش کررہے ہیں ان کا ساتھ دیں۔

یہ بات بھی واضح رہے کہ قر آنِ کریم نے شہید کالفظ اس معنے میں استعال ہی نہیں کیا جس معنے میں ہم اس کو استعال کرتے ہیں۔ قر آنِ کریم نے اس معنے میں المقتول فی سبیل اللہ کے الفاظ استعال کئے ہیں۔3:169; 2:154۔ جبکہ شہید شہدا کے الفاظ بہت مقامات پرآئے ہیں اور قر آن نے اس کے معنے گواہ اور نگران کے کئے ہیں۔ (4:135)۔

یہ بات بھی واضح رہے کہ المقول فی سبیل اللہ اس مخص کو کہتے ہیں جوا قامت دین کی کوشش کرتے ہوئے تل ہو۔ (4:76) اس کے علاوہ بیم رتباور کسی کو حاصل نہیں ہوسکتا۔ اگر محتر م المقام جاوید چو ہدری بیم رتبہ حاصل کرنا چاہتے ہیں اور حقیقت میں ان کی بیہ آرز و ہے تو انہیں لازم ہے کہ وہ اقامت دین کی کوشش کریں۔

ایک بات اور بھی واضح کرنی ضروری ہے کہ آج کل اسلامی حکومت کا چرچاعام ہے۔اسلامی مملکت تو ایمان اورا عمال صالحہ کا نتیجہ ہوتی ہے۔اس نظام کی تو اساس ہی الاساء الحسنی ہوتے ہیں۔اللہ تعالیٰ کا نام السلام ٔ الرحمٰنُ الرحیمُ ربُ راز ق اور روُف ہیں۔اس نظام کی اساس بیصفات باری تعالیٰ ہوتی ہیں۔انسانی ذات میں نہ صرف رید کہ بیتمام صلاحیتیں خوابیدہ (Darmant Latent) موجود ہوتی ہیں بلکہ انسانی ذات ان تقاضوں کو پورا کرنے کی ہروقت سی وکوشش کرتی رہتی ہے۔ اس لئے اس معاشرہ میں سلامتی رتم کر ہو ہیت وغیرہ ہوتی ہیں۔ قرآن کریم میں ارشاد ہوتا ہے و عک الله الگذیئی اُمنٹوا مینگڈہ و عَیدلوا الضّالِحاتِ لَیسْتَخْلِقَتْهُمْ فِی الْاَرْضِ کُلُهُ النّبَخْلَقَ اللّهُ اللّذِیْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَکَیْتُوکَ لَهُمْ وَیْنَهُمُ الّذِی ارْتَظٰی لَهُمْ (52:24) اے ایمان والوقم میں ہے جن لوگوں نے ایمان قبول کیا اور اعمال صالحہ سرانجام دیے ان سے الله تعالیٰ کا وعدہ ہے کہ وہ ان کوز مین پرضر ورغلبودے گا ، جس طرح ان لوگوں کوغلبہ حاصل ہوا جو ان سے پہلے گذر چکے ہیں۔ اور ان کے اِس دین کو قائم کرے گا جو اس نے پند کیا ہے۔ غور فرما کیس قرآن کریم نے کیے واضح الفاظ میں کہد دیا کہ ایمان اور اعمال صالحہ کا ازخود میہ تنجہ ہے کہ اس قوم کوغلبہ و کمکن حاصل ہوگا۔ اس کے لئے کسی فساد تشود کو معنوں میں ارشاد ہوتا ہے ویجی الله الحق پوگلیتہ وکو گئے گا المنجور مُون کی اجازت نہیں ہے۔ سورہ یونس میں ارشاد ہوتا ہے ویجی الله الحق پوگلیتہ وکو گئے گا المنجور مُون کا دریے تابور کا کوئی اجازت نہیں ہے۔ سورہ یونس میں ارشاد ہوتا ہے ویجی الله الحق پوگلیتہ وکو گئے گؤ المنجور مُون کی اجازت ان کریم کے ذریعے تعمیری نتائے پیدا کرنے والے نظام حق کوقائم کرتا ہے۔خواہ اس کا ثبات ان لوگوں پر کتنا ہی گرال کا گذرے جنہوں نے ظلم پر کم یا ندھر کی ہے۔

43

یہ بات بھی خیال میں رہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں سے براہِ راست کوئی معاملہ نہیں کرتا ہے بات اس کے مقام بلنداوراعلیٰ مرتبہ کے خلاف ہے کہ وہ اپنے بندوں سے براہِ راست کوئی معاملہ کرتا ہے۔ رسول ہی لوگوں کو اس کے جو خلاف ہے کہ وہ اپنے بندوں سے براہِ راست کوئی معاملہ کرتا ہے۔ اس لئے جو خض بھی اللہ کی اطاعت کرتا جا بتا رسول ہی لوگوں کو اس کی ہدایات اس کے کلام اور اس کے احکامات سے آگاہ کرتا ہے۔ اس لئے جو خض بھی اللہ کی اطاعت ہوتی ہوتا ہے۔ کہ وہ اس کے رسول کی اطاعت بی ورحقیقت اللہ کی اطاعت ہوتی ہے من ایش طاعت بی ورحقیقت اللہ کی اطاعت ہوتی ہے من ایش کے اللہ کی اللہ کے اللہ کی اللہ کو اس کے رسول کی اطاعت کرتا ہے اس نے اللہ کی اطاعت کی ۔ رسول کا ہاتھ لوگوں کے لئے اللہ کے ہاتھ بربی بیعت کرتے ہیں۔ لئے اللہ کے ہاتھ بربی بیعت کرتے ہیں وہ بالواسط اللہ کے ہاتھ بربی بیعت کرتے ہیں وہ درحقیقت اللہ سے بیعت کرتے ہیں دور کی اللہ کو اور کا اللہ کو اور کا اللہ کو اور کی ہوتا ہے۔

الله کی اطاعت رسول کی اطاعت کے ذریعے ہوتی ہے اور رسول کی اطاعت اس کے اپنے مقرد کردہ مقامی (اولوالامر) کے ذریعے ہوتی ہے اور رسول کی اطاعت ہی طرح فرض ہوتی ہے (4:59) رسول کی وفات کے بعد رسول الله کی اطاعت ان کے جانشین کی معرفت ہوتی ہے۔ رسول الله علی کے حضرت ابو بکر شخصاس لئے حضرت ابو بکر گامتان کی معرفت ہوتی ہے۔ رسول الله علی کے بعد اسلامی نظام کے سربراہ آپ کا قائم مقام ہوجاتا ہے۔ اس کی اطاعت رسول الله کی اطاعت تھی۔ آپ علی کی وفات کے بعد اسلامی نظام کا سربراہ آپ کا قائم مقام ہوجاتا ہے۔ اس کی وضاحت خود حضور نے فرمادی تھی۔ (ترجمہ) رسول اللہ نے فرمایا جس نے میری اطاعت کی تواس نے الله کی اطاعت کی۔ جس نے میری نافرمانی کی اور جس نے امیر کی نافرمانی کی ٹو سے میری نافرمانی کی اور جس نے امیر کی نافرمانی کی اس نے میری نافرمانی کی اور جس نے امیر کی نافرمانی کی اس نے میری نافرمانی کی ۔ حضور علی ہوجاتی ہوجاتی ہے کہ رسول

اللہ کو مانے کی اصل حقیقت ہیہ ہے کہ ان کے بعد ان کے جائیں اور سر براؤ ممکنت قرآئی کی اطاعت کی جائے۔ اس سے ہیہ بات بھی واضح ہوگی کہ اطاعت رسول ہوہی نہیں سکتی ہولانا واضح ہوگی کہ اطاعت رسول ہوہی نہیں سکتی ہولانا اطاعت سے اور اگروہ نظام تائم نہ ہوئتو اطاعت رسول ہوہی نہیں سکتی ہولانا اللہ استان احسان اصلاحی نے ترخیر فرم بایا '' عبادت کسی کی کرنا اور اطاعت کسی اور کی کرنا ' دونوں با توں میں ایک کھلا تفناد ہے جس پرصرف وہ می محضہ مطبع من ہوسکتا ہے جس کی عقل میں بہت بڑا فقور واقع ہوگیا ہو''۔ ترزکی نفس سے گردی سرمد در دین را عجب شکسے کردی ایک اللہ ایک اس بہ خدائے چٹم مستے کردی با عجز و نیاز جملہ نفتہ خود را با عجز و نیاز جملہ نفتہ خود را بیا بعز و نیاز بہلہ نفتہ خود را فیسکٹ کردی کی ترکن کا افریق آفی کہ کہ ایک اللہ (44:44)

## DRESSES FOR DIFFERENT EVENTS

فقیہِ مصلحت بیں سے وہ رند بادہ خوار اچھا

Engagement is one of the most memorable occasions of one's life. It bonds two people together for the life time. Due to this reason this event is celebrated by family of groom and bride with proper preparations. Bridal engagement dresses are also very important part of preparations of engagement.

We at VARIATIONS understand the importance of these occasions and have expertise and experience in preparing dresses of

ENGAGEMENT I

NIKAH

BRIDAL

**PARTY** 

Contact us with confidence

FAREEHA KHAN VARIATIONS Variations.fk@gmail.com 0092 3060676933

## پمفلٹس --- PAMPHLETS

ادارہ طلوع اسلام دینی موضوعات پر پمفلٹس شاکع کرتار ہتاہے

📰 في پيفلٽ قيمت 10 روپيءلاوه ڏاک خرچ

آ رث اوراسلام

اسلام آ کے کیوں نہ چلا؟

اندھے کی لکڑی

جہاں مارکس نا کام رہ گیا

دوقومی نظریه

عورت قرآن کے آئینے میں

قرآن کامعاشی نظام کیا قائداعظم یا کشان کوسیکولرسٹیٹ

بناناحات تق؟

مقام ا قبال ً

مقام محرى عليقية

تقام حمر في عليك

ہم میں کیریکٹر کیوں نہیں؟

اسلامی قانون کی اصل وبنیاد کیا ہے؟ (مغربی یا کتان ہائیکورٹ کا فیصلہ)

بإكستان كى نى''زيارت گاهيں''

ہم اعید کیوں مناتے ہیں؟

قوموں کی تغیر فکر ہے ہوتی ہے ہنگاموں ہے ہیں!

اسلامی مملکت کے سربراہ کی معاثی

ذمه داريال

قیامت موجود ر

الزامات اوران کی حقیقت کیاتمام نداجب یکسال میں؟

> شخقیقِ ربوا (مسئله سود) ن

ہاری تاریخ میں کیاہے؟ اسلامی آئیڈ مالوجی

گهری سازش

(20روپے علاوہ ڈاکٹرچ)

اسلام کیاہے؟

اسلام ہی کیوں سچادین ہے؟

بنیادی حقوق انسانیت اور قر آن سریه

حرام کی کمائی

روفی کامسئلہ تا یہ رسال

قرآن کاسیاسی نظام \*\*

قوموں کے تدن پر جنسیات کا اثر

کافرگری مرزائیتاورطلوع اسلام

ماؤزئے تنگ اور قرآن ماؤزے تنگ اور قرآن

ہیں کواکب پھی نظراتہ ہیں پھھ

(قرآنی اصطلاحات کی تشریح)

انسانیت کا آخری سہارا

نمازگ اہمیت ہندو کیاہے؟

ہاری نمازیں اور روزے بے نتیجہ کیوں ہیں؟ اے کشعۂ سلطانی وملائی و پیری

اسلام اور مذهبی رواداری

كيااسلام ايك چلا ہوا كارتوس ہے؟

ضبطِ ولا دت (خاندانی منصوبه بندی)

اسلامی قانون سازی کا فریضه

(بال سے باریک تلوارے تیز)

مومن کی زندگی

علماء کون ہیں؟ قربانی

فرقے کیے مٹ سکتے ہیں

جو ہو ذوق یقین پیدا تو کٹ جاتی ہیں زنجیریں

قرآن مجید کےخلاف گہری سازش تکذیب دین کون کرتاہے

اور مصلّی کے کہتے ہیں اقبال کا مردمومن

# قرآنی پمفلٹس

صحیح قرآنی فکر کوعام لوگوں تک پہنچانے میں قرآنی فکر پر لکھے گئے پمفلٹس نے بھی بہت ہی اہم اور کامیاب کردار ادا کیا ہے۔ اِن پمفلٹس کا خود بھی مطالعہ کرتے ہیں بلکہ دوسروں کو تقسیم بھی تے ہیں اس لئے اِن کی قیمت اصل لاگت سے بہت ہی کم رکھی جاتی جبکہ کچھ صاحب ثروت احباب اِس کمی کواینے عطیات سے یورا نے کی کوشش کرتے ہیں چونکہ بیسلسلہ ابھی بھی محدود پیانے پر جاری حضرورت اس امر کی ہے کہ اِس سلسلہ کومزید بہتر کیا جائے لہذا صاحب وت حضرات ہے مزیدعطیات کی درخواست کی جاتی ہے کہ وہ قرآنی فکر کے کام میں مزید وسعت پیدا کرنے میں ہماری مدد کریں اور اپنے عطیات'' پمفکٹس فنڈ'' کے لئے بھجوائیں تا کہ پمفکٹس کی طباعت اور دوسروں تک قرآنی فکرکو پہنچانے میں ہم کامیابی حاصل کرسکیں۔

ادار وطلوع اسلام کی مطبوعات کی کل آمدن قرآنی فکرعام کرنے پرضرف ہوتی ہے

رقم بذر بعيد منى آرڈر \_ بينک ڈرافٹ بنام ادارہ طلوع اسلام B-25 گلبرگ2 'لا ہورارسال فرما ئيں \_ بينک اکا وَنٹ نمبر 7-3082 برائج کوڈ 0465 نيشنل بنک آف پاکستان \_ مين مارکيٹ گلبرگ لا ہور \_

#### Surah Al-Naba (النباء) – Durus-al-Qur'an Parah 30: Chapter 1

By G. A. Parwez

(Translated by: Dr. Mansoor Alam)

My dear friends! Today is May 18, 1984 and today's lecture starts with the beginning of Surah Al-Naba (النباء) (78:1).

#### Allah's revelation and human mind

آجن If you remember I have kept on reminding you right from the beginning of Parah (جز 29 that the confrontation between Truth (Haq حق) and Falsehood (Baatil باطل) has been going on ever since the human mind opened its eye to the light of Allah's revelation. The stories of the chain of prophets that the Quran has narrated started with Prophet Noah (PBUH). And you will observe that in the entire Quran it is these stories of confrontation of past nations with their Prophets that play a central role in their Prophetic mission. In the beginning, the sphere of their influence and the scope of their message were limited and localized since towns and communities were very small in those ancient days. The Quran says that Allah sent His messengers in every village, in every town, in every community. Thus the confrontation between prophets and the proponents of status quo were similarly limited in scope and size. Subsequently, as the population and size of towns kept increasing, the messengers' sphere of influence also kept on expanding until finally the last Prophet (PBUH) كَافَة came with a global reach and influence since he was sent to humankind at large: (باطل) and Falsehood (حق) and Falsehood (حق) عاطك) likewise became also global in scope with the advent of Prophet Muhammad (PBUH). His 23 years of life as a Prophet is nothing but the story of this confrontation that kept on gathering pace as his Quranic mission slowly advanced. The Quran therefore presents this confrontation also in a step-by-step evolutionally manner.

My dear friends! It seems that in the last parts of the Quran the story of this

ما بنامه طافوع إلى

confrontation and the subsequent revolution entered its last throes because the Quran has attributed this as a decisive moment; as a period of separating truth from falsehood. In part 30 of the Quran this last phase of the confrontation has been described in a highly focused form – with shorter chapters having short verses. Don't ask about some verses consisting of just two words as to how rapturous they are containing extraordinary depth of meaning that human mind is left in awe! We are opening the background of this lecture from the moment – when the confrontation between Truth (عن) and Falsehood (باطل) that started from the day when humans took their initial guiding steps in the light of Allah's revelation, and the forces of falsehood and injustice stood up against this guiding light of revelation.

#### The story of Adam and the story of Satan

You have seen the story of Adam in the Quran. After so many years of these Quranic lectures you know that this is not the story of a single man, or that of any husband and wife. But this is story of man himself; it is the story of humankind; it is your and my story. The Quran has described this story in metaphorical form and its highlight is that both Adam and Satan (or Iblis) appear on the stage at the same time. When human appears on the scene and when he becomes aware of his consciousness then it is said to him: (2:38)—there shall, none the less, most certainly come unto you guidance from Me [Asad]. And if you tread under its light then you will have no fear or grief: (2:38)—and those who follow My guidance need have no fear, and neither shall they grieve [Asad]. But the Satan is right there standing in front of Adam. What we call fall of Adam is really the start of man's life on Earth with concurrent start of the life of Satan because Satan asked God's permission to be with man as along he exists on earth. So, there you have it: the confrontation between human and Satan started right from the beginning of human life on Earth and it will continue until the last breath of the last human.

I will tell you shortly what really the confrontation between Truth (حق) and Falsehood (باطل) is. We keep on hearing and repeating these words – confrontation

ابنام طلوعيل

between Truth (غ) and Falsehood (باطل). But we never stop and think and focus our attention to find out what it really is. Let us try to do that. At the outset let us make one thing absolutely clear. Whatever the details of the confrontation may be, at its very core, it must be tangible, practical, and perceptible; not abstract, academic, or conceptual — so that one can clearly see what truth is and what falsehood is; what the struggle is all about, what the reality of the confrontation is and why? Why was it that the moment Adam appears on the scene Satan also appears right away on the stage? To handle this question Zoroastrian and Christian concepts said that God created evil along with good and consequently debates started in religious circles about its pros and cons. But one needs to clarify this issue: Why did Adam and Satan appear on the stage exactly at the same time? And why was Satan given leave until the last Day, metaphorically speaking? This is worth pondering. Then only the message of the Quran, the essence of *Deen* could be understood. Arabs adopted this word Satan with its root  $\dot{\psi} = \dot{\psi} = \dot{\psi} = \dot{\psi}$  which means one who inflames, one who enrages. But the word "Satan" is originally derived from Hebrew which means "the hinderer".

#### Religious priesthood - the biggest hinderer in humanity's path

priesthood. All these three evil forces create chains of subservience and dependence for the rest of humanity. They are hinderers in the path of Allah as no human wants to live under subservience and dependence of other human beings. There is a deep voice inside humans which incites them to rebel against such dependencies. But religious priesthood pacifies them against such rebellion by instilling in their hearts the false notion that their state of such dependence and subservience is from Allah. They tell people: Don't feel bad about it even in your heart because this will be considered a transgression against Allah while all the while these priests themselves are the real transgressors of Allah. The Quran says: مَثْلَيَّاتُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ those who, without any right, behave haughtily on earth [Asad]; and are roadblocks and hinderers in the path of Allah: يَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ (7:45). Thus capitalists as well as kings - or any form of human rule over humans - are also hinderers in the path of Allah. But fundamentally it is the religious/spiritual priesthood that is the biggest roadblock in His path. And the entire history of the confrontation between Truth (حق) and Falsehood (باطك) is nothing but this history of struggle between Allah's Deen and religion manufactured by priests and anchorites.

Allah sent His *Deen* to guide the human caravan on the road that leads towards Him. But the proponents of religion stood in its way and proclaimed, rather boldly and hypocritically, that *we* will take you there. The Quran says, however, that they are, in fact, the biggest roadblock in His way. And, hinderer – the Hebrew word for Satan – clarifies this whole scenario beautifully. Since we are talking about Satan, let us dig this a little deeper.

#### Our current concept of Satan

My dear friends! Please understand that our current Islam is "Ajami or Iranianized Islam". In this version of Islam there are two equal powers – one of good (Yazdan or God) and the other of evil (Ahrman or Satan). Our concept of Satan is also similar. But we don't ever think about it that in this Satan we have assigned attributes that – God forbid –have turned him into God. Our concept is that the Satan is everywhere

with everyone wherever one is. But the Quran associates this attribute to Allah: (57:4) – And He is with you wherever you may be [Asad]. Thus what was Allah's attribute we made it Satan's attribute and never thought that the Quran does not talk about one Satan but many Satans: (6:112) – Shayatin (devils) among mankind and djinns [Al-Hilai & Khan] – i.e., those that are visible to the eyes (humans) and those that are hidden from eyes (djinns). And the biggest Satan that is hidden from the eyes resides inside humans themselves. And it is this Satan that stands as a roadblock in the straight path of Allah but our mind's eye is searching for him elsewhere. It is so sad that our religious scholars do not see the white elephant of hell staring at us here while they keep talking about the heaven of the hereafter.

#### Emotional roadblocks at every step

My dear friends! After a while you will soon realize that our entire society has become satanic. There are troops of Satan everywhere. Leave aside Truth (حق). This is a big thing. Does anything today get done according to appropriate rules and regulations in our so-called Muslim countries today? Hindrances abound at every step. Did you see this meaning of Satan as a hinderer how it clarifies the meaning: (6:112) – Shayatin (devils) among mankind and djinns – hinderers in the way? The confrontation between Deen and religion is in fact confrontation between the Messengers of Allah and these شَيَاطِينَ – Hinderers (devils) in their path. My dear friends! This is the last part (جز) 30) of the Quran. As it is I am reaching the end of my life. I therefore think that it is necessary to explain things in the light of the Quran boldly and clearly.

#### It is wrong to believe in any power opposed to Allah

My dear friends! Why did the Satan appear on the same stage as Adam? Zoroastrianism (Old Iranian) belief is that there are two permanent powers in the world always at war with each other: one of light and the other of darkness; one called Yazdan (God) and the other Ahrman (Devil). It says that besides the Devil there is no



other power in opposition to God engaged in war with Him. The Quran contradicts this view and says that this Dualism is Shirk (شرک). Therefore it is necessary to refute this concept. Let us see why?

#### Confrontation is necessary to realize latent potential

My dear friends! There are so many hidden powers, qualities, and faculties in every human in potential form that most are not even aware of. These can only be realized by struggle, confrontation and friction. Whether it is the fire hidden in a flint or the music concealed in a string - it requires friction or strike to realize these hidden qualities. The purpose of human life is to practically actualize these hidden qualities. For this the word is "self-actualization" or "self-realization". You can also call it realization of humanity. It is only through the realization of these hidden human qualities that humanity gradually advances forward. These powers do not come from outside but reside inside humans, as if they were hidden in their DNAs - and they require some jolt and exertion to be realized. We normally hear that Allah tests His pious servants. The question begs as to what it means by "testing his pious servants?" You only test someone who claims to be your friend because you are not sure about his sincerity. If you are confident and know that he is sincere then you trust and rely on him for his support whenever the need arises. But that cannot be said about Allah. He has knowledge of everything hidden in the Earth and the heavens. Allah does not test humans but provides opportunities so that they can test themselves; so that they can find out for themselves how much power they have to overcome challenges of life; so that they do not remain under the illusion of having those qualities that when are confronted with challenge they buckle under pressure. Likewise, those who have the abilities but are suffering from inferiority complex these opportunities provide them to become confident about their abilities. That is why confrontation is so critical in bringing out the truth of those qualities; that is why it is so important to test the waters to expose self-delusion or to confirm self-affirmation.

Now since we have come so far let me repeat a joke that I have often mentioned

before. Someone said that this elderly person used to be wrestler. A young person asked him: Mr.! That was a different time. You had great strength back then but today you are taken over by old age. So, it is not the same thing. That you have changed. The person replied: No, it is the same thing; that no change has occurred in me. The young man did not believe him and asked him to prove it. The person said that let us go to the rink where a boulder was lying in the corner. He started to push the boulder but it wouldn't budge. On this, the young man remarked: Didn't I tell you that you have changed? The person replied: No, I haven't changed. The boulder didn't move then and it doesn't move now!

#### Human self-delusion has made God an idol

My dear friends! Humans remain in a mode of self-delusion because idols don't talk back. And that is the reason idol-worship is such a flourishing business. We, Muslims, have also made Allah an idol because "our God" does not talk back as well! We also console ourselves that we have the same strength. But it is important that we test our strength and not remain under self-delusion. Self-examination is a great thing. That is why we need confrontation; we need to be jolted; we need to be pushed and pressed, and passed through friction. Then only will we know what our real strength is. This is the secret of success and the essence of dignified life. If there are no opposing confrontational forces requiring human struggle and challenge, the latent human potentials will never be realized. Iqbal has put it beautifully through a dialogue between Gabriel and the devil Iblis. Iblis asks Gabriel:

If you get a private courtship with Him, then ask the Almighty Allah;

Whose blood it was that made colorful the story of Adam, O Allah?

Or,

Having a tasteless world, fun is not;

That God is present but Satan is not!

Where there is no confrontation, where there is no challenge; where is no struggle -

that world is tasteless and colorless. Please think about it! Iqbal presented the confrontation between religion and *Deen* in a very colorful way. Satan is taunting Gabriel:

I keep on pinching in the heart of God like prickly thorny bristles;

But you do nothing but recite: God exists, God exists, God exists!

Let the Satan reign supreme. Nothing to worry! But you keep on reciting God is great! God is great! Use your tongue while the Satan uses his big stick! You keep sinking in the ground while the devil keeps rising into the sky with evermore force! While the devil is raining bombs and missiles you, the pious ones, get your rosaries (Tasbeeh) and get busy reciting "God is great" on its beads! This is religion my friends! Deen, on the other hand, dares its opponents to come out; and confronts them boldly and courageously. Did you notice why the Satan came at the stage right when Adam came; and why the Satan has been given leave to be with Adam until the very last Day? However, there are times when the Satan had been subdued. It is a different matter though that the Satan is dominating humans nowadays. But he was not created to dominate humans. There are enough powers inside humans that, what to say of one Satan dominating humans, a troop of them can never dominate humans, if humans are able to realize those latent powers in light of the revelation of Allah. Humans, in fact, are dominated by their own internal devils. External devils come later. And then the entire society is taken over by their troops. What do they do? They become roadblocks and hinderers in the path of Allah; become hinderers in the path of humanity. They do not let anything move properly and regularly according to rules and regulations.

#### Selfish-intellect vs. Cosmic-intellect

My dear friends! After this rather long introduction let us move forward. What is this confrontation? I have described it as confrontation between Haq (قص) and Baaatil (باطل). This is a comprehensive term of the Quran. Within Haq (قص) is contained the entire Islam, the entire Deen. Opposed to this is Baaatil (باطل) consisting of all other

ماہنامہ ط<del>ائوع اِ</del>ل

powers of the world, consisting of man-made systems of life. These are only two words – Haq (عنا) and Baaatil (باطل) – but their account is the entire Quran. It sums up the entire edifice of Haq (عنا) and Baaatil (باطل) and delineates the crux of this matter by its opening and closing statements concerning nourishment and sustenance of all humankind: المنافرة (1:1) and المنافرة (114:1). Nourishment and development all humankind – the Quran starts and ends with this universal goal. This is the heart of the Quran's message. Nowadays, everyone is worried about one's own benefit. And, if someone is worried about the humankind – he is labeled as insane. But this mad one is the clever one indeed, in the words of Saadi Shirazi (1184-1291). But the society thinks one is clever who always thinks of his own benefit, not of others. And the circle of benefits from the individual keeps on expanding to one's family, to one's tribe, to one's nation. That is where humanity stands today – focused on the concept of one's own circle of benefits not on others', resulting in collective hell.

#### This internecine hell is the creation of the concept "I and You"

My dear friends! The present situation in the world is the creation of the mindset of—me, my family, my tribe, my nation. This is Baaatil (باطل). What is Haq (عق) then? It is universal benefit, a policy of welfare for all humankind. The starting point for this? Think of benefiting the person standing next to you when you think of your own benefit; think of other family's or other tribe's or other nation's benefits when you think of your own family's benefit, your own tribe's benefit, or your own nation's benefit. This way by enlarging the circle further and further the circle of benefit encompasses the entire humankind. Thus the benefit becomes universal in character and scope by breaking all local, regional, and national boundaries. These boundaries only exist as along as the distinction of "I and You" is there. When this distinction disappears then the question of "us vs. them" disappears as well. The Quran simply wants to enlarge the concept of family to a universal family because Quran's Allah is sustainer all the worlds and He is the provider and the nurturer of all humankind—(Rabbil Aalameen) رَبُّ الْعَالِمِينَ and (Rabbil Naas).

universal sustenance for all humans without any distinction of any kind. This is the only way the benefits will remain forever for all humankind everywhere on earth. This is the only way to avoid human hell on earth. The Quran says: وَإِمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ نَيَنَكُ فَي الْأَرْضِ (13:17) – that which is of benefit to humankind abides on earth [Asad]. Go over the entire Quran from this point of view and you will find in it that one's benefit, in fact, is in the benefit of the entire humanity and vice versa. The root of confrontation of all human problems on earth is: selfish intellect vs. the cosmic intellect. Iqbal has put this beautifully: the intellect that looks for only its own benefits is unaware of the benefit of others. The reason Iqbal gives for this is that: selfish-intellect and cosmic-intellect are two different things. Iqbal does not go after intellect as religious scholars do to denigrate and condemn it. He accepts intellect as a great power; but says that intellect is of two types: 1) selfish intellect and 2) cosmic intellect. The universal sustenance does not happen by extinguishing the light of intellect but by using it at the cosmic level - the intellect that works under the guiding light of Allah's revelation. Then it becomes cosmic-intellect, holistic-intellect, or higher-intellect. When this happens the selfish-intellect submerges into cosmicintellect as their benefits then get synchronized with each other. This is the essence of the Quranic message - human intellect is essential but it must work under guiding light of the revelation. Again Iqbal illustrates this in his own God-given style:

Selfish-intellect is not aware of anyone else's benefit;

It sees only its own, doesn't care about other's benefit.

But Allah's revelation realizes all of humankind's benefit;

Its eye perceives the welfare of all humankind and benefit.

This is Deen. This is Islam. This is Truth (حق). End of the matter. Confrontations that happened with all the Prophets (PBUT) were essentially about this: humankind benefit (حق) vs. individual benefit (باطل). This is really the bottom line. When the curtain lifts in the very first scene of this confrontation, what do we see? We see the confrontation between Truth (حق) and Falsehood (باطل).

#### David vs Goliath

My dear friends! Look at the very first recorded period of human history, that of Prophet Noah (PBUH). What do you see? You see a society where the rich and powerful class rules and controls the rest of the people; where upper class elites do not even want to sit with those whom we now call the working class people. The elite class complained to Noah (PBUH) that you are giving importance to workers and treating them with dignity. This cannot happen. First, you have to get rid of these people before we would listen to you. This was the confrontation that Noah (PBUH) faced. And this was the case with every prophet in every period. This confrontation had reached its apex during out Prophet's time. Tribe, race, predatory capitalism, priesthood – all these evils based on extreme selfishness were simultaneously present in the society. And the confrontation with the Prophet (PBUH) kept on steadily increasing in intensity during his 23 years of life as Prophet. Prophet Muhammad's life story is the story of this confrontation. So is the story of all the previous Prophets (PBUT). This is the history of humankind. Leave aside that period. Today, it is the same old confrontation going on in every department of life. Everyone tries to trample on others for the sake of his own benefit. People trample each other not just in bazars but also in mosques - even in the most sacred of places Ka'aba – because everyone cares for one's own welfare and benefit, not of others'. Everyone thinks of how to advance oneself by putting roadblocks in the path of others. This has become a systemic problem. As a result, nothing works according to rules and regulations. Corruption has taken over the society like a cancer. If things worked smoothly without any hindrance then people wouldn't behave so desperately. This is what happens when roadblocks and hindrances are erected in in the path of everyday life. My dear friends! This is جحيم (Jaheem) according to the Quran. The theory of evolution has now reached the level of science. According to this theory every species struggles with other species resulting in a confrontation. If a species has developed enough power of defense to stand up to the other species then it survives. If it stops at a place and is not able to overcome the obstructions then it is

finished forever. But if it overpowers the other species then it moves forward in its path of evolution. This pattern of moving forward is the *Deen*. It is Islam. To move forward in the path of Truth (حق) by overcoming all the barriers and hindrances is the *Deen*:

Shying away from the tang of action leads to captor's way;

Once one folds one's hands, he becomes the hunter's prey.

And that is the reason the Quran has used the word جحيم (Jaheem) for hell.

#### Another name of universal sustenance is Deen

My dear friends! As we mentioned before جعبه (Jaheem) means getting stuck at one place and not being able to move forward. The Quran says about the people of heaven: (56:10) – But the foremost shall be (they who in life were) the foremost (in faith and good works) [Asad]. They have also been referred to as (9:100) – And the first to lead the way [Pickthall]; and أَوْلِكُ الْمُوَّانُ الْأُوَّانُونَ الْأَوْلُونَ الْمُوْلِقِينَ الْأَوْلُونَ الْمُوْلِقِينَ الْأَوْلُونَ الْمُوْلِقِينَ الْأَوْلُونَ الْمُوْلِقِينَ الْأَوْلُونَ الْمُوْلِقِينَ الْأَوْلُونَ الْمُوْلِقِينَ الْمُؤْلِقِينَ الْمُؤْلِقِينَا لِمُؤْلِقِينَا لِمُؤْلِقِينَا لِمُؤْلِقِينَا لِمُؤْلِ

My dear friends! This is جحيم (Jaheem) where people are not able to move forward in the path of humanity; where all programs for human improvement are blocked. People cry in pain and suffering but no one listens to them. As a consequence depression and hopelessness set in. You know that in the Quran the devil is called Satan – the hinderer. But he is also called Iblis – the purveyor of hopelessness and depression and despondency. When so many roadblocks are put in our path and we are not able to remove them; when we do not know what to do – then we become

hopeless and depressed. Satan and Iblis are two sides of the same coin. So many barriers; so many devils working hard for their own short term benefits unconcerned with the rest of the suffering masses so much so that the entire society becomes enflamed in lawlessness on one side and engulfed in gloom and doom on the other. Internecine hell pervades the entire society.

#### The initial period of the Prophet's life

My dear friends! Let us focus on the Prophet's early life. This was the life of Mecca full of confrontation and struggle to the extent that the Prophet (PBUH) was forced to migrate to Medina. Even then the Meccans did not leave him there in peace. They waged full scale wars against him in Medina. For seven years until the end of Prophet's life these wars and battles continued. The Prophet (PBUH) and his companions confronted their enemies head-on and did not buckle under the enemy's higher number and superior resources. These confrontations, one after the other, were instrumental in bringing out the hidden potential and latent powers within the companions with even higher intensity than before:

[48:29] — they are firm and unyielding towards all deniers of the truth [Asad]. This means that at every confrontation their latent and hidden strength increased with even more intensity than before until the last stage was set in this confrontation.

#### The style of the Quran

My dear friends! I have mentioned this many times that the realities described by the Quran are unique, and without parallel anywhere. There are no doubts at all in Quran's descriptions. The Quran has thrown an open challenge to the world and says that all humans working together cannot produce a document like this. Also, the style of the Quran itself is unique and unparalleled; and this is also a challenge to the world. No one has been able to produce a literary style that can match the style of the Quran. Mu'arra, a famous Arabic poet, wrote a book called "Risalatul Buhran" claiming a high literary style. But literary Arabic experts like Dr. Taha Hussein rejected this claim. They said that style of the Quran is something altogether

different. Therefore, even if the Quran is viewed from literary point of view then also it is a miracle. The Quran is the easiest book in Arabic language. After learning some rudimentary Arabic grammar, if I have to start teaching any Arabic book then it would be the Quran. This is such an easy book and its style is so beautiful and appealing that any great literary scholar will feel rapturous by its literacy style.

#### The first sign of defeat - feeling doubtful about a program

Dear friends! The Quresh were united in their opposition to the Prophet (PBUH) and his companions. They had no doubt in their minds that they would crush his group of people who were weak and small in number. But this confrontation kept moving forward at a slow pace. Initially, the Quresh were so confident they will overpower and destroy this small and weak group that they were all united like a solid rock in their mission. There was not one opposing voice in the entire Quresh tribe regarding the efficacy of their mission. But look at the style of the Quran. A stage has arrived in this confrontation that listening to the words of the Quran one feels rapturous: يَّةُ يَسُاءُونُونَ (78:1) – ABOUT WHAT do they [most often] ask one another? [Asad]. This indicates that the Quresh started doubting themselves about what is going to happen; that whether or not they would prevail. But the way the Quran presents this scenario is a mastery of literary excellence. My dear friends! Only a person who has high literary taste would appreciate this style: the Quresh started asking each other whether or not they are right? When an enemy reaches this stage, know that its defeat is certain. Also, differences and arguments started among themselves: هُمْ فِيْكُ فَتَعَلِّقُونَ (78:3) – Concerning which they are in disagreement [Pickthall]. Do you notice what the Quran has alluded to here? Whenever in the ranks of the enemy murmur starts regarding the efficacy of their mission then know that doubts and disbelief have taken over their hearts about the success of their mission.

My dear friends! Let us project this scenario to ourselves. People ask now why was Pakistan demanded? But no one asked this question during the Pakistan movement; and there was no such thing as عَمَا يَعْمَا عَلَا اللهِ (78:1) then. Leave aside others. I was there

at the time. I also have a friend in this audience who was there. We never talked about why we were doing this; that whether or not it is going to happen? There was no question about it. We had rock-solid belief that Pakistan *will* happen. We never doubted our mission, let alone differing about it.

#### Sabotaging the Pakistan's high mission

My dear friends! After Pakistan came into existence, the very first question that was raised was: عَدَّ يَتَعَالَّمُونَ (78:1) – they ask why was Pakistan demanded? Different reasons were given – one being that it was due to the narrow-mindedness of the Hindus. That is, if they had extended the hand of friendship then we wouldn't have demanded Pakistan:

Such a thing as our very heart was rebuffed by the parishioners of race and hatred;

Only after being completely helpless did we change our loyalty that we had trusted!

If the Hindu was generous then: Who cares about Pakistan or Islam? — We would have made compromises with Hindus. Even now if he becomes a little magnanimous then we will go back on Pakistan. Some say that it was an economic issue that forced us to demand Pakistan because the opportunities for our landlords and capitalists were limited there. Others say that it was a conspiracy of the British who wanted to divide and leave. That is, first there was:

My dear friends! Our chain of slavery of the British and the Hindus that we were able to cut open was due to our intense desire and unyielding faith in the idea of Pakistan. Iqbal says: Chains of subjugation are rendered open if you could develop a taste for deep conviction in the efficacy of your mission. There was no such thing as عُمَّ العَمْ اللهُ اللهُ

things now: We are questioning its existence and we are sparring with each other. We doubt our future and we are scared. How and why did we arrive at this hopeless situation? There were no such questions even as late as June/July 1947. There were no doubts about Pakistan. But after gaining such a large nation-state why is this thought gaining ground as to whether or not Pakistan will remain. First عَمُ يَتَسَاءِلُونَ : Some say it was created for secularism; others say the whole idea of two-nation theory was wrong. This is the form مُحْتَلِقُونَ (differences) have taken. Did you notice my friends! The matter we were discussing was of the time of the Prophet (PBUH) but look how its eternal truth is applicable now, and for all times to come.

#### The importance of eternal truths and our short-sightedness

My dear friends! These are eternal truths. In the life of a nation signs of defeat start with doubts about its goal; and then differences and arguments follow. The Quran has said about this: عَمَّ يَتُسَاّعُ لُونَ (78:1). How beautiful are these two words! And then they have been used in interrogative style. What are they gossiping about? What is the thing that is causing them anxiety and doubt? What is causing them nightmare? The Quran says that they are asking about: عن النَّهَا الْعَظِيْم (78:2) – Concerning the Great News [Yusuf Ali]. But the traditional translators say that this is the news of the Hereafter. They transfer everything of importance to the Hereafter. Ask anyone. The immediate reply will be: They were asking the Prophet (PBUH) as to when the Day of Judgment or Al-Qiyamah (القيامة) will come. As far as the physical Universe is concerned everyone knows that it going to end one day. The Quran says that these planets and stars will collide and disintegrate one day. What has this got to do with our actions? Laws of nature will take care of that. That is, if they are to collide according to the laws of nature then what can we do anyway? Nothing at all. This is one type of Al-Qiyamah (القيامة). Another one is to come after death where we will face the results of our action done here, in this world. This is also called the Day of "نَوْمُ الْفَصِلُ"). What you sow is what you reap! What to say of this (يَوْمُ الْفَصِلُ). To istinction (يَوْمُ الْفَصِلُ). my friends? When you have sown the seed then the Day of harvest is bound to come.

This is our belief. But there is another Al-Qiyamah (القيامة): The last phase in the confrontation between Truth (حق) and Falsehood (باطل) has also been called Al-Qiyamah (القيامة) by the Quran: (83:6) — the Day when all mankind shall stand before the Sustainer of all the worlds [Asad]. On this Day humanity will stand up for universal sustenance. According to the rules of Arabic grammar "قيام" is derived from "قام" which means to stand up. And when the letter "قام" comes at its end then it means to stand up suddenly, as it happens in a revolution. Arabic language is unique. This is the revolution; this is the Al-Qiyamah (القيامة) which is described in the Quran again and again. Here, in this verse (78:1), it is said that they are asking you O Prophet (PBUH) about this huge event, about this Al-Qiyamah (القيامة) — Tell them it is the Day when humanity will suddenly rise up for universal sustenance. Otherwise, the Al-Qiyamah (القيامة) of the hereafter to come after death is mentioned in every religion. To make it interesting every religion is waiting for a Messiah to come and fix things up.

#### Waiting for a Messiah is against the teachings of the Quran

My dear friends! I will explain shortly how this belief in a coming Messiah will create Al-Qiyamah (القيامة) and Hell anyway! This belief started with Zoroastrianism. They believed that Mithra will come towards the end of the world. This concept of Christianity that Jesus was lifted alive to heaven (contrary to what the Jews say that he was crucified and died on the cross) and will come again to the Earth is borrowed from Zoroastrianism. Please read my book on religions of the world. Zoroastrians believe that Mithra has gone to the heaven and will come near the end of the world at the time of Al- Qiyamah (القيامة). Hindus, not to be left behind, believe that Klankini Avatar will come towards the end of time. Buddhists believe that Metteyya (Maitreya in Sanskrit) will come in the end. Jews are waiting their own Messiah. All of these Messiahs will come in the end. Everyone is waiting for an avatar to come. Not to be left alone, Muslims are also waiting for a Messiah. Everyone is still waiting. But the one they are waiting for came in the land of Hijaz – Muhammad (PBUH) the *last* prophet. He came for all those who were waiting; thus the belief in

anyone coming was ended, him being the last. In spite of that, we Muslims are still waiting for a Messiah. And so is everyone else.

The question is: if they come then what will they do? Everyone says that he will resurrect our religion. Please think about it my friends! Mithra will resurrect Zoroastrianism; Klankini avatar will resurrect Vedic dharma; Metteyya will fight for Buddhism; Jewish Messiah will fight for Judaism; Jesus will resurrect Christianity; and the Muslim's Mahdi will revive their religion of Islam. All of these Messiahs will fight to establish their religion - then would there be any doubt of Al-Qiyamah (القيامة)? They all will be fighting and destroying each other. But the Quran's neither is it talking about (القيامة); neither is it talking about كين النَّبَا الْعَظِيْم the Al-Qiyamah (القيامة) after death nor about the Al-Qiyamah (القيامة) of the physical destruction of humans and this Universe. This verse (78:2) is not talking about any of these. I am not saying this of my own my dear friends! This is the Quran that is talking – in just two words: کلا سینفلمون (78:4) – Verily, they shall soon (come to) know! [Yusuf Ali]. In the word "سَيَعْلَمُونَ" the letter "س" means "soon." And it is repeated with such a force and certainty: کلا سَیْفَلَوْن ; نُو کلا سَیْفَلُوْن ) - Verily, they shall soon (come to) know! Verily, verily they shall soon (come to) know! [Yusuf Ali]. If you don't understand then note again that you will soon see this Al-Qiyamah (القيامة) with your own eyes; and then you will understand it! Allahu Akbar!! Did you understand my friends what was this عَمَّ يَتَسَاّعَوْنَ (78:1)? The Quresh's original belief in their mission was shaken. Their foundation was jolted. Differences occurred among them about their mission (to wipe out the Prophet (PBUH) and his companions). Then the Quran says that when your condition becomes like this then you do not have to wait long for the big news of your destruction; you do not have to wait long for Al-Qiyamah (القيامة).

#### Al-Qiyamah (القيامة) is the appearance of result

My dear friends! Nobody pays attention to what this word "سَيَعْلَمُونَ" and the letter "س" mean? As we mentioned: this means that the event in question is coming soon; that you will see it with your own eyes very soon. And the Quresh did see this

oncoming Al-Qiyamah (القيامة) very soon. This Al-Qiyamah (القيامة), this destruction staring right in front – if humans do not see then they cast themselves forever in hell; they forever remain in anxiety and trauma.

He is giving long sermon about accountability and balance of the hereafter's Qiyamah;

But how very sad! That the preacher does not see, here and now, the existing Qiyamah!

So much so that the preacher who was pronouncing fatwa of infidelity (Kufr) against others and sending them to hell:

The master preacher kept telling that Kafir will go to Hell;

However, the Kafir expressed it better than this, really well:

Look at this irony! The preacher himself is standing in Hell;

But pronouncing to the world that the place of others is Hell!

The preacher is standing in it himself but he is saying that Hell is the place of others. He does not see his own Hell in which he is standing. He and everyone else will soon know that we are all in hell: كَا سَعَلَاوُنَ ; وَكَا كَا سَعَلَاوُنَ ; وَكَا لَا اللهِ (78:4-5) – Verily, they shall soon (come to) know! Verily, verily they shall soon (come to) know! [Yusuf Ali]. We are all standing in our individual hell, my friends, and we are giving fatwas about others that they will go to Hell.

My dear friends! I am happy that we have been able to cover the proper context and the requisite background for this chapter. This will open the door for further understanding.

### رَبُّنَا تَقَبُّلُ مِنَّا ﴿إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيْعُ الْعَلِيمُ

O our Sustainer! Accept our humble efforts because you are fully aware of what we speak and what is hidden in our hearts. (2:127)

#### FOUNDED IN 1938 AT THE BEHEST OF ALLAMA IQBAL<sup>R</sup>AND QUAID-E-AZAM<sup>R</sup>

CPL NO. 28 VOL.67 ISSUE 12

## Monthly TOLU-E-ISLAM

25-B, Gulberg 2, Lahore, Pakistan Phone. 042-35714546, 042-35753666, 042-35764484 E-mail:idara@toluislam.com web:www.toluislam.com

میری زندگی کی واحد تمنا يه ہے كەمىلمانوں كو آزاد وسر بلند ديكھول\_ میں جا ہتا ہوں کہ جب مرول تو بيه يقين اور اطمينان لے كرمروں كه ميراضمير اور ميرا الله گوائی دے رہا ہو کہ جناح نے اسلام سے خيانت اور غداري نهيس کی اور سلمانوں کی آزادی، تنظیم اور مدافعت میں اپنا فرض (خطاب آل انڈیاسلم لیگ كول 21 كور 1939 م)

