

علامدا قبال کے ایماء اور قائد اعظم کی خواہش پر 1938ء سے شائع ہونے والا ما ہنامہ



طار علام کے قارئین کوجشن آزادی مبارک

ٹاشرو چیئر مین محمداکرم راٹھور

مجلسِ ادارت ڈاکٹرانعام الحق ۔ ڈاکٹر منظورالحق خواجداز برعباس

> مدیرا نظامی محسلیماخز

قانونی مثیر مک محسلیمایڈووکیٹ

ز رتعاون 40 روپے فی پر چہ پاکستان -/450 روپے سالانہ بیر**ون ملک** 2500روپے سالانہ

بینک اکاؤنٹ نمبر 7-3082 نیشنل بینک آف پاکستان، مین مارکیٹ گلبرگ برانچ کوڈ (0465)۔ لا ہور جلد 68 شاره نمبر 08 أكست **2015**ء



#### اس شارے میں

| منختبر | معنف                           | عنوان                                 |
|--------|--------------------------------|---------------------------------------|
| 4      | سليماخز                        | لمعات                                 |
| 6      | مك منتور حسين ليل              | پرويزماحب كانظرية اجتهاد (فقه) تسطفهم |
| 21     | عراحه عثاني                    | قرآنی معاشره                          |
| 31     | خواجداز برعباس، فاصل درس فطامی | ورود شریف کاعملی مغبوم اوراس کے شرات  |
| 36     | ياسروي ذاده                    | سوچنے كافريم ورك قرآن كى نظريش        |
| 39     | ڈاکٹر محمد اجمل نیازی          | كيارويت باللكيش كوثم كردينا جابي؟     |
| 42     | ڈاکٹرانعام الحق                | باب المراسلات                         |

#### ENGLISH SECTION

Surah 'Abasa(عبس) – Durus-al-Qur'an By G.A.Parwez Parah 30: Chapter 9 Translated by: Dr. Mansoor Alam 48

اداره طلۇسىلىل 25-B گلبرگ نمبر 2، لا مور ـ 54660، (پاكتان) قون: 042-35714546 E-mail: idarati@gmail.com

ادارہ طلوعِ اسلام (رجشر ڈ) کی مطبوعات سے حاصل شدہ جملہ آمدن قرآنی فکرعام کرنے پر صُرف کی جاتی ہے

اشتیاق اےمشاق بر نظرز سے چھوا کر B-25، مگبرگ II لا مورسے شائع کیا

# طاوعال

سرشک چیم مسلم میں ہے نیسال کا اثر پیدا خلیل اللہ کے دریا میں ہوں گے پھر گہر پیدا كتابِ ملتِ بينا كى پھر شيرازہ بندى ہے یہ شاخ ہاشی کرنے کو ہے پھر برگ وہر پیدا ربود آن ترک شیرازی دل تبریز وکابل را صا کرتی ہے بوئے گل سے اپنا ہم سفر پیدا اگر عثمانیوں پر کوہ غم ٹوٹا تو کیا غم ہے کہ خوان صد ہزار انجم سے ہوتی ہے سحر پیدا جہاں بانی سے ہے دشوار تر کار جہاں بینی جگر خوں ہو تو چشم دل میں ہوتی ہے نظر پیدا ہراروں سال نرگس اپنی بے نوری پہ روتی ہے بڑی مشکل سے ہوتا ہے چن میں دیدہ ور پیدا نوا پیرا ہو اے بلبل کہ ہو تیرے ترنم سے کبور کے تن نازک میں شاہیں کا جگر پیدا ترے سینے میں ہے پوشیدہ راز زندگی کہ دے مسلمال سے حدیث سوز وساز زندگی که دے

(بانگ درا علامها قبال)

سليماختر

# نظام پاکستان کے متعلق

علامها قبالٌ كاخط قائداعظم كام

پاکتان کا تصور علامہ اقبال کا دیا ہوا ہے۔ حصول پاکتان کے بعد، وہ پاکتان میں کس قشم کا نظام دیکھنا چاہتے تھے؟ اس کے متعلق انہوں نے اپنا نظریہ اُس خط میں واضح کیا تھا جو انہوں نے 28 مئی 1937ء کو قائد اعظم کے نام تحریر فر ما یا تھا۔ انہوں نے اس خط میں پہلے یہ بتایا کہ مسلم لیگ کا نصب العین کیا ہونا چاہئے اور اس کے بعد یہ کہ اگر ان کے تصور کے مطابق مسلمانوں کی جداگانہ مملکت قائم ہوگئ تو اس کا نظام کن خطوط پرمتشکل ہونا چاہئے۔ 14 اگست کے حوالہ سے وہ خط یا د دہائی کے لیے ایک دفعہ پھر خدمت عالی میں پیش کیا گیا جارہا ہے:۔

''لیگ کوآ خرالا مربیہ طے کرنا ہوگا کہ وہ ایک ایس جماعت رہنا چاہتی ہے جو صرف مسلما نوں کے اعلیٰ طقہ کی نمائندگی کرے یا وہ عوام کی نمائندگی کرنا چاہتی ہے۔ اس وقت تک عوام نے لیگ میں کوئی دلچی نہیں کی اور اس کی ان کے پاس وجوہات ہیں۔ ذاتی طور پر میرا خیال ہے کہ کوئی ساسی جماعت جو مسلما نوں کے متوسط طبقہ کی مرفہ الحالی کا وعدہ نہیں دے سکتی ،عوام کے لیے بھی جاذب نگاہ نہیں بن سکے گی۔ (اس وقت حالت بیہ ہے کہ) آئین جدید (یعنی 1935ء کے آئین) کے مطابق ، اعلیٰ طاز متیں ، امراء کے بیٹوں کے حصہ میں آجائیں گی اور پیلی ملاز متیں وزراء کے دوستوں اور رشتہ داروں کے لیے وقف ہوجائیں گی۔ (عوام اور متوسط درجے کے مسلمانوں کا ان میں کوئی حصہ نہ ہوگا۔ یہ تو رہا ملاز متوں کی بابت اسی طرح) ویگر معاملات میں بھی ہمارے ساسی اواروں نے بھی عوام کی مرفہ الحالی کے متعلق کی چھڑیں سوچا۔ روٹی کا مسئلہ دن بدن نازک ہوتا چلا جارہا ہے۔ مسلمانوں کا کررہا ہے کہ وہ گذشتہ دوسوسال سے نیچ ہی نیچ جارہا ہے۔۔۔ اس لیے سوال بیہ ہے کہ مسلمانوں کے کہ مسلمانوں کے مسلمانوں کے مسلمانوں کے مسلمانوں کے مسلمانوں کے مسلمانوں کی مرفہ الحالی کے متعلق کی خوام اس سے نیچ ہی نیچ جارہا ہے۔۔۔ اس لیے سوال بیہ ہے کہ مسلمانوں کے م

افلاس کا علاج کیا ہو۔ لیگ کامتعقبل اسی سوال کے حل پر موتوف ہے۔ اگر لیگ نے اس باب میں بینہ کیا تو مجھے یقین ہے کہ عوام اس سے اسی طرح بے تعلق رہیں گے جس طرح اس وقت تک بے تعلق رہے ہیں۔ یہ ہماری خوش قتمتی ہے کہ اسلامی آئین کے پاس اس مسئلہ کا حل موجود ہے۔ اس آئین کو دور عاضرہ کے تصورات کی روشنی میں مزید نشو و نما (Devolopment) دی جاسکتی ہے۔ اسلامی آئین کے طویل اور گہرے مطالعہ کے بعد میں اس متیجہ پر پہنچا ہوں کہ اگر اس نظام کو اچھی طرح سے سجھ کرنا فذ کردیا جائے تو اس سے کم از کم ہر فرد کو سامانِ پرورش (Subsistance) ضرور مل جاتا ہے (ہندوؤں کے باس اس مسئلہ کا کوئی حل نہیں۔ اگر ہندوؤں نے اشتراکی جمہوریت اصلام کے لیے اشتراکی جمہوریت اسلام کے لیے اشتراکی جمہوریت اسلام کے لیے اشتراکی جمہوریت کا خاتمہ ہوجائے گا۔ لیکن اسلام کے لیے اشتراکی جمہوریت کا ماتھ کے مرداف نہیں ہوگا بلکہ اس سے مفہوم سے بیاس کے اصولوں سے نکرائے نہیں ، اسلام بھی کے مرداف نہیں ہوگا بلکہ اس سے مفہوم سے ہوگا کہ ہم اسلام کو پھرسے اس منزہ صورت میں خاس اختیار کررہے ہیں جیسا وہ شروع میں تھا۔ ''

ویکھا آپ نے قارئین کرام! اِس خط میں مسلمانوں کے جو حالات تحریر کئے گئے ہیں 78 سال سے زائد عرصہ گزر نے کے باوجود جوں کے توں ہیں بلکہ زیادہ ابتر ہوئے بین رکیا'' جمیم'' اس کیفیت کا نام نہیں ہے؟ اِس خط میں جو تجویز پیش کی گئی ہے آج بھی وہی ہارے درد کا در مان بن سکتی ہے ۔ یعنی ایک فلاحی مملکت جس کا آئین قرآن کریم کے اصولوں پر مبنی ہو۔

ے علاج اس کا وہی آبِ نشاط انگیز ہے ساتی

\*\*\*

خواجہ از ہرعباس کی زیرا دارت درج ذیل کتابیں شائع ہوکر مارکیٹ میں دستیاب ہیں (1) قرآن فہی کے قرآنی قوانین، قیت 200روپے (2) اعجاز القرآن قیت 200روپے

ملك منظور حسين ليل \_ بحكر

mhleeladv@yahoo.com

قيطفثم

### پرویزصاحب کانظریهٔ اجتهاد (فقه)

### ( قانون سازی)

قانون سازی کا اہم ترین کام، ہر دور میں، بدلتے حالات اور ضروریات کے پیشِ نظر، قرآن کریم کی حدود میں رہتے ہوئے، پوری امت کی مشاورت سے وضع ہوئے، پوری امت کی مشاورت سے وضع اور سے کیا جائے گا۔ انفرادی یا اجتماعی (گروہی) تدبر وحقیق کو صرف تجاویز کی حیثیت حاصل ہوگی۔ قانون سازی کا اختیار کسی ایک فرد، گروہ، جماعت پارٹی یا فرقہ کو حاصل نہیں، یہ پوری امت (یعنی اسلامی مملکت) کا کام ہے۔

فقہ کی سیحے پوزیش: ۔ طلوع اسلام تمبر ۱۹۸۰ء ص ۷۳ نقہ کی سیحے پوزیش سیحے سے پہلے یہ کیمنا ضروری ہے کہ قانون سازی کے سلسلہ ہیں قرآن مجید کا موقف کیا ہے۔ قرآن کریم تمام نوع انسان کے لئے، ہمیشہ کے لئے ضابطہ زندگی ہے۔ یہ ظاہر ہے کہ انسانی ضرور بیات اور نقاضے جا پہلیں رہتے۔ یہ حالات اور زمانے کے ساتھ بدلتے رہتے ہیں۔ جس ضابطہ کوعالمگیرانسانیت کے لئے، تمام زمانوں کے لئے ابدی راہنمائی کا کام دینا ہے اس کے لئے ضروری تھا کہ اس میں نوع انسان کے لئے بدلتے رہنے والے تقاضوں کو پورا کرنے کے لئے تبدیلی گنجائش ہوتی۔ اس بنیا دی تقاضا کے پیش فظر قرآن مجید نے بجر چند متعین احکام ، زندگی کے لئے اصول اورا قدار دیتے ہیں۔ احکام وقوا نمین کی جزئیات خودہ کی متعین نظر قرآن مجید نے اس نے کہا ہے کہ یہ اصول اورا قدار ان حدود کا کام دیں گی جن کے اندر رہتے ہوئے ، ہر زمانہ کی اسلامی متبدل رہیں گے لیکن ان کے اندر رہتے ہوئے مرق کردہ جزئیات ، بدلتے رہنے والے حالات کے مطابق برتی رہیں متبدل رہیں گے لیکن ان کے اندر رہتے ہوئے مدون کردہ جزئیات ، بدلتے رہنے والے حالات کے مطابق برتی رہیں متبدل رہیں گے لیکن ان کے اندر رہتے ہوئے مدون کردہ جزئیات ، بدلتے رہنے والے حالات کے مطابق برتی رہیں متبدل رہیں گے لیکن ان کے اندر رہتے ہوئے انسان کی ارتقائی منازل کا ساتھ دیتے ہوئے آگے بڑھتا چلا جائے گا۔ اس نظام کی اس خصوصیت کی جھنے کے لئے (مثال کے طور پر ) ہا کی منازل کا ساتھ دیتے ہوئے آگے بڑھتا چلا جائے گا۔ اس نظام کی اس خصوصیت کی جھنے کے لئے (مثال کے طور پر ) ہا کی منازل کا ساتھ دیتے ہوئے آگے بڑھتا چلا جائے گا۔ اس نظام کی اس خصوصیت کی جھنے کے لئے (مثال کے طور پر ) ہا کی

كيميدان كوسامخ لايئے ـاس ميدان كے چارول طرف ايك نمايال كير كھني كراسے محدودكردياجاتا ہے ـميدان كاندر، دو چار جگہ خصوصی نشانات لگا دیئے جاتے ہیں اور دونوں ٹیموں کے لئے گول (نصب العین) متعین کردیا جا تا ہے۔ان حدود کے اندرر ستے ہوئے ،اوران ضوابط کی پابندی کرتے ہوئے جواس کھیل کے لئے متعین کئے جاتے ہیں، ٹیم اور ٹیم کا ہر کھلاڑی آزاد ہوتا ہے کہ وہ اپنی صوابدید کے مطابق، گیند کو گول کے اندر پہنچا دے۔ان کھلاڑیوں میں سے جو شخص کھیل کے قواعد و ضوابط سے اچھی طرح واقف اورا پن ٹیم کے کھلاڑیوں کے مزاج اور صلاحیتوں پر نگاہ رکھتا ہو، اسے ٹیم کا کپتان مقرر کر دیا جا تا ہے۔ یہ کپتان بھی ان قواعد وضوابط کا باقی کھلاڑیوں کی طرح یا بند ہوتا ہے۔اس کا فریضہ کھلاڑیوں کی نقل وحرکت پر نگاہ رکھنا ہوتا ہے۔۔اس مثال سے اسلام کے نظام قانون سازی کا اصول سمجھ میں آ جائے گا۔ ہردور کی اسلامی مملکت کا فریضہ بیاطے کرنا ہوگا کہ قرآن کریم کے ابدی اور غیر متبدل اصول واقدار کوکس طریق سے نافذ کیا جائے۔اس طریق کاریا پروگرام کی جزئیات کواحکام شریعت یافقہی قوانین کہا جاتا ہے۔ (ضمناً) لفظ شریعت کے معنی اس راستے کے ہیں جو بہتے یانی کے گھاٹ کی طرف لے جائے۔اس میں آب روال یا بہتے پانی (ندی) کی شرط غور طلب ہے۔ پانی اگر کسی مقام پر ساکن یا جامد ہو جائے تو وہ ندی نہیں رہتی اس لئے اس مشم کے ساکن پانی (نا قابل تغیر قوانین) کی طرف لے جانے والے راستے کو "شریعت" کہاہی نہیں جاسکے گا۔ باقی رہی فقہ سواس کے معنی ہیں غور وتھر کے بعد کسی حل پر پنچنا۔ اگر فقہ میں تفقہ (غور وقکر) کی گنجائش نہرہتووہ فقہ کہلا ہی نہیں سکتی۔ان تصریحات سے واضح ہے کہ کسی زمانے کے مدون کردہ قوانین فقہ ہمیشہ کے لے غیر متبدل قرار نہیں یا سکتے۔ بیاس زمانے کے لئے جس میں بیدروّن ہوئے تھے، قوانین شریعت کہلا سکتے تھے۔ انہیں بعد کے زمانے والوں پرعلیٰ حالہ مسلط کرنا، نہ اسلام کا منشاءتھا، نہ ان مقتنین کا مقصد جنہوں نے انہیں مدوّن کیا تھا۔ چونکہ یہ بعد ك بدلتے ہوئے تقاضوں كو بوراكر بى نہيں سكتے ،اس كئے نامكن العمل ہوتے ہيں۔قرآن مجيدنے غيرمتبدل صرف كلمت اللد ( قوانین خداوندی ) کوقرار دیا ہے (۱۱۱۲) انسانوں کے وضع کردہ قوانین کوغیرمتبدل قرار دینا، انہیں مقام الوہیت عطا کردینا ہے جوشرک ہے۔ابدیت اسی کے احکام کو حاصل ہوسکتی ہے جوخود ابدی ہو۔''

احکام شریعت: طلوع اسلام مارچ ۱۹۸۳ء ص ۔ ۷: "اسلامی مملکت میں قرآن کے اصول واقدار غیر متبدل ہوں گے۔ ان میں نتغیروتبدل ہوگا، نہ حک واضافہ مملکت کا فریضہ بید یکھنا ہوگا کہ اپنے زمانے کے نقاضوں کے مطابق ان اصول واقدار واحکام کونا فذکس طرح کیا جاسکتا ہے؟۔ اس کا فیصلہ امت کی منتخب کردہ مجلبِ مشاورت (اسے آج کی اصطلاح میں پارلیمان کہد لیجئے) کرے گی ۔ اس کے لئے اُن اٹھارہ علوم کی قطعاً ضرورت نہیں ہوگی جنہیں حاصل کرنے کے بعد بیچارہ طالب علم نہ دین کا رہتا ہے نہ دنیا کا ۔ و دین کا اس لئے کہ ان کے نصاب میں قرآن محض تبرکا شامل ہوتا ہے۔ اور دنیا کا اس لئے کہ اس کے نصاب میں قرآن محض تبرکا شامل ہوتا ہے۔ اور دنیا کا اس لئے کہ ان کے نصاب میں قرآن محض تبرکا شامل ہوتا ہے۔ اور دنیا کا اس لئے

کہ وہ ایک وقت کی روٹی کمانے کے بھی قابل نہیں ہوتا۔ اس مقصد کے لئے ضرورت اتنی ہوگی کہ قرآن کریم پر گہری نگاہ ہواور اپنے زمانے کے تقاضوں اور تحریکوں کاعلم ہو۔ ان تقاضوں کو پورا کرنے کے لئے ،قرآنی حدود کے اندررہتے ہوئے ، جو جزئی قوانین مرتب کئے جائیں گے ، انہیں احکام شریعت کہا جائے گا۔ یہ جا مذہبیں ہوں گے ، مقتضیا ت زمانہ کے ساتھ ساتھ قابل تغیروتبدل ہوں گے ۔ شریعت تو کہتے ہی اس راستے کو ہیں جو اس ندی کی طرف جائے جورواں ہو۔''

شریعت کے معانی: فقد کے لئے جومعروف لفظا 'شرع' استعال کیا جاتا ہے اس کی بنیاد میں حرکت، ند کہ جمود کا تصورموجود ہے۔ پرویز صاحب طلوع اسلام ماہ تمبر ١٩٧٩ء (صفح نمبر ٢٨) ميں كہتے ہيں۔ ' ہمارے ہاں شریعت كالفظ تو ہر ایک کی زبان پر ہوتا ہے کیکن اس کے معانی پر بھی غورنہیں کیا جاتا۔ عربی زبان میں شریعت اُس رائے کو کہتے ہیں جویانی کے گھاٹ کی طرف لے جائے کیکن اس میں شرط پیہے کہ وہ پانی بہنے والا (آب دواں) ہو۔ ایک مقام پر تھم را ہوا (جوہڑیا تالاب) نہ ہو۔اگریانی ساکن ہے توعرب اس راستے کو' شرع''نہیں کہیں گے' کرع'' کہیں گے۔لہذا، جوطریقِ عمل جامد ہوکررہ جائے اور زمانے کے روال دوال تقاضول کا ساتھ نہ دے،اسے شریعت کی راہ کہا ہی نہیں جائے گا۔' طلوع اسلام کے اس شارے میں صفح نمبر ۲۵ پر وہ کہتے ہیں کہ:۔''حدیث سے بڑھ کرفقہ کی طرف آیئے لیعض قانون دان حضرات نے یہ کہا کہ قرآن تو ایک طرف، جواحکام احادیث میں بھی درج ہیں وہ بھی زمانے کے نقاضوں کو پورانہیں کرتے۔اس مقصد کو بورا کرنے کے لئے انہوں نے خود توانین وضع کئے اور کہا کہ قرآن اور حدیث کے تمام احکام ان قوانین کے اندرآ گئے ہیں۔اور بداسلام کے لئے کافی ہیں۔انہیں اتمہ وفقہ کہتے ہیں۔جن میں سے چارکوزیادہ اہمیت حاصل ہے۔ یعنی امام ابو حنیفہ "امام مالک"۔امام شافعیؓ۔اورامام احمد بن حنبلؓ۔ان فقهی قوانین کے متعلق پی عقیدہ وضع کیا گیا کہ بیر قیامت تک کے لئے غیر متبدل ہیں ۔ان میں ایسے قوانین بھی ہیں جوقر آن کے بھی خلاف ہیں اور بعض احادیث کے بھی خلاف۔اس سلسلے میں عقیدہ یہ ہے کہ علم بہرحال فقہ کے قوانین کا نافذ ہوگا۔ چنانچہ فقہ و خفی کے ایک مسلم امام ابوالحن عبیداللہ الكرخي كا قول ہے کہ:۔ ہروہ آیت جواس طریقہ کے خالف ہوجس پر ہمارے اصحاب ہیں وہ یا تومول ہے یامنسوخ۔ای طرح جوحدیث اس قتم کی ہودہ بھی مئول پامنسوخ ہے۔ (بحوالہ۔ تاریخ فقہ اسلامی۔ شائع کردہ دالمصنفین ۔اعظم گڑھ۔صفح نمبرا ۲۲)۔'' وین الحق کے معنی: \_طلوع اسلام اکتوبر ۱۹۷۸ء ص ۸۵\_اس سلسلے میں پرویز صاحب "حق" کے بنیادی معنی بتا کرقانون سازی (فقه) کی بابت' ثبات وتغیر کے امتزاج'' کی وضاحت کرتے ہیں۔وہ ککھتے ہیں کہ:۔'' قرآن كريم في جوكها بي كن و كن الحق" تمام اويان عالم يرغالب آسكتا بي تواس مين "الحق" كي خصوصيت كاسمح لينا نهايت ضروری ہے۔۔عربی زبان میں ''حق'' اسے کہتے ہیں جو اینے مقام پر محکم اور اٹل بھی ہو،اور اس کے ساتھ بی، عندالضرورت متحرک بھی۔ عرب کس مقام پر''حق'' کا لفظ بولتے تھے، اسے بچھ لیا جائے تو''دین الحق'' کی بنیاد کی خصوصیت سامنے آجاتی ہے۔۔۔ آج کل ہمارے دروازوں میں قبنے (Hinges) گئے ہوتے ہیں لیکن پہلے زمانے میں دروازے کی چول ،ساکٹ (Socket) میں فیٹ کی جاتی تھی۔۔ اس کا نتیجہ یہ ہوتا تھا کہ دروازہ اپنے مقام پر حکم بھی رہتا تھا اور ضرورت کے مطابق کھلتا اور بند بھی ہوتا تھا۔ اس طریق عمل کو وہ لوگ''حق'' سے تعبیر کرتے تھے۔ چنانچہ امام راغب ،جق کے مطابقت اور موافقت کرتے ہیں۔ دین وہی'' الحق'' ہوسکتا ہے جس کی کیفیت دروازے کی طرح ہو کہ حفاظت کے لئے وہ محکم طور پر بند بھی ہو سکے اور آنے جانے کے لئے کھل بھی سکے۔اگر دروازہ مستقل طور پر بند رہتے تو اسے دروازہ نہیں کہا جائے گا، اس کی حیثیت جامد دیوار کی ہوجائے گی۔اورا گروہ ہمیشہ کھلا ہی رہے ، بند نہ ہو سکے واس میں اور کھئے میدان میں کوئی فرق نہیں رہے گا۔دروازہ ،جب تک ، حالات کے مطابق ، کھلتا اور بند ہوتا رہتا ہے، دین کہلا تا ہے۔ جب وہ ایک جگہ جامد ہو جاتا ہے ، ذہب بن جاتا ہے۔لہذا ،جو اسلام کو بحیثیت ''دین الحق'' زندہ کرنے کے متی ہیں ،ان کے لئے ضروری ہوگا کہ وہ اسے دروازے کی حیثیت سے از سرِ نو قائم کریں۔''

قانون سازي كا اصول: \_طلوع اسلام فروري • ١٩٨\_صفح نمبر ٥: \_ "اسلامي مملكت يا اسلامي نظام كي مين سب سے زیادہ الجھاؤ، قانون سازی کے سلسلہ میں پیدا ہوتا ہے۔اس لئے اس گوشہ کا اچھی طرح سمجھ لینا نہایت ضروری ہے۔اس صمن میں اس بنیادی حقیقت کا پیش نظر رکھنا ضروری ہے کہ قر آن کریم بے شک مکمل ضابطہ وحیات ہے لیکن اس نے (بجز چندا حکام) دین کے اصول واقدار دیتے ہیں۔نہان اصولوں کی جزئیات خود مدون کی ہیں اور نہ ہی وہ طریق کار متعین کیا ہے جس سے ان اصول وا قدار کو نافذ کیا جائے گا۔اسے اس نے اسلامی مملکت پر چھوڑ دیا ہے کہ وہ انہیں اپنے حالات كےمطابق خودمتعين كرے جس ضابطه حيات كوتمام زمانوں اورتمام اقوام عالم كے لئے غيرمتبدل ضابطة قراريانا تھا،اسے ایساہی ہونا چاہیے تھا۔اگران جزئیات اورطریق کارکوبھی قرآن کے اندردے دیا جاتا تو یہ بھی ہمیشہ کے لئے غیر متبدل ہوجاتے اوران پڑمل درآ مدشکل، بلکہ ناممکن ہوجا تا۔اصول وا قدار ہمیشہ کے لئے غیر متبدل قرار پاسکتے ہیں (بلکہ یوں کہتے کہ انہیں ہونا ہی ایسا چاہیئے )لیکن ان اصولوں کو بروئے کار لانے کے طرق و اسالیب تو زمانے کے تقاضوں اورحالات کے تغیرات کے مطابق بدلتے رہنے چاہئیں۔قرآن کریم کی بیانتہائی حکمت بالغدہے کہاس نے اسلامی مملکت ك لئة يبى طريق كارتجويزكيا ب\_ يبى ختم نبوت كالبحى تقاضا تفاراس سلسله ميس اس ني كهاب: ينَّهَا يُن الَّذِينا المنوا لَا تَسْئُلُوا عَنْ ٱشْيَآءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ ۚ وَإِنْ تَسْئُلُوا عَنْهَا حِيْنَ يُنَزَّلُ الْقُرْانُ تُبْدَ لَكُمْ ۗ عَفَا اللهُ عَنْهَا ۗ وَاللهُ غَفُورٌ حَلِيْهٌ (5:101) \_"اے جماعت ِمومنين! جن امور كے متعلق كتاب الله خاموش ہے ان كى بابت خواہ مخواہ سوالات نہ

حُرُ مات فلا تنته کواها۔ وحد حدود اً فلا تعتدوها وسکت عن اشیاء من غیر نسیان فلا تبحتوا عنها۔ الله تعالی نے کچھ امور کوفرض قرار دیا ہے، انہیں ضائع مت کرو(ان کی پابندی کرو)۔ کچھ چیزوں کوحرام قرار دیا ہے، ان کے پاس تک نہ پھکو۔ کچھ حدود مقرر کی ہیں، ان سے تجاوز نہ کرو۔ اور دیگر امور کے متعلق دانستہ خاموثی اختیار کی

ہے۔ان کے متعلق کریدمت کرو۔ (مشکوا ۃ۔کتاب جمسک بالقرآن والسنۃ۔اردوتر جمہ۔جلداوّل صفح نمبر ۹۳)۔"

قانون سازی کاحق: \_طلوع اسلام اگست ۱۹۸۳ء ص ۱۹۸۰ء و تقهاء کے قوانین سازی کے حق کا سوال ہمارے ہاں شروع سے متازعہ فیہ چلا آتا ہے۔اہل حدیث حضرات ان کے اس حق کوتسلیم نہیں کرتے لیکن جہاں تک اطاعت رسول میں شروع سے متازعہ فیہ چلا آتا ہے۔اہل حدیث حضرات ان کے اس حق کوتسلیم نہیں کرتے لیکن جہاں تک اطاعت رسول میں شائیل کا تعلق ہے،اسے (بالواسطہ یا بلاواسطہ ) متفق علیہ کہاجا تا ہے۔اور یکی وہ سوال ہے جس کے حج طور پر شرحین ساس قدر اختلافات ،تفرقات اور الجھاؤ پیدا ہوتے چلے آرہے ہیں۔اور کوئی حکومت کوئی ایسا ضابطہ وانین مرتب نہیں کرسکتی جسے تمام فرقے متفقہ طور پر اسلامی تسلیم کرلیں۔اگر اس بنیادی تکت کوقر آئی روثنی میں سمجھ لیا جائے تو سے ساری الجھنیں دور ہوجاتی ہیں۔

(۱) ۔ سب سے پہلے تواسے بھے لینا چاہیے کہ جب خدانے کہا ہے کہ: وَلَا يُشْرِكُ فِي حَكْمِهُ أَحَدُّا ﴿ وَاس مِن كَى كَى اسْتُنَى نَہِيں كَ مَّى اسْتُنَى نَہِيں كَ مَّا اور تو اور رسول الله سَانِ اللّهِ عَلَيْهِ كُومِى عاصل نہيں مُومُ اسْكا مَن عاصل نہيں كہ وہ لوگوں كوا ہے احكام كا تقاداس كی وضاحت آیت نمبر (۲۸ مرس) میں كردى جہاں كہا كہ نبى كوبھى اس كاحق عاصل نہيں كہ وہ لوگوں كوا ہے احكام كا عمل خداوندى كى اطاعت كرائيں۔: فَاحْدُهُمْ لِينَا اللّٰهُ ۔۔۔ (۲) وضاد كا عَمَ مَا كہ آپ لوگوں سے احكام خداوندى كى اطاعت كرائيں۔: فَاحْدُهُمْ لِينَا اللّٰهُ ۔۔۔ (8 فَعَلَمُ اللّٰهُ ۔۔۔ (8 فَعَلَمُ اللّٰهُ ۔۔۔ (8 فَعَلَمُ اللّٰهُ ۔۔۔ (8 مُن وَلِي اللّٰهُ ۔۔۔ (8 مُن وَلِي اللّٰهُ ۔۔۔ (۱ مُن اللّٰهُ ۔۔۔ ان اتب اللّٰهُ ۔۔۔ ان اتب اللّٰه ۔۔۔ (۱ مُن اللّٰهُ ۔۔۔ (۱ مُن اللّٰهُ ۔۔۔ (۱ مُن اللّٰهُ ۔۔۔ ان اتب اللّٰه ۔۔۔ (۱ مُن اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّ

حدیث حضرات بھی اب اس حقیقت کوتسلیم کرنے لگ گئے ہیں کہ قانون سازی کاحق صرف خدا کو حاصل ہے۔ رسول سائٹ الیکنی کو بھی نہیں ۔ طلوع اسلام کی اشاعت بابت اکتوبر ۱۹۸۱ء میں ماہنا مدمحدث پر تفصیلی تبھرہ شائع ہوا تھا۔ اس میں سے دوا یک افتتاس یہاں مکرر درج کئے جاتے ہیں۔ اس میں کہا گیا تھا کہ:۔ نظام خلافت میں مقتدرِ اعلیٰ خود اللہ تعالیٰ ہے وہی ہر چیز کا مالک اور قانون ساز ہے۔ ملت اسلامیہ اور انسانیت کی فلاح و بہبود کے بنیادی قوانین اللہ تعالیٰ خود بذریعہ انبیاء انسانوں کو ہلاتا ہے۔ ایسی قانون سازی کا اختیار کی اختیار کی کو بھی نہیں ہوتا۔ (ص۔۱۹۹)۔ ذرا آگے چل کر تحریر ہے:۔ اسلامی نقطہ ونظر سے کئی فردیا ادارہ کو بیری حاصل نہیں کہ وہ خدائی قوانین میں ترمیم و تنسیخ کر سکے۔ اللہ تعالیٰ ہی قانون ساز ہے۔ کی دومر سے کو قانون سازی کا اختیار حاصل نہیں۔ اور نہ خدا کے بنائے ہوئے قانون میں ردو بدل کر سکتا ہے۔ حتیٰ کہ نبی بھی ایسانہیں کر سکتا۔ (ص۔۲۰۰)۔ ''

اختیارات قانون سازی: \_طلوع اسلام نومر ۱۹۸۳ء ص ۵۰: "جو چیز اسلامی نظام مملکت کوغیراسلامی نظام سے متمیز اور ممتاز کرتی ہے وہ بیہ کہ اسلامی مملکت میں قانون سازی کے اختیارات ان اصول واقدارِ خداوندی ہے مشروط اور ان کے تابع ہوتے ہیں جنہیں صدوداللہ سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ یہ صدود منزل من اللہ ہوتے ہیں ۔اور ابدی اور غیر متبدل قرآن کریم نے اس حقیقت کو متعدد مقامات میں دہرایا ہے۔ سورہ الانعام میں ہے: و تھکت کیلئے گریا کے متبدل قرآن کریم نے اس حقیقت کو متعدد مقامات میں دہرایا ہے۔ سورہ الانعام میں ہے: و تھکت کیلئے گریا کے متبدل قرآن کریم نے اس حقیقت کو متعدد مقامات میں دہرایا ہے۔ سورہ الانعام میں ہے: کو تھکت کیلئے گریا کے ساتھ کمل ہو سے گا تھک گرا کیلئے ہیں اور کیلئے ہوئے اور کیلئے نہیں کرسکت ' (نیز ۔ ۱۸۳۲ ؛ ۱۸۳۷) ۔ سورہ و یونس میں ہے: کو تی پی پیلئے اللہ علی اور کو اہ تو اندی میں تغیر و تبدل نہیں ہوسکتا۔ ' ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ اس کے برعکس ، دنیا کے ہر نظام میں ابدالا متیاز ہے۔ ' میں بنیادی تخصیص ، اسلامی اور غیراسلامی نظام میں مابدالا متیاز ہے۔ '

سخیلس قوا نین ساز کے حدود: ۔طلوع اسلام تمبر ۱۹۷۷ء ۔ ص۔۱۱۔ '' قرآن کریم کی آیت نمبر ۱۱۷۲ میں ہے کہ: ۔تیرے رب کی بات صدق اور عدل کے ساتھ کمل ہوگئ ۔ اس میں کوئی تبدیلی نہیں کرسکتا ۔ اس لئے سر براہ مملکت ہو، یا پارلیمان کا ادارہ ،قرآنی احکام واصولات میں نہ تو حک واضافہ کرسکتا ہے اور نہ کی قشم کی تبدیلی ۔ پارلیمان ،قرآنی حدود کے اندر رہتے ہوئے مملکت کے ''جمہوریت'' لامحدود اور غیر اندر رہتے ہوئے مملکت کے لئے قانون بناسکتی ہے۔۔۔۔اس اعتبار سے، اسلامی مملکت کی ''جمہوریت' لامحدود اور غیر مشروط نہیں ہوسکتی ۔ یہ ''کنٹرولڈڈیما کریک' ہوگی اور اس پرخداکی کتاب کا کنٹرول ہوگا ۔ مملکت میں کوئی ایسا قانون نافذ نہیں ہوسکتی گاجوقر آن کریم کے خلاف ہو۔

فیصلہ کن ادارہ: ۔ اس سلسلہ میں بیسوال سامنے آئے گا کہ اس بات کا فیصلہ کس طرح کیا جائے گا کہ فلال قانون قرآن مجید کے مطابق ہے یانہیں۔ اس مقصد کے لئے ایک لاء کمیش مقرر کردینا چاہیئے جس کا فریضہ بیہ ہو کہ وہ ملک کے مروجہ قوانین کوقر آن کے مطابق بنانے کی سفار شات کرے اور آئندہ بھی جو قانون زیرِ ترتیب آئے اسے قرآن مجید کی روشنی میں پر کھ کراپنی سفار شات پیش کرے لیکن اس بات کا آخری فیصلہ عدالت عالیہ کرے کہ فلال قانون قرآن کے مطابق ہے یا نہیں مملکت کے ہر باشندے کوحق ہونا چاہیئے کہ وہ اس مقصد کے لئے عدالت عالیہ کے دروازے پر دستک دے سے ۔'(پرویز صاحب کی طرف سے ایک فیصلہ کن ادارہ کے قیام اور اس معاملہ میں عدالت عالیہ کے کردار کی تجویز پاکستان کے ہرآئین کی تدوین کے وقت دی جاتی رہی ہے )۔

ایک اہم بنیادی بحث: لیکن پر حقیقت بادنی تعمق سمجھ میں آسکتی ہے کہ وہ بجزائن جزئیات کے جن کی تعمین اس نے خود کردی ہے، احکام کواصولی طور پر بیان کرتا ہے۔ تفصیل و تبیان کے بیم عنی نہیں کہ ہر تھم کی جزئیات وفروعات بھی متعمین کردی جا عیں۔ اس کے بیم عنی ہیں کہ جو بچھ بیان کیا جائے، کھول کر بیان کیا جائے۔ اصولی بیان بھی مجمل یا مفصل اور مہم یا بین ہو سکتا ہے۔ قرآنی اسلوب بیان مجمل اور مہم نہیں ، مفصل اور مہین ہے۔ اب سوال بیہ پیدا ہوتا ہے کہ ایسا کیوں ہے کہ قرآن میں بعض احکام کی جزئیا تھک بھی بیان کر دی گئی ہیں (مثلاً نکاح وطلاق وغیرہ سے متعلق احکام ) اور دیگر احکام کے سلسلہ میں احکام کی جزئیا تھک بھی بیان کر دی گئی ہیں (مثلاً نکاح وطلاق وغیرہ سے متعلق احکام ) اور دیگر احکام کے سلسلہ میں

صرف اصول بیان کئے گئے ہیں۔ بیظاہر ہے کہ قرآن تمام نوع انسان کے لئے قیامت تک کے لئے ضابطہ حیات ہے:۔ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَلَمِينَ (81:27) \_'ني (قرآن) تمام اقوام عالم كے لئے ضابطہ ہے-" تمام انسانوں كے لئے:\_ إِنَّا أَنْزُلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابِ بِالْحَقِّ (41:39) - "( ا ع رسول!) بلا شبهم في تجه پر الكتاب (جوتن ہے) تمام نوع انسانی (کی ہدایت وراہنمائی) کے لئے اتاری ہے۔ "بیجی ظاہر ہے کدانسانی زندگی کے اصولی تقاضے ایسے ہیں جن میں بھی تغیر وتبدل نہیں ہوتالیکن اس کی تمدنی زندگی کے ایسے تقاضے بھی ہیں جن میں احوال وظروف کے بدلنے سے تبریلی آ جاتی ہے۔ پر حقیقت کسی سے پوشیدہ نہیں کہ چودہ سوسال پیشتر کے اہل عرب کی مدنیت کے مسائل اور ہمارے موجودہ زمانہ کے مسائل کی جزئیات میں بین فرق آچکا ہے۔ ہمارے زمانہ کے معاشی مسائل، بین الاقوامی تعلقات،سیای مطامح ، عمرانی پیچید گیاں ، اور ای نوع کے دیگر مسائل ایسے ہو چکے ہیں جو اُس زمانہ کے لوگوں کے تصور میں بھی نہیں آ سکتے تصے۔انسان ان مسائل ومعاملات کاحل جق وصدافت اورعدل وانصاف کی روسے چاہتا ہے تا کہانسانی ذات کی صلاحیتوں کو ابھرنے اور نشوونما یانے کا موقع ملے، اور انسانیت اینے ارتقائی منازل طے کرتی ہوئی اپنی معراج کمال تک جا پہنچے۔قرآن ان مسائل کے حل کے لئے اصولی قوانین عطاکر تاہے جن کی جزئیات اپنے اپنے زمانہ کے مقتضیات کی روشنی میں متعین کی جاسکتی ہیں۔مثال کے طور پر یوں سیجھئے کہ وہ فٹ بال کے میدان میں چند حدود وخطوط متعین کر کے کھلاڑیوں کو میدان میں چھوڑ دیتا ہے کہ وہ ان حدود وقیود کے اندررہتے ہوئے اپنی اپنی صوابدید کے مطابق گیند کواس کی منزل مقصودتک لے جائیں۔زندگی کے ''کھیل کے میدان'' میں قرآن ان خطوط کو حدود اللہ کہتا ہے۔: وَيَلْكَ حُدُودُ اللَّهِ ط (4:58)\_"اوربيالله كى (قائم كرده) حدين بين ": فكا تَقْرُ بُوها الله (2:187) " يس (اع بيروان وعوت إيماني!) چاہیئے کہان (حدوں) کے قریب نہ ہوجاؤ (مباداان سے متجاوز ہوجاؤ)۔''وہ ان مستقل حدود سے زندگی کا راستہ متعین کر دیتا ہے اور اس راستہ کے اندر انسانوں کو آزاد چھوڑ دیتا ہے کہ وہ وقتی اور ہنگامی حوادث ومسائل کے حل خود دریافت کریں۔ یوں مسجھے کہ وہ اصولی قوانین وضع کر دیتا ہے تا کہ ان کے اندر رہتے ہوئے انسان اپنے اپنے زمانہ کی ضروریات کو پورا کرنے کے ليحتبى احكام (By Laws) خود متعين كرتا جائے مثلاً قرآن كريم نے رباو (سود) كى حرمت كا حكم ديا بيتورباوكى تمام شکلوں کو گنا کراس کے تھم کا حصر نہیں کردیا، بلکہ اسے غیر متعین چھوڑ دیا گیا ہے چنا نچہ آج ہمارے زمانہ میں رباو کی ایسی ایس شکلیں پیدا ہورہی ہیں جونزول قرآن کے زمانہ میں کہیں موجود نتھیں۔ یا مثلاً اس نے حکومت اسلامیہ کا فریضہ یہ بتایا ہے کہ کہ وہ''ز کو ۃ کا انتظام کرے گی''۔ (ز کو ۃ کے معنی ہیں سامان نشوونما مہیا کرنا) لیکن اس نے اس کی تفصیل بیان نہیں کی کیونکہ انسانی نشوونما کے نقاضے اور ان کو پورا کرنے کے اسباب و ذرائع ہر دور میں مختلف ہوتے ہیں۔قرآن کریم نے جن

تعین جزئیات (قانون سازی) کا طریق: قرآن کریم خداکی عطاکردہ کتاب ہے۔دوسر کے لفظول میں بدایک ضابطہ قوانین ہے کیونکہ کتاب کے معنی یہی ہیں۔ پرویز صاحب طلوع اسلام دسمبر ۱۹۷۷ء (صفحہ نمبر ۲۵) میں کہتے ہیں کہ: ' خدانے قرآن کو کتاب کہا ہے۔اس لفظ کا مادہ (ک۔ت۔ب) ہے جس کے معنی بھم دینے یا کسی بات کو واجب قرار دینے کے ہیں۔اس اعتبار سے کتاب کے معنی ضابطہ قوانین کے مول گے۔' اب اس ضابطہ قوانین کی چارد بواری کے اندر رہتے ہوئے ، انسان اپنے اپنے زمانے کے مطابق خمنی قوانین کے مول گے۔' اب اس ضابطہ قوانین کی چارد بواری کے اندر میں پرویز صاحب' مطالب الفرقان' میں رقمطراز ہیں۔' سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ سابقہ رسولوں کے سلسلہ میں تو یہ ہوتا تھا کہ اس شمی نئی جزئیات نے رسول کی وساطت سے ملتی تھیں۔ اب جب کہ وی کا سلسلہ بی ختم کردیا گیا اور حضور سابھ تی ہوتا تھا بعد کسی اور رسول نے آنابی نہیں تو جزئیات کے قین اور ان میں عندالفرورت تغیر و تبدل کے لئے طریق کیا بتا یا گیا ؟۔ آ بت خبر ۱۱۰۔۱۱ میں بیجی کہا گیا ہے کہ نزول قرآن کے دوران بھی ان جزئیات کا تعین و تی کی رو سے کیا جانا مقصود نہیں تھی۔ لہذا ان جزئیات کے تعین و تبدل کے لئے جو طریق حضور سابھ تھی ہے کہ جو کی دورسول اللہ سابھ تھی ہے کہ خورسول اللہ سابھ تھی ہی کہا گیا ہے اس کے لئے جو طریق حضور سابھ تھی ہے کہ حساب ہے کہ دوران ہی میں اختیار کر لیا گیا تھا۔ اس کے لئے درسول اللہ سابھ تھی ہے کہ کے کہ دیا گیا تھا کہ '' ویک اور مول اللہ صابع تھی ہے کہ کی دوران کی میں اختیار کر لیا گیا تھا۔ اس کے لئے درسول اللہ صابع تھی ہے کہ کو کھم دیا گیا تھا کہ '' ویک اور قول اللہ می تھی ہے کہ کو کھر دیا گیا تھا کہ '' ویک اور کھر کیا گیا تھا کہ '' ویک کی دوران کی اللہ کی تھی کہا گیا تھا۔ اس کے لئے درسول اللہ صابع تھی کی کھر دیا گیا تھا کہ '' ویک کی دوران کی کی دوران کی دوران کی کیا تھا کہ '' ویک کی دوران کی میں اختیار کر لیا گیا تھا کہ '' ویک کی دوران کیا کی دوران کی دوران کی دوران کی دوران کی دوران کی کی دوران کیا گیا تھا کہ دوران کی دوران کی دوران کیا گیا تھا کہ دوران کی دوران کی دوران کی دوران کی دوران کی کی دوران کیا گیا تھا کہ دوران کی دوران

''(3:158)۔'' یہ اموراپنے رفقاء کے مشورہ سے طے کیا کرو۔'' یعنی ان جزئیات کا تعین وتغیر و تبدل، باہمی مشاورت سے ہوگا وحی کی رو سے نہیں قرآن کریم کے ارشا د فرمودہ اس طریق (شورائیت) کے مطابق ان جزئیات کا تعین خودرسول اللہ سالط الیلیم کے زمانے میں شروع ہوگیا تھا۔

اس کے بعد بیسوال سامنے آتا ہے کہ حضور سائٹھ آلیتی کی وفات کے بعد اس کے لئے کیا طریق تجویز کیا گیا؟۔اس کے لئے سب سے پہلے تو اس حقیقت کو واضح کیا گیا کہ جو نظام شورائیت (اسلامی نظام مملکت) رسول اللہ سائٹھ آلیتی کے زمانے میں قائم ہوا تھا، اسے تضور سائٹھ آلیتی کی زندگی تک محدود نہیں رہنا تھا، اسے آپ سائٹھ آلیتی کے بعد بھی علی حالہ قائم رکھا جانا مطلوب تھا، سورہ ء آل عمران میں ہے:۔

'' محمد سال طال المنظم بجزای نیست، که خدا کے ایک رسول ہیں۔ آپ سے پہلے بھی بہت سے رسول آئے (اوراپنااپنامشن پورا کرکے ) دنیا سے چلے گئے۔ اگر کل کو پیرسول سال طال اللہ بھی وفات پاجائے یافتل کر دیا جائے تو کیا ہم سمجھو گے کہ بس دین کا نظام ختم ہوگیا ، اور اس کے بعد تم پھر اپنی روش کہن کی طرف پلٹ جاؤگے! یا در کھو! جوابیا کرے گا وہ خدا کا پھی نہیں بگاڑے گا، اپنائی نقصان کرے گا۔ اور جولوگ اس نظام کوقائم رکھیں گے، اُن کی مختنیں بھر پورستانج پیدا کریں گی۔''(۱۲۳س)۔

ثبات و تغییر کا امتزاج: یعنی جونظام مملکت حضور سال این کی حیات طیبه میں قائم ہوا تھا اسے حضور سال این کے بعد بھی بعد بھی جاری رہنا تھا۔ اور تعین و تغییر جزئیات کے لئے جو تھم حضور سال این آپ اس کے مطابق آپ سال این آپ بعد بھی عمل ہونا تھا۔ چنا نچد (جس طرح رسول الله سال این آپ کہا گیا تھا کہ ان امور کا تعین با ہمی مشاورت سے کیا کرو، اس طرح مشاورت میں باہمی مشاورت سے کہا گیا تھا کہ ان کے معاملات بھی باہمی مشاورت سے طے ہوں گے۔''

تصریحات بالا سے واضح ہے کہ''الدین' کے اصول و توانین ، اقدار واحکام ، جوقر آن کریم کے اندر موجود و محفوظ ہیں ان میں کسی قشم کی تبدیلی نہیں ہوسکتی ۔ اور جو تفاصیل اس میں نہیں دی گئیں ان کا تعین ، اور حالات کی تبدیلی کے مطابق ان میں تبدیلی ، اسلامی نظام مملکت کے ذریعے ہوگی۔ ثبات (Permanence ) اور تغیر (Change) کے اس حسین امتزاح سے کاروان انسانیت ، شادال و فرحال اپنی منزلیں طے کرتا ہوا آگے بڑھتا چلا جائے گا۔ یہی خود انسانی زندگی کا نقاضا ہے۔ اگراس میں کوئی اصول نا قابل تغیر نہ ہوتو اس کی مثال اس شتی کی ہوجائے گی جے نگر کے بغیر حوادث زمانہ کی طغیا نیول میں چھوڑ دیا جائے اور اس میں کوئی شے قابل تغیر نہ ہوتو وہ جامدا ور تجر بین کررہ جائے۔ اس کی نمود اور ارتقا چشم ہوجائے۔ (ہر میں قانون سازی کے لئے یہی طریق کا راختیار کیا جائے گا)۔

طلوع اسلام می ۱۹۸۱ء صفح نمبر ۱۱: "بیتها قیامت تک رہنے والے دین کا وہ نقشہ جے اللہ تعالیٰ نے مقرر فر ہایا تھا لیکن ہارے قدامت پرست حضرات کاعقیدہ ہے کہ خدا کو بیہ جزئیات مرتب کر کے دینا چاہمیں تھیں ،لیکن اس نے ایسا نہیں کیا۔ بیجزئیات عہدِ رسالتمآ ب سالتھ آپہ اور دورِ خلافت راشدہ میں تعیین ہو تمیں اور ان کا قیامت تک غیر متبدل رکھا جانا مقصود ومطلوب تھا۔ اس مقصد کے لئے پہلے روایات کے مجموعے اور کتب تاریخ مرتب ہوئیں ،اور پھر ان میں کرید شروع ہوئی۔ اس کرید شروع موئی۔ اس کرید شروع موئی۔ اس کرید شروع کے ملاء اس نے اسے غیر متبدل قرید وجود میں آگئے، جن میں سے ہرایک کا اسلام ،الگ الگ ہے۔

فقد کی کتابیں مرتب ہوجانے کے بعد، مزید کریدختم ہوگئ۔ کیونکہ ان میں مندرج جزئیات کوغیر متبدل سجھ لیا گیا۔ بید کریدامور دینیہ تک محدودتھی، امور مملکت ان کے دائرے سے باہر تھے کیونکہ ملوکیت، آزادر بنا، یاان میں سے اپنی مسلحت کے مطابق کچھا ختیار کرنا، چاہتی تھی۔''

قوانین کی جزئیات (قانون سازی): طلوع اسلام مئی جون ۱۹۸۲ء صفحه نمبر ۲۰: د نیجو واقعہ ہے کہ نہ نبی اکرم سل النہ اللہ نہ نہیں خلفائے راشدین نے ایسا کیا ہتو ایسا سہوا نہیں کیا میل سل النہ اللہ اللہ نہ نہیں خلفائے راشدین نے ایسا کیا ہتو ایسا سہوا نہیں کیا گیا۔ وانستہ کیا گیا۔ وانستہ کیا گیا۔ یہ خدا کے پروگرام کے مطابق تھا۔ قرآن کریم تکمل ضابطہ عیان ہے کیان اس کی صورت الی ہے کہ اس میں (بجز چندا حکام) اقدار واصول ویے گئے ہیں۔ ان اصولوں کی جزئیات خود ہی متعین نہیں کیں۔ بیاس لئے کہ دین کے اصول واقدار تو ہمیشہ کے لئے غیر متبدل رہنے تھے لیکن ان پر عمل پیرا ہونے کے طور طریق ، اور ان قوانین کی جزئیات کو نمان کی اندر دے دی جائیں تو وہ بھی غیر متبدل قرار نمانے کے تقاضوں کے ساتھ بدلتے رہنا تھا۔ اگر وہ جزئیات بھی قرآن کریم کے اندر دے دی جائیں تو وہ بھی غیر متبدل قرار پا جائیں۔ نتیجہ اس کا بیہ ہوتا کہ جب زمانے کے احوال وکوائف کے بدل جانے سے ان جزئیات پر عمل درآ مدشکل (بلکہ پا جائیں۔ نتیجہ اس کا بیہ ہوتا کہ جب زمانے کے احوال وکوائف کے بدل جانے سے ان جزئیات پر عمل درآ مدشکل (بلکہ نامکن) ہوجا تا ہتو اُمت خود فس اسلام ہی سے بدخن ہوجاتی اور خیال کرلیتی کہ اسلام ماضی کے کسی زمانے میں تو ممکن العمل نامکن ) ہوجا تا ہتو اُمت خود فرد ین ہی کو خیر باد کہد دیتی۔ (جیسا کہ تھا، کیکن اب وہ زمانے کے بدلتے ہوئے تقاضوں کا ساتھ نہیں دے سکتا۔ اس سے وہ خود دین ہی کو خیر باد کہد دیتی۔ (جیسا کہ تھا، کیکن اب وہ زمانے کے بدلتے ہوئے تقاضوں کا ساتھ نہیں دے سکتا۔ اس سے وہ خود دین ہی کو خیر باد کہد دیتی۔ (جیسا کہ

یا کستان میں ہواہے۔حکومت نے ہزار برس پہلے کے تعزیری احکام کواسلامی احکام کہہ کرنا فذکیاا ورتھوڑے ہی عرصہ بعد،خود صدر مملکت مناء الحق کواعتراف واعلان کرنا پڑا کہ ان احکام پر عمل درآ مدناممکن ہے۔اس سے ہماری نئی نسل کے دل میں نفس اسلام کے متعلق طرح طرح کے شکوک اوراعتراضات ابھرنے شروع ہو گئے )۔قر آن کریم نے سورہ ءالما ئدہ کی درج ويل آيت من اس حقيقت كى طرف اشاره كيا ب: - يَأْتُهَا الَّذِينَ امَنُوْ الا تَسْتَكُوًّا عَنْ الشِّيَاء إِنْ تَبْدَل لَكُور تَسُؤُكُوهُ وَإِنْ تَسْكُواْ عَنْهَا حِيْنَ يُنزَّلُ الْقُرُانُ تُبْدَلَكُمْ عَفَا اللهُ عَنْهَا واللهُ غَفُورٌ حَلِيْمٌ ﴿ قَلْ سَأَلُهَا قَوْمٌ قِنْ قَبْلِكُمْ ثُمَّدَ أَصْبَعُوا بِهَا كَفِرِيْنَ ﴿ (102-5:101) \_"اے جماعت مونین! جن امور ك تصریحات ہم نے خود نہیں کیں، انہیں کرید کرید کرمت پوچھا کرو۔اس وقت جبکہ وجی کا سلسلہ جاری ہے،اگر (بفرض محال)ان امورکو بھی قرآن میں دے دیا جائے توتم مشکل میں پڑ جاؤ۔ قرآن میں دے دینے کا مطلب ہے ہوگا کہ ان میں جھی تبدیلی نہ ہوسکے گی۔اور جب تغیر حالات کی بناء پروہ نا قابل عمل ہوجائے گی توتمہارے لئے ان کا نباہنا مشکل ہوجائے گاتم سے پہلے بھی ایک قوم (بنی اسرائیل) نے ایسابی کیا تھا۔ پھران کی کیفیت میہ ہوگئی کہ انہوں نے ان نا قابل عمل جزئیات سے پیچھا چیرانے کے لئے خود دین کے لبادے ہی کواتار پھینا۔لہذا،جن جزئیات کا تعین ہم نے خودنہیں کیا،تو انہیں دانستہ ایسا رکھا گیا ہے۔'اس کی وضاحت ایک حدیث میں ملتی ہے: حضور ساتھ این نے فرمایا کہ اللہ تعالی نے پھھ باتیں فرض قرار دی ہیں تم انہیں ضائع ندرو۔ کچھ باتیں حرام مظہرائی ہیں، تم ان کے قریب تک ند پھکو۔اس نے کچھ حدود مقرر کی ہیں،ان سے تجاوز نہ کرو۔اور پچھامور کے بیان کرنے میں خاموثی اختیار کی ہے ہتم ان کے متعلق کریدمت کرو کیونکہ خدانے ایسا بھول کر نہیں کیا، دانستہ کیا ہے۔ (مشکواۃ ۔ باب اعتصام بکتاب وسنت)۔۔ نبی اکرم ملاظ اینے نے نظام حکومت قائم فرمایا تو قرآن کریم کے اصول وقوا نین کی جزئیات بھی خود متعین کیں اورا قدارِ خداوندی پڑمل پیرا ہونے کے طور طریق بھی۔ بیسب پچھ صحابة عمشورہ كے ساتھ (كيونكدايداكرنے كاحضور سالين اليليم كوتكم ديا كيا تھا۔ ١٥٨ س) اورايينے زمانے كے تقاضول كے مطابق کیاتھا۔ انہیں ہمیشہ کے لئے غیرمتبدل نہیں رہناتھا۔ زمانے

کے نقاضوں کے ساتھ ساتھ ان میں ردوبدل ہونا ضروری تھا۔خلفائے راشدین ایک خرمانے میں عہد رسالتہ آب سالتہ آب سالتہ آب سالتہ آب سالتہ آب کی گئی ایک جزئیات میں تبدیلی اور اضافہ کیا گیا۔ (تفصیل میری کتاب''شاہکار رسالت'' میں ملے گی)۔حضور سالتہ آپنے ان ارشادات کواس لئے مرتب کرنے سے روک دیا کہ امت انہیں غیر متبدل خیال کرلے گی اور اس سے اسی مشکل میں پھنس جائے گی جس کی طرف فرکورہ بالا آیت میں اشارہ کیا گیا ہے۔حضور مالٹھی پہلے نے خود بھی انہیں مرتب نہ فرمایا اور صحابہ کو بھی ایسا کرنے سے منع فرما دیا۔حضور مالٹھی پہلے کے بعد خلفائے راشدین نے بھی اس سنت نبوی مالٹھی پہلے کا

ا تباع کیا اور احادیث کا کوئی مجموعہ مرتب نه فرمایا۔ بید وجدتھی جو جامعین حدیث کو اپنے سے پہلے کا مرتب شدہ کوئی مجموعہ احادیث نه مل سکا۔ اگر قرآنی نظام حکومت، خلافت راشدہ کے بعد مسلسل آگے چلتا تو ضابطہ قوانین بنانے کے لئے ان مجموعوں کی ضرورت ہی محسوس نہ ہوتی۔ بیتو اُس نظام کے معدوم ہوجانے کا نتیجہ تھا جو 'اطبعوالرسول' کا مختلف مفہوم ذہنوں میں آیا جس کی وجہ سے اس مقصد کے لئے احادیث جمع کرنے کی ضرورت پڑی۔' (اطبعواللہ واطبعوالرسول کا قرآنی مفہوم '' نظر بیہ عدیث' میں ملاحظ فرما نمیں)۔

مشاورت برائے قانون سازی: \_طلوع اسلام تی ۱۹۸۱ء۔ص۔۱۱۔ ''سوال پیہے کے قرآنی اصول واحکام کی بیہ جزئیات اور اسلامی حکومت کے قیام کے طرق واسالیب جنہیں قرآن مجید میں دانستہبیں دیا گیا، انہیں کس طرح مرتب کیا جائے گا کیونکدان کے بغیر اسلامی مملکت کا قیام ہی ممکن نہیں قرآن مجید نے بتا دیا ہے کدان کانعین اسلامی مملکت، باہمی مشورہ سے کرے گی۔ اس باب میں اس نے سب سے پہلے خود حضور نبی اکرم سائلی ہے سے فرمایا: وَشَاوِرُهُمْ فِي الْأَمْرِةَ (3:158) ۔ "معاملاتِ حکومت اُن کےمشورے سے طے کیا کرو۔" اس آیت میں "حظم" (جمع فائب) کی ضمیرواضح كرتى ہے كماس مشاورت ميں بورى كى بورى أمت شريك ہوگى - چونكماسلامي مملكت كوحضور ملافقاييم كے بعد بھى قائم رہنا تھا اس لئےخوداُمت کے متعلق ارشاد ہوا کہ: وَالْمُرْهُمْ شُورُي يَيْنَهُمُّ سَ (42:38) ۔"ان کے امورِملکت،ان کے باہمی مشورہ سے طے ہوں گے۔''یہاں بھی ''امرهم'' کی ضمیر نے واضح کردیا کہ بیہ حکومت بوری کی بوری اُمت کی ہوگی۔اور' سینھی س'' کی ضمیر نے بتاد یا کہاس مشاورت میں پوری اُمت شریک ہوگی۔اس مشاورت کی مشینری کیا ہوگی اور اسے سطرح متعین کیا جائے گا، قرآن کریم نے ان جزئیات کو بھی خود متعین نہیں کیا۔اسے بھی اسلامی مملکت کی صوابدید پر جھوڑ دیا کہ وہ اپنے زمانے کے تقاضوں کے مطابق انہیں خود متعین کرے۔ان تصریحات سے حسب ذیل نکات واضح ہو جاتے ہیں:۔(۱)۔اسلام مجلس مشاورت کے اختیارات غیر محدود نہیں ہول گے۔ بیقر آنی حدود کے اندررہتے ہوئے امورِ مملکت کے متعلق فیصلے کرے گی۔ بیدوہ بنیادی نقطہ ہے جس سے اسلامی مشاورت، مغربی جمہوریت سے متمیز اور متاز ہوجاتی ہے۔مغربی جمہوریت میں مجلس قوانین ساز کے اختیارات غیر محدود ہوتے ہیں۔ای کوسیکولر نظام کومت کہا جاتا ہے۔(۲)۔اسلامیمجلسِ مشاورت نہ قرآنی اصول واقدار میں اضافہ کرسکے گی اور نہ ہی ان میں کسی قشم کا تغیروتبدل۔اضافہ اس لئے نہیں کیا جاسکے گا کہ بیقر آن کے کمل ہونے کے دعویٰ کے خلاف ہوگا۔اور تغیر و تبدل اس لئے نہیں کیا جاسکے گا کہ بیہ قر آن کے دوسرے دعویٰ کے خلاف ہوگا جس میں اس نے کہا ہے کہ کلمات اللہ میں کوئی تبدیلی نہیں کر سکے گا۔اس مجلس کا فریصنقر آنی اصول واقدار کا نفاذ ہوگا۔ (۳)۔اسلامی مجلس مشاورت کے فیصلے غیر متبدل نہیں ہوں گے۔اس لئے کہ غیر متبدل

ہونے کی خصوصیت صرف کتاب اللہ کو حاصل ہے۔اگر کتاب اللہ کے علاوہ کسی اور قانون کو بھی غیر متبدل تسلیم کیا جائے گا توبیہ اس قانون کوقر آن کی مثل یا اس کا ہمسر قرار دینے کے مرادف ہوگا۔ قر آنی اصول وقوانین ہمیشہ کے لئے غیر متبدل رہیں گے ادران کی حدود کے اندراسلامی حکومتوں کے فیصلے، قابل تغیر وتبدل۔اگر کسی زمانہ کی اسلامی حکومت کے فیصلوں کوابدی (یعنی ہمیشہ کے لئے غیرمتبدل) قرار دے دیا جائے تو نہ صرف رید کہ اس سے ریقوانین ،قرآن کے ہم یاریقراریا جائیں گے، بلکہ قر آن مجیدنے اُمت کو جومشاورت کا تھم دیا ہے،اس حکومت کے بعدامت کے لئے مشاورت کے دروازے بند ہوجا عیں گے۔اور بیقر آنی نظام کے صریحاً خلاف ہے۔قرآن کا مشاورت کا تھم ہمیشہ کا رفر ما رہنا چاہیئے۔اسی کو بالفاظ دیگر یوں کہا جائے گا کہ اسلام میں اجتہا د کا درواز و کبھی بندنہیں ہوگا لیکن بیاجتہا د حکومت کا فریضہ ہوگا کسی فردیا گروہ کواس کاحق حاصل نہیں ہوگا۔اس لئے کہاس اجتہاد کا نتیجہ قانون کی حیثیت اختیار کر لے گا اور قانون سازی اور قانون کے نفاذ کا اختیار صرف مملکت کوہوگا نہ کہ کسی فردیا افراد کے گروہ کو'' تھوڑا سا آ کے چل کر لکھا ہے کہ:۔''بغدادی نے امام اعظم کا پیرتول بھی نقل کیا ہے کہ: ۔اگر نبی سانٹھا پیلی مجھے پاتے اور میں آپ سانٹھا پیلی کو پاتا تو آپ سانٹھا پیلی میرے اکثر اقوال کواختیار فرمالیتے ۔ دین اس کے سواکیا ہے کہ وہ ایک اچھی اور عمدہ رائے کا نام ہے۔ (تاریخ بغدادی۔ جلدنمبر ۱۳)۔امام ابن قیم ؓ نے اسے اور بھی واضح الفاظ میں بیان کیا ہے۔وہ کہتے ہیں:۔اللہ کی شریعت کامقصود بندوں میں عدل وانصاف کا قیام ہے۔جس طریق سے عدل و انصاف قائم ہوجائے وہی دین ہوگا۔اے دین کےخلاف نہیں کہا جائے گا (الطریق الحکمیہ )۔''پھرآ گےصفح نمبر ۸ پر لکھا ہے کہ:۔'' تصریحات بالاسے واضح ہے کہ نہ کسی زمانے کی اسلامی حکومت کے وضع کر دہ احکام ابدی اور غیرمتبدل قرار پاسکتے ہیں اورنه ہی اس کا طریق کارغیر متغیر۔ ہمارے ہاں جس قدر الجھنیں پیدا ہور ہی ہیں وہ اس بنیادی حقیقت کونظرا نداز کردینے کی وجدے ہیں۔اگر قرآن مجید کے اس اصل الاصول کو بنیا دقر اردے لیا جائے تو نہ اسلامی مملکت اور حکومت کے قیام کے سلسلہ میں کوئی الجھاؤ پیدا ہوسکتا ہے،اور نہ ہی قوانین سازی کےسلسلہ میں کوئی پیچیدگی یا دشواری۔ ہمارے ہاں ساری پیچید گیاں اور دشواریاں اس لئے پیدا ہور ہی ہیں کہ ہم خارج از قرآن احکام وضوابط کو ابدی اور غیر متبدل سمجھ کر، انہیں بعینہ اپنے ہاں نافذكرناجائة بين-"

مشاورت کا ابدی تھم: طلوع اسلام دیمبر ۱۹۸۲ء ص ۳۰- "مشاورت کا تھم وقتی یا ہنگائ نہیں۔ بیابدی تھم ہے جس کا اطلاق ہر زمانے کی اسلامی مملکت پر یکساں ہوگا۔ اس کے معنی بیر ہیں کہ کسی سابقہ زمانے کی اسلامی مملکت کے مشاورت کی روسے طے شدہ جزئی قوانین اُس زمانے کے لئے شرعی احکام کہلا سکیس گے۔ آنے والے زمانے کی اسلامی مملکت پران کی پابندی لازم نہیں ہوگی۔ وہ خود، اپنے طریقِ مشاورت سے ان احکام کو وضع اور نافذ کرے گی۔ اس اعتبار

سے دیکھے توکسی سابقہ زمانے کے فقہی احکام، آنے والے زمانے کے لئے، غیر متبدل احکام شریعت قرار نہیں پاسکتے۔ یوں بھی ،قرآن کریم نے صرف کلمات اللہ (خدا کے احکام) کوغیر متبدل کہا ہے۔ اگر انسانوں کے وضع کردہ قوانین کوغیر متبدل بھی الیا جائے تو یہ انہیں خدائی صفت سے متصف کر دینے کے مرادف ہوگا۔ جہاں تک متداول فقہی احکام کا تعلق ہے، یہ توکسی اسلامی مملکت میں مشاورت کی روسے مرتب نہیں ہوئے تھے۔ یہ دور ملوکیت میں، بعض قانون دان حضرات نے اپنی صوابد ید کے مطابق مرتب کئے تھے۔ یہ اس اسلامی نہیں کہلا سکتے۔ "جومملکت قرآن کے مطابق مرتب کئے تھے۔ یہ اس اعتبار سے بھی ہمارے دور میں اسلامی نہیں کہلا سکتے۔ "جومملکت قرآن کے مطابق ، امت کی مشاورت سے، اپنے زمانے کے تقاضوں کے مطابق جزئی قوانین مرتب کرے گی، اس کے'' جزئکہ تو اعد ہمارے لئے احکام شریعت قرار پانمیں گے۔ چونکہ یہ ہمارے اپنے وضع کردہ ہوں گے اور جن اسباب و وجوہ کی بناء پر انہیں وضع کیا جائے گا، وہ بھی ہمارے سامنے ہوں گے، اس لئے ان سے خوف وحزن پیدائیں ہوگا۔ ہزار سال پہلے کے قانون دان حضرات کے وضع کردہ فیلی مارے سامنے ہوں گے، اس لئے ان سے خوف وحزن پیدائیں ہوگا۔ ہزار سال پہلے کے قانون دان حضرات کے وضع کردہ فیلی احکام شریعت کی دیثیت سے نافذ کرد سے کا نتیجہ ہمارے سامنے ہے۔ "

حکمت عکم مشاورت: قرآن کریم کے حکم مشاورت میں معظیم حکمت موجود ہے کہ مشاورت ہی ہر زمانے میں ہر نئے مسئلے کاحل دریافت کرنے کے قابل بناتی ہے۔ علاء و حکماء نے اس لئے قرآن کریم کو قیامت تک کے لئے راہنما مانا ہے۔قرآن کریم کے کافی ہونے اور اسلام کے ہر دور کا دین ہونے کا مطلب یہی ہے کہ امت ہر دور میں باہمی مشاورت ہے،قرآنی حدود کے اندر رہتے ہوئے، اپنے مسائل کاحل تلاش کرتی چلی جائے گی۔ یعنی حالات کے تقاضوں کے مطابق قانون سازی کرتی چلی جائے گی۔ یعنی حالات کے تقاضوں کے مطابق قانون سازی کرتی چلی جائے گی۔ اس کوشریعت کہا جائے گا۔

ختم نبوت اورمشاورت: ختم نبوت کا بھی یہی مقصد ومفہوم ہے کہ حضور سال فائیل کے بعد (چونکہ اب کوئی نبیس آئے گا، لہذا) آئندہ، قیامت تک، امت کے تمام امور باہمی مشاورت سے طے پائیس گے۔ اگر احادیث اور سنت کو مستقلا اور ابدأ قانونی و آئین حیثیت دینا مقصود ہوتا تو قرآن کریم میں حضور سال فائیل کو رفقاء سے (۱۵۸ س) اور پھر امت کو باہمی مشاورت سے معاملات طے کرنے کا حکم (۲۷س ۲۷) ندویا جا تا۔ اس معاملہ میں حضرت امام ابوحنیفہ مضرت شاہ ولی اللہ مشاورت سے معاملات طے کرنے کا حکم (بات و سنت کا مطالعہ ضروری ہے۔ اس تالیف میں بھی اختصار سے ان کے مظریات بیش کردیئے گئے ہیں (مولف)۔

(جاری ہے)

عمراحمة عثماني



قوموں کی زندگی میں اس کے کردار کیر پیٹر، اور خصائص وامتیازات کوجوا بھیت حاصل ہے وہ محتاج بیان ٹییں۔ کی قوم کا اپنا کردار اور کیر پیٹر ہی ہوتا ہے جس سے وہ دوسری اقوام میں ممتاز نظر آتی ہے۔ جب کی قوم کا کردار ہی فنا ہوجائے تو وہ قوم تادیر زندہ نہیں رہ سکتی۔ اس کی اپنی انفرادیت ختم ہوجاتی ہے اور وہ غیر محسوں طریقہ پردوسری اقوام میں جذب ہوتی چلی جاتی ہے۔

تاریخ کے اور اق پلٹیے اور پر عظیم پاک وہند میں بسنے والے مسلمانوں کی ایک صدی پہلے کی حالت کا جائزہ لیجئے۔ اور پھر اس حالت کا آج کی حالت کا جائزہ لیجئے۔ اور پھر اس حالت کا آج کی حالت سے مواز نہ کیجئے۔ یہ چھے ہے کہ وہ سلطنت و حکومت سے محروم ہوکر انگریز کی غلامی میں زندگی بسر کررہے سے جہالت اور تاریکی ان پرغالب تھی 1857ء کی تحریک آزادی کے بعدوہ ہرجگہ انگریز کی غلامی میں زندگی بسر کررہے سے جہالت اور تاریکی ان پرغالب تھی 1857ء کی تحریک آزادی کے بعدوہ ہرجگہ انگریز کی مظالم کا شکار سے نہاں کی جانبی محفوظ تھیں نہ عزت و آبرو۔ اس تحریک چھوڑ کر ) انفرادی طور پرعوام کی اخلاقی حالت ایک خصوصیت ضرور کھتی مسلمان ہو کہ جم اپنے بھی اس زمان نہ نہ کی ان ان اور کے خصوصیت ضرور کھی حصاحب! بید مسلمان ہو حیث ہیں بوالکر تے ۔ اس طرح ، انفرادی ، اخلاق کے دوسرے شعبوں میں بھی مسلمانوں نے اپنی خصوصیات کو مسلمان جھوٹ نہیں بولا کرتے۔ اس طرح ، انفرادی ، اخلاق کے دوسرے شعبوں میں بھی مسلمانوں نے اپنی خصوصیات کو ایک بڑی حد تک قائم رکھا تھا۔

آج ہم آئینی طور پرانگریز کی غلامی سے آزاد ہو بھے ہیں اور سلطنت خداداد پاکتان کے آزاد شہری ہیں۔ایک صدی
پہلے کے مقابلہ میں علم فن میں بھی ہم نے کافی ترقی کی ہے۔ تنگ نظری اور جہالت کے جال سے اگر چہم پوری طرح پر نہیں
نکل سکتے لیکن بلاشبہ اب سے سوسال پہلے کے مقابلہ میں ہماری حالت بدر جہا بہتر ہے مایوی کی جگدا میدیں ہیں۔ ناکا میا بی
کی جگد کا میابیاں ہیں۔ زرعی طور پر ہماری حالت پہلے سے بہت بہتر ہے۔ صنعتی میدان میں بھی ہم نے (قابل ذکر نہ ہمی ،
لیکن بہر حال) نمایاں ترقی کی ہے۔ لیکن ان تمام باتوں کے باوجود ایک چیز کی کی ہمیں ہر جگد نظر آتی ہے اور وہ کر دار اور
کیریکٹر کا فقدان ہے۔ برعظیم ہندو پاک کے مسلمانوں ہی میں نہیں بلکہ پورے عالم اسلام میں ہر جگد مسلمانوں کی حالت

نا گفتہ بہہے۔خود غرضی، چالاکی، فریب، جھوٹ، تن پروری ہمارے وہ خصائص ہیں جوہم سب میں مابدالاشتراک ہیں۔اس میں نەمىركى قىدىدىنىمالاكى، نىكالىج كى نەمدرسىكى، نەكرى قيادت كى، نەجادۇخانقادى بىشىتى سەاس جام مىسب نىگەبىر بیسویں اور اکیسویں صدی علمی اور فنی لحاظ سے بڑی اہم صدیاں ہیں۔ جدید تحقیقات واختر اعات اور نت نئے انکشافات وتجربات نے بہت سی ان پرانی اقدار کوحرف غلط کی طرح منادیا ہے جن پرقوموں کے کردار اور کیرکٹر کی بنیاد ہوتی ہے۔ پورپ اس باب میں خوش نصیب تھا کہاہے برونت ایسے راہنمامل گئے جو پرانی اقدار کے فناہونے کے ساتھ ساتھ اپنی قوموول کونئ اقدار دیتے چلے گئے اس لیے پورپ کی اقوام کو پرانی بنیادوں کی جگہوہ نئی بنیادیں ملتی چلی کئیں جن پران کے كرداراوركيركثركي تعمير موتى ربى \_مكرمشرق اس باب مين نهايت مفلس ثابت موا-جديد وقديم كاس تصادم في جهال پُراني اقدار کی بنیادیں ہلادیں وہاں ان کوکوئی نئی بنیادیں مہیا نہ کی جاشکیں ۔ان میں کچھ ہمارا یا ہمار ہے تو می راہنماؤں کاقصور بھی نہیں تھا۔وہ علمی اور فنی اعتبار سے ابھی تک اس مقام تک نہیں پہنچ سکے تتھے جہاں پہنچ کر جراُت وبییا کی کےساتھ انسان خود آ گے قدم بڑھا تا اورا پنے لیے اپنی نئی دنیا خودتعمیر کرتا ہے۔ان کے سامنے اپنے ہاں کی قدیم اقدار تھیں جو گلستان سعدی یا اخلاق جلالی وغیرہ پر مبنی تھیں یا پھر پورپ کی وہ جدیدا قدار تھیں جوسائنفک تحقیقات یا مادیت پرتی نے اس کومہیا کی تھیں۔ علمی تحقیقات اورفنی تجربات کے اس ریلے کے سامنے پُرانی اقدار تا دیر قائم نہیں رہ سکتی تھیں۔ چنانچے نہیں رہ سکیس اورجدید اقدار کومشرق اس لینہیں اپناسکا کہوہ اس کی طبیعت اور مزاج کےخلافتھیں ۔مشرق کی طبیعت اور مزاج میں مذہب کاخمیر ہزار ہاسال سے یوں رچاب چلاآرہاہے کہاسے اس سے الگ کیا بی نہیں جاسکتا۔

ان پُرانی اقدار پرجوہمیں سعدی، رومی اور تفتاز انی سے وراشت میں ملی تھیں ہمارا ایمان اس لیے باقی نہ رہ سکا کہ علم وتجربہ نے ان کی غلطیاں ہم پرواضح کر دی تھیں اورجدیدا قدار پرہم اس لیے ایمان نہ لاسکے کہ ان میں ہمیں کھلا ہواشرک اور بے دینی نظر آ رہی تھی۔ نتیجہ یہ ہوا کہ کر داراور کیریکٹر کے لحاظ سے بالکل ہی دیوالیہ ہوکررہ گئے۔

رہنما یانِ قوم کا فرض تھا کہ وہ وقت کی اس ضرورت کو ہر وقت محسوں کرتے اور جو پُرانی بنیادین ختم ہوتی جارہی تھیں ان کی جگہ قوم کوئی بنیادیں مہیا کرتے جاتے۔خدا کی زندہ کتاب (قرآن کریم) ان کے پاس موجودتھی جو ہر سفر حیات میں ہمارے لیے دلیل راہ بن سکتی ہے۔ مگر شایدا بھی اس کا وقت ہی نہیں آیا تھا کہ ہم اپنی ہر راہ نمائی کے لیے قرآن کی طرف رجوع کرنا سیسے سے۔

طلوع اسلام کو بیسعادت نصیب ہوئی کہاس نے بیآ واز اٹھائی کہمیں اپنی مشکلات کے مل کے لیے خداکی اس زندہ

کتاب کی طرف رجوع کرنا چاہیے جس پرخودرسول الله سال فالیا اور آپ کے صحابہ نے عمل کر کے دنیا میں وہ بلندمقام حاصل کرلیا تھا کہ آج تک کوئی قوم اس مقام تک نہیں پہنچ سکی ۔ خدانے اس کی آ واز میں برکت عطافر مائی اور جمیں بید کی کھرخوشی ہوتی ہوتی ہوتی ہے کہ اب آ ہت آ ہت وہ طقہ بھی جو لفظی طور پر اس کی مخالفت کو' جہاؤظیم' سمجھ رہا ہے، معنوی طور پر اس کا ہم نوا ہوتا چلا جارہا ہے اور اس نے بھی قرآن کا نام لینا شروع کر دیا ہے۔ اس سے توقع بندھتی ہے کہ وہ دن دور نہیں جب بیلوگ کھل کرقرآن کے ساتھ آ جا عیں اور واغتی میں اور کا عُتی الله جی فیگا کا پیکرین جا عیں۔

-

حالیہ اشاعت سے طلوع اسلام میں'' قرآنی معاشرہ'' کے عنوان سے ایک سلسلۂ مضامین مکررشروع کیا جارہا ہے جس میں بتایا جائے گا کہ قرآن کریم مسلمانوں کا کس فتم کا معاشرہ قائم کرنا چاہتا ہے۔ اس میں ایک فرد کا دوسر سے فرد کے ساتھ اور مسلم قوم کا دوسری اقوام کے ساتھ کس فتم کا تعلق ہونا چاہئے۔قرآن کریم کی بیدوہ معاشرتی ہدایات ہیں جو ہمار سے قومی کردار اور انفرادی کیریکٹر کی سیحے تعمیر کر سکتی ہیں۔ بیدوہ اقدار ہیں جو بقینی اور اٹل ہیں۔ ان کی بنیا دوں پر جو کیریکٹر اور کردار تعمیر ہوگا وہ یقیناً و نیا کے بڑے سے بڑے انقلاب کا مقابلہ کر سکے گا اور بڑے بڑے تھیٹر ہے بھی اس کی بنیا دوں کو متزلز لنہیں کر سکیں گے۔ بیسلسلۂ مضامین اس سے پہلے ایریل 1956ء سے ماہنا مطلوع اسلام میں چھپتارہا ہے۔

معاشرہ میں سب سے پہلاتعلق وہ تعلق ہے جواولا دکواپنے ماں باپ کے ساتھ ہوتا ہے اس لیے سب سے پہلے ہم معاشرہ کی اس شق کو لیتے ہیں۔

#### والدين:

اولاد کا اپنے والدین کے ساتھ نہایت گہر اتعلق ہوتا ہے وہی اس کی تولید کا ذریعہ بنتے ہیں۔ اولاد کا بچپین ایسا ہوتا ہے کہ اسے قدم قدم پر والدین کے سہارے کی ضرورت ہوتی ہے۔ ماں باپ ہی ہوتے ہیں جو اس کا ہاتھ پکڑ کر چلتے اور اسے اپنے پیروں پر کھڑا ہونا اور چلنا سکھاتے ہیں۔ پھر اس کی تعلیم وتربیت کا وقت آجا تا ہے تو وہ حسب مقد ور اس فریصنہ کو بھی ادا کرتے ہیں اور بچ کو اس قابل بنادیتے ہیں کہ وہ سوسائٹ میں اپنا مقام حاصل کر لے اور سے معنوں میں اپنے پیروں پر کھڑا ہو کرسفر زندگی شروع کر سکے۔

### والدين كے ساتھ حسنِ سلوك:

لیکن اس کے ساتھ میکھی حقیقت ہے کہ اولا دجوں جوں بڑی ہوتی جاتی ہے۔والدین کی عمر انحطاط پذیر ہوتی جاتی اور

ان کے قوائے عمل مضحل ہوتے جاتے ہیں۔ان کی صلاحیتیں پڑمردہ اور ان کی قو توں میں کو تاہی آتی جاتی ہے۔جیسا کہ کل اولا دکواس کی ضرورت ہے کہ ان کی اولا دانہیں سہارا و سے السے ہی آج والدین کواس کی ضرورت ہے کہ ان کی اولا دانہیں سہارا و سے دے۔اس مقام پرغور سے کے کہ حیوان اور انسان میں فرق کیا ہے؟ حیوانات بھی اپنے بچوں کی پرورش ای جذب وانہاک سے کرتے ہیں جس سے انسان اپنے بچوں کی پرورش کرتا ہے۔ گویا اولا دکی پرورش کا جذبہ حیوان اور انسان دونوں میں مشترک ہے اور جبلت کا نقاضا۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن نے اس پر زور دینے کی ضرورت ہی نہیں سمجھی کہ ماں باپ کو چاہئے کہ اولا دکی پرورش کیا کریں کیا کہ جیوانات میں اولا دکا کوئی تعلق ماں باپ کے ساتھ باتی نہیں رہتا اس لیے وہ ہڑھا ہے کے زمانے میں ماں باپ کے کسی کا منہیں آتی ۔ گویا ماں باپ کے کام آتا حیوانی جبلت کا نقاضا نہیں ۔اس لیے قرآن کو ضرورت محسوں ہوئی کہ وہ اولا دسے تا کید کرے کہ وہ ماں باپ کی ضعیفی کے زمانہ میں ان سے حسن سلوک سے پیش آئیں اس سے انسانی معاشرہ میں تو ازن قائم رہ سکتا ہے چنانچے ارشاد ہے:

وَاعْبُدُوا اللهُ وَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ---(4/36) خداہی کی اطاعت وفرماں پذیری اختیار کرواوراس کی اطاعت میں اس کے ساتھ کسی کوشریک نہ کرواور والدین کے ساتھ احسان کا برتاؤ کرو۔

وی خداوندی کی بیدہدایت ہمارے ساتھ ہی مخصوص نہیں ہے۔اقوام گذشتہ کو بھی اسی قسم کی ہدایات دی جاتی رہی ہیں۔

وَإِذْ أَخَذُنَا مِيْثَاقَ بَنِيْ إِسْرَآءِيلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهُ " وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا -- (2/83)

اور یاد کروجب ہم نے بنی اسرائیل سے بیعہدلیا تھا کہتم خدا کے سواکسی کی اطاعت وفرمال پذیری اختیار نہیں کروگے اور والدین کے ساتھ احسان کابرتاؤ کروگے۔

ا تناہی نہیں بلکہ وجی اللی کا بیتنی فیصلہ ہے جس میں بھی تبدیلی نہیں ہوسکتی کہ انسان کو ہمیشہ اپنے والدین کے ساتھ حسن سلوک ہی کے ساتھ پیش آنا چاہئے۔

و تکطی رکتگ آلا تع بُدُو آ الآ آیاهٔ و بِالْوالِدَیْنِ اِحْسانگائی۔۔۔(17/23) تیرے پروردگارنے بیفیلد کردیا ہے کہتم اس کے سواکسی بستی کی اطاعت اور فرماں پذیری اختیار نہ کرواور اپنے والدین کے ساتھ حسن سلوک کرتے رہو۔

#### وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْنًا ﴿ ــــ (29/8)

اورہم نے انسان کواپنے والدین کے ساتھ حسن سلوک سے پیش آنے کا تھم دیا ہے۔

مندرجہ بالاتصریحات ہے آپ نے دیکھ لیا کقر آن کریم نے والدین کے ساتھ حسن سلوک کو کس قدراہمیت دی ہے کہ توحید الوہیت کے بعد دوسراحکم بھی دیا گیا ہے کہ والدین کے ساتھ 'احسان' کیا جائے۔احسان کے معنی بھی نہیں ہیں کہ روپیہ پیسہ سے ان کی مددکر دی جائے بلکہ احسان کے معنی پہیں کہ جتی جتی کی ان میں آتی جارہی ہے اس کوتم اپنی محنت سے پورا کرتے جاؤتا کہ ان کی زندگی قیر متوازن ندرہ جائے۔اس کا حسن ختم نہ ہوجائے۔ان کی زندگی آخر تک توازن بدوش رہے کیونکہ احسان نام ہے حسن پیدا کرنے کا اور تناسب کے بغیر حسن کا تصور نہیں کیا جاسکا۔

### والدين كي اطاعت:

یہ موضوع ذرا نازک سا ہے۔ اسے اچھی طرح سمجھ لینا چاہئے۔ قرآن کی روسے اطاعت کی دوشمیں ہیں۔ سمجھنے کے لیے ایک کواطاعت مطلق اور دوسری کواطاعت مقید کہہ لیجے۔ اطاعت مطلق تو بہہ کہ کسی کی فرماں برداری فیرمشروط کی جائے اس اطاعت اور فرماں برداری کوقرآن عبادت کے لفظ سے تعبیر کرتا ہے۔ بداطاعت قوانین خداوندی کے سواکسی اور کی نہیں کی جاسکتی حتی کہ رسولوں کو بھی بہتی نہیں کہ وہ انسانوں سے اس قسم کی اپنی اطاعت کر اسکیں محولہ بالا آیات میں بھی آپ دیکھ جی جائے ہیں کہ اس قسم کی اپنی اطاعت کر اسکیں محولہ بالا آیات میں بھی آپ دیکھ جی ہیں کہ اس قسم کی اطاعت کو خدا کے ساتھ حکم دیا گیا ہے کہ اس قسم کی اطاعت خدا کے سواکسی اور کی نہ کی جائے۔ اگر اس قسم کی اطاعت میں کسی دوسری ہستی کو شریک کیا جائے تو وہ قرآن کی میزان میں شرک ہے۔ اطاعت کی دوسری قسم کی اطاعت سے کہ خدا نے اپنی وقی کے ذریعہ سے انسانوں کے لیے جو حدود شرک ہے۔ اطاعت کی دوسری قیس کی مقید اطاعت سے ہوئے کسی کی اطاعت کی جائے۔ اس قسم کی اطاعت کا حکم رسول اور اولی الام (مرکز ملّت اور ارکان حکومت) کے لیے دیا گیا ہے۔ چنانچار شاد ہے۔

أَطِيْعُوا اللهُ وَأَطِيْعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِمِنْكُمُّرٌ - ـ (4/59)

اے پیغیبراسلام کہ دو کہ خدا کی اطاعت کرو اور رسول کی اطاعت کرو۔ اور ان ارباب حکومت کی اطاعت کروجوتم میں سے ہوں۔

جہاں تک اس دوسری قشم کی اطاعت لینی اطاعت مقید کا تعلق ہے تو پیے تقیقت ہے کہ قر آن کریم نے صراحت کے ساتھ والدین کے لیے اس قشم کی اطاعت کا کہیں اس طرح حکم نہیں دیا جیسا کہ رسول اور ارباب حکومت کی اطاعت کا صراحة حکم دیا گیا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ قرآن نے اس باب میں ایک ایس روش کو تجویز کیا ہے جس کی مثال دنیا کے مذہب واخلاق میں کہیں نہیں ملتی۔ ونیا کے کسی ضابط اخلاق کو دیکھتے۔ ہر جگہ بہی لکھا ملے گا کہ ماں باپ کی اطاعت فرض ہے۔ لیکن قرآن میں ایسا کہیں نہیں کھا نہیں ملتی ۔ ونیا کے کسی ضابط اخلاق کو دیکھتے۔ ہر جگہ بہی لکھا واضح ۔ قرآن اس کی صراحت کرتا ہے (اور تجربداس کی تائید) کہ انسان جو ل ابسا کہیں کہیں بہنچتا ہے اس کی عقل میں کمی آتی جاتی ہے اور (قرآن کے الفاظ میں) جو پچھاس نے پہلے سیکھا ہوتا ہے وہ بھی بھولتا جا تا ہے۔ اب آپ خیال سیکھ کی آتی جاتی ہو سیکھا کے کہا یک انسان جس کے قوائے ذہنی عروح تی پذیر ہیں جو نئے نئے تجربات حاصل کرتا ہے جو دن بدن آ گے بڑھتا ہے اس انسان کے فیصلوں کے تابع چلے جس کی عقل اوندھی ہو چکی ہے جو اس سے پچاس برس چیھے کے زمانہ کا سے جس کا علم پرانا ہو چکا ہے۔ قرآن بھی ایسا تھم نہیں دے سکتا۔

اس میں شبہ نہیں کہ جب تک ایک بچے بچپن کے زمانہ سے گزرتا اور سن شعور تک نہیں پہنچتا، وہ اپنے مال باپ کے فیصلوں
کا محتاج ہوتا ہے۔ اس عمر میں اسے یقیناً ان کے کہنے کے مطابق چلنا چاہئے ۔ لیکن اس زمانے میں بھی اگر وہ کوئی الی بات
کہیں جواحکام خداوندی کے خلاف جاتی ہوتو اسے اس سے اٹکار کر دینا چاہئے ۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن اس باب میں حضرت
ابرا جبم کے مسلک کو بطور اسوہ پیش کرتا ہے۔ جنہوں نے اپنے باپ سے برملا کہد دیا ہے کہ میں تمہار سے بتوں کی پرستش نہیں
کرسکتا (وہ مہارا جہ رام چندر کی روش کو بطور نمونہ پیش نہیں کرتا جنہوں نے بیہ جانتے ہوئے بھی کہ باپ محض اپنی بیوی کی
پاسداری سے ایک غلط تھم دے رہا ہے اس تھم کی تعیل میں بن باس قبول کرلیا) اسی لیے اس نے واضح الفاظ میں کہدویا کہ اگر
والدین کی بات کا تھم دیں جوخدا کے تھم کے خلاف ہوتو ان کی اطاعت نہیں کرنی چاہئے۔

خدا کے حکم کے مقابلہ میں والدین کی اطاعت نہیں کی جاسکتی:

وَوَصِّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسُنَا ۗ وَإِنْ جَاهَلُكَ لِتُشْرِكَ بِيْ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَكَا تُطِعْهُا الْمِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسُنَا ۗ وَإِنْ جَاهَلُكَ لِتُشْرِكَ بِيْ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ

ہم نے انسان کواپنے والدین کے ساتھ حسن سلوک کی وصیت فرمائی ہے۔لیکن اگروہ تم سے اس کی کوشش کرنے لگیں کہتم میرے ساتھ کسی ایسی ہستی کوشر یک کرلوجس کا تنہیں کوئی علم نہیں ہے تو پھران کی اطاعت نہ کرو۔

محولہ بالا آیت سے واضح ہوگیا کہ اگر والدین اس قتم کے حکم دینے لگیں جوخدا کی مقرر کردہ حدود سے تجاوز ہوں تو وہاں ان کی فرماں برداری ختم ہوجاتی ہے ایسے امور میں خدا کے احکام کی بجا آوری ضروری ہوگی اور والدین سے صاف کہددینا ہوگا کہ میں ان معاملات میں آپ کے احکام کی تعمیل سے قطعاً قاصر ہوں البتہ بیمناسب نہیں ہوگا کہ اس کے بعد ہم ان سے حسن سلوک سے نہ پیش آئیں۔ چنانچہ دوسری جگہ اس کوصاف کر دیا گیاہے جہاں فرمایا:

وَإِنْ جَاهَدُكَ عَلَى آنُ تُشُوِكَ فِي مَاكَيْسُ لَكَ بِهِ عِلْمٌ الْفَلْ تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوْفًا الْقَالِمُ عَلَيْكُ مَنْ آنَابَ إِنَّى ۚ \_\_\_(31/15)

اگر ماں باپتم سے بیکوشش کرنے لگیں کہتم میرے ساتھ ان ہستیوں کوشر یک تھہراؤجن کا تمہیں کوئی علم نہیں ہے جاتو ان کی اطاعت نہ کرومگر دنیا میں ان کے ساتھ وہی برتاؤ قائم رکھوجوجانا پیچاپانا اور معروف مواوران لوگوں کی راہ کی پیروی کروجومیرے قوانین کی طرف ہمتن متوجد رہتے ہیں۔

لہٰذادوسرےمعاملات میں وہی جانا پہچانا برتاؤ کرتے رہنا چاہئے جوایک شریف معاشرہ میں اولا داپنے ماں باپ کے ساتھ کرتی ہے۔

دوسرول کی حق تلفی کے لیے والدین کی اطاعت نہیں کی جاسکتی:

ایسے ہی اگر والدین ایسے احکام دیے گیس جن سے دوسرے اہل حقوق کی حق تلقی ہوتی ہواور عدل وانصاف کے تقاضوں کا خون ہوتا ہوتو وہاں بھی والدین کے احکام کی اطاعت نہیں کی جاسکتی۔ عموماً دیکھا جاتا ہے کہ گھر میں ساس ہوء نندوں اور بھاوجوں اور دیورانی اور جھانی کی نہیں بنتی۔ ان صورتوں میں ساس اور سسر ایسار و بیا ختیار کر لیتے ہیں کہ اس سے بہوک حق تلفی بلکہ بسااوقات اس پرظلم ہونے لگتا ہے۔ ماں باپ کی عموماً بیخواہش بھی ہوتی ہے کہ اولا دبھی ان کی اس روش کا ساتھ دے اور اس ظلم میں وہ بھی ان کی اس روش کا ساتھ دے اور اس ظلم میں وہ بھی ان کے ساتھ شرکی ہوتے رائن کی ہدایت ایسے معاملات میں بیہ ہو کہ ایک مؤمن کو معاشرہ میں عدل وانصاف کو قائم کرنے والا ہونا چا ہے ۔ اس بھی اور والدین اور اعزاء واقر باء کی مرضی کے خلاف ہی کیوں نہ کرنا ایک ٹکراں کی حیثیت رکھتا ہے اس میں خواہ اسے خودا پنی مرضی اور والدین اور اعزاء واقر باء کی مرضی کے خلاف ہی کیوں نہ کرنا پڑے۔ اس کا فرض ہے کہ وہ عدل وانصاف کی میزان کو ہمیشہ اپنے سامنے رکھے اور اس کی ہدایت کے مطابق عمل پیرار ہے۔

يَّأَيُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُوْا كُوْنُوْا قَوْمِيْنَ بِالْقِسُطِ شُهَدَآءَ يِلَٰهِ وَلَوَّعَلَى اَنْفُسِكُمْ اَوِالُوالِدَيْنِ وَالْاَقْرَبِيْنَ ۚ (4:135)

اے پیروانِ دعوت ایمانی!عدل وانصاف کوقائم کرنے والے اور خدا کے لیے نگراں بن کررہو، خواہ اس قیام اورنگرانی کی زدخودتمہارے اپنے والدین اورا قرباء کےخلاف ہی کیوں نہ پڑتی ہو۔ بِعْقلی کی باتوں میں والدین کی اطاعت نہیں کی جاسکتی:

جیسا کہ پہلے اجمالاً کہا جاچکا ہے والدین جب من رسیدہ ہوجاتے ہیں تو بعض اوقات وہ ایسی بے عقلی کی باتیں کرنے لگتے ہیں جو ایک سے عقل وہوش آ دمی نہیں کرسکتا وہ ایسے ایسے بے شکے احکام صادر کرنے لگتے ہیں جو سراسر خلاف مصلحت ہوتے ہیں۔ مشکلات ومصائب کی آ ماجگاہ بنا کراسے اجیرن کردیتے ہیں۔ اولا دجب من رشد کو بھنے جائے اور اپنے بُرے بھلے کو خود سجھنے لگے تو اسے محض اس وجہ سے کہ وہ اس کے والدین کے احکام ہیں جانتے بوجھتے ایسے احکام کی پیروی نہیں کرنی چاہئے۔ ہمیں بانے جہاں ان کے دیگر قوائے علیہ انحطاط پذیر چاہئے۔ ہمیں بیچ مامنے رکھنی چاہئے کہ من رسیدہ ہوجانے کی وجہ سے جہاں ان کے دیگر قوائے علیہ انحطاط پذیر ہوجاتے ہیں۔ لہذا ایسے معاملات میں انسان کو خود عقل وہوش سے کام لے کرقدم اٹھانا چاہئے۔ قرآن کریم نے اس حقیقت کو بڑے خوبصورت انداز میں بیان کیا ہے۔

وَمَنُ نُعَيِّرُهُ نُنَكِّسُهُ فِي الْخَلْقِ ﴿ آفَلَا يَعْقِلُونَ ﴿ 36:68)

اور ہم جن لوگوں کی عمریں کمبی کردیتے ہیں، پیدائش طور پر ہم انہیں بالکل اوندھا کردیتے ہیں۔ کیا بید لوگ اتنا بھی نہیں بیجھتے۔

عمر جوں جوں بوستی جاتی ہے انسان پیدائشی طور پر اوندھا ہوتا جاتا ہے۔ وہ بڑھا پے میں بالکل بچوں جیسی باتیں کرنے گتا ہے لینی وہ عقل سے کم کام لیتا ہے اور جذبات سے زیادہ ، للبندا انسان کو اپنے معاملات کے فیصلے عقل وہوش کی روشنی میں کرنے چاہئیں۔ والدین کے متعلق بیر حقیقت اچھی طرح ذہن شین رکھنی چاہئے کہ اب ان کے انحطاط کا زمانہ آگیا ہے۔ للبندا ضروری نہیں کہ جو کچھوہ کہتے ہوں وہ عقل وشعور کا بھی تقاضا ہو۔ ان کی باتیں سنواور عقل وشعور کی میزان میں ان کا وزن کرو۔ اگران کی ہدایات تقاضائے عقل کے مطابق ہوں تو خیر ور نہ بھے لوکہ یہ بیچار سے معذور ہو چکے ہیں۔

والدین سے حسن سلوک اور کشادہ ظرفی کے سلسلہ میں قرآن نے حضرات انبیاء کرام کی مثالیں بھی پیش کی ہیں۔ چنانچہ حضرت بچیل "کے تذکرہ کے خمن میں ہے۔

وَبَرَّأُ بِوَالِدَيْهِ وَكُمْ يَكُنْ جَبَّارًا عَصِيًّا (19:14)

وہ اپنے والدین کے ساتھ بھلائی کاسلوک کرنے والے تھے اور سرکش نہیں تھے۔

حضرت عيسي على متعلق فرمايا كهانهول في اعلان كياكه:

وَبَرَّأ بِوَالِدَنَّ وَلَمْ يَغْعَلْنِي جَبَّارًا شَقِيًّا (19:32)

خدانے مجھا پنی والدہ کے ساتھ اچھا سلوک کرنے والا بنایا ہے اور مجھے جبار اور بدبخت یا سنگدل نہیں بنایا۔

شکر:

انسان کے ہڑکل کا ایک مقصداور نتیجہ ہوتا ہے۔ مال باپ سالہاسال تک بچہ کی پرورش اور تعلیم وتربیت کے سلسلہ میں جومصائب جھیلتے رہتے ہیں ان کا بھی کوئی مقصداور نتیجہ ہونا چاہئے اس کے پچھ تقاضے ہونے چاہئیں۔اس کی وجہ سے بچہ پر پچھ ذمہ داریاں عائد ہونی چاہئیں۔اولا دکا فرض ہے کہ وہ مال باپ کی ان کوششوں اور مساعی کے بھر پورنتائج پیش کرے۔ قرآن والدین کے لیے شکر کا حکم دیتا ہے گرشکر کے معنی بینیں کہ زبان سے شکر بیادا کر کے اولا دسبکہ وش ہوجائے بلکہ شکر بید کے معنی ہیں پورے پورے نتائج مہیا کر تا ان جائز آرز وؤں اور تمناؤں کی تکمیل کرنا جن کے ماتحت اس کے مال باپ ان مشکلات ومصائب کو جھیلتے آئے ہیں۔ان کی اس سعی و گمل کی قدر شناسی کرنا جو انہوں نے اس کی چے تعلیم و تربیت کے سلسلہ میں کی ہے یعنی جیں وہ بھی بن جانا ہوائی تعلیم و تربیت کے سلسلہ میں کی ہے یعنی چھی معنوں میں وہ پچھی بن جانا جو ایس تعلیم و تربیت کا مقصد ہو۔

وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ ۚ حَمَلَتْهُ أُمَّهُ وَهُنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصْلُهُ فِي عَامَيْنِ آنِ الْمَكُرُ لِيُ وَلِوَالِدَيْكُ ۚ إِنَّ الْمَصِيُّرُ (31:14)

ہم نے انسان کواس کے والدین کے متعلق بھی تھم دیا ہے۔ جیسے ماں باوجود یکہ ضعیف پرضعیف ہوتی جارہی ہوتی ہوتی جارہی ہوتی ہے مگر وہ اس کے حمل کی دشوار بوں کو برداشت کرتی اور پھر دوسال تک دودھ پلانے کے بعد اس کا دودھ چھڑاتی ہے کہ وہ ہمارے انعامات اور والدین کے احسانات کی پوری پوری قدرشاسی کرے کیونکہ بہر حال انجام کے لحاظ سے ہمارے قانون ہی کی طرف ہر چیز کولوشا ہوگا۔

ا پنی محنت کے ماحصل کو والدین کے لیے کھلا چھوڑ دینا ضروری ہے:

اسلامی معاشرہ میں سرمامیہ اندوزی تو جائز ہی نہیں۔ ہرمسلمان کا فریضہ ہے کہ وہ اپنی محنت کے ماحصل کو کھلا رکھے اور جہاں ضرورت دیکھے وہاں اس کو صرف کردے۔ کیونکہ اسلامی معاشرہ میں انسان اپنی محنت کے ماحصل کا مالک نہیں ہوتا بلکہ اس کا امین ہوتا ہے۔ اسے اس میں سے اپنے لئے اتنا ہی لینے کی اجازت ہے جتنے کی اسے ضرورت ہواور اس کے بعد جتنا پچھ اس کی ضرورت سے نیچ جائے وہ ان لوگوں کا حق ہے جو اپنی ضروریات کے مطابق حاصل نہیں کر سکتے مگر ان لوگوں میں سب سے مقدم ترین حق والدین کا ہے۔ قرآن کریم نے جہاں ان لوگوں کا تذکرہ فرمایا ہے جن کے لیے ہمیں اپنی محنوں کے ماحصل کو کھلا رکھنا چاہئے۔ان میں سب سے پہلے والدین ہی کورکھا گیا ہے۔

يَسْكُوْنَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ لَهُ قُلُ مَا اَنْفَقَتُمْ مِّنْ خَيْرِ فَلِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِيْنَ وَالْيَالَّى وَالْمَسْكِيْنِ
وَايْنِ السَّبِيْلِ \* وَمَا تَغْعَلُوْا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهَ بِهِ عَلِيْمٌ (2:215)

اے پیغیبراسلام!لوگ آپ سے پوچھتے ہیں کہ کتنا کچھ مفادعامہ کے لیے کھلا چھوڑ دیں۔ آپ ان سے کہد دیجھے کہ جواموال تم کومفاد عامہ کے لیے کھلے رکھنے چاہئیں وہ والدین، قریبی رشتہ دار، یتامیٰ، مساکمین اور مسافروں کے لیے ہیں اور جو کچھ بھلائی تم کرتے ہوتو خدااسے بخو بی جانتا ہے۔

قر آن کریم کی اس آیت نے جہاں بہ بتادیا کہ کن کن لوگوں کے لیے ہمیں اپنے محنت کے ماحصل کو کھلا رکھنا چاہئے اور ان کی ترتیب کیا ہونی چاہئے وہیں اس طرف بھی اشارہ کر دیا ہے کہ بیتو بتایا جاسکتا ہے کہ تہمیں کن کن موقعوں پرخرج کرنا ہوگا گراہے تنعین کر کے نہیں بتایا جاسکتا کہ کتنا کچھ خرچ کرنا ہوگا کیونکہ اس کا مدار حالات پرہے جو بدلتے رہتے ہیں۔

والدين كے ساتھ سخت كلامي كرنا جائز نہيں:

بعض مرتبہ والدین اس عقلی انحطاط کو پینی جاتے ہیں کہ وہ بے تکی باتیں کرنے لگتے ہیں کہ ان باتوں پر غصہ آجانا چاہئے۔ گراولا دکے لیے بیزیبانہیں کہ وہ اپنے جذبات پر کنٹرول ندر کھے اور آپ سے باہر ہوجائے۔اسے بیر چیز ہمیشہ مدنظر رکھنی چاہئے کہ وہ اپنی کبرتن کی وجہ سے اس مرحلہ پر پہنچ بچے ہیں جہاں پہنچ کر وہ معذور ہوجاتے ہیں۔وہ جو بچھ بے عقلی کی باتیں کرتے ہیں عمد آنہیں کرتے۔وہ اپنے نزدیک اس کو عقل کا نقاضا سمجھ رہے ہوتے ہیں۔لہذا نرمی اور ملاطفت کے ساتھ انہیں سمجھادینا چاہئے اور عزت واحترام کے ساتھ ان سے گفتگو کرنی چاہئے۔

وَقَطْى رَبُّكَ ٱلَّا تَعُبُدُوٓ الِّلَا اِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ اِحْسَانًا ۖ اِمَّا يَبَلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ ٱحَدُهُمَا ٱوُ كِلَهُمَا فَلَا تَقُلُ لَهُمَا ٱفِّ وَلا تَنْهَزُهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا كُرِيْمًا (17:23)

اور تیر بے نشوونما دینے والے نے ریحکم دیا کہتم اس کے سواکسی کی بھی اطاعت وفر مال پذیری اختیار نہ کرواور والدین کے ساتھ بیش آؤ۔ اگران میں سے کوئی ایک یا دونوں بدری عمر کو پہنچ جا تیں (اور بڑھا پے کی وجہ سے بے عقلی کی بائنس کرنے لگیس) توان کو بُرا بھلانہ کہواور نہ ہی ان کو جھڑکو۔ بلکہ ان سے عزت واحترام کے ساتھ گفتگو کرو۔

خواجهاز ہرعباس فاضل درسِ نظا می azureabbas@hotmail.com www.azharabbas.com

# ورود شریف کاعملی مفہوم اوراس کے ثمرات

صدراول میں جب مسلمانوں نے فتو حات حاصل کیں توجس جس ملک کوانہوں نے فتح کیا۔وہاں کی اکثریت نے اسلام کو بخوشی ورغبت ول سے قبول کیا اورا پنی اینی زبانیں ترک کرکے انہوں نے عربی زبان اختیار کرلی۔ اس میں سارے شالی افریقہ کے ممالک شامل ہیں۔ مثلاً مصر، سوڈان، لیبیا، ٹوعیسیا وغیرہ سب اس میں آتے ہیں۔ یہاں تک کہ عربی زبان مراکوتک چلی گئی کیکن جب مسلمانوں نے مشرق کا رُخ کیااورایران کوفتح کیا تواس وقت کے ایرانی مفتوح تو ہو گئے کیکن ان کواسلام نے متاثر نہیں کیا۔ان کوعر بول سے شدید نفرے تھی ،اسی لیے انہوں نے نہ تو اپنی زبان چھوڑی اور نہ ہی عربی زبان اختیار کی ہم جو پچھ بیان کررہے ہیں بیاس دور کے ایرانیوں کے متعلق ہے اس موجودہ دور کے ا برانیوں سے اس کا کوئی تعلق نہیں ہے۔ فتح ایران سے اسلام کو جونقصانات ہوئے ، ان میں دونقصان بہت نمایاں ہیں۔ اوران دونقصانات نے اسلام کوشد بدنقصان پہنچایا کہ اس کی بیئت ہی بدل کرر کھ دی۔ پہلانقصان تو بیہوا کہ ایرانیوں کی سازش سے حضرت عمر رضی اللہ عنہ شہید ہوئے۔اگر کسی سازش کے مانحت حضرت عمر ؓ کوشہید نہ کیا جاتا اوران کی طبعی موت واقع ہوتی تو وہ مزید بیس سال اور کام کرتے اور اس طرح دنیا کا نقشہ ہی کچھاور ہوتا۔ ان کی شہادت سے اسلام کو جو نقصان ہوااس کاصحح انداز ہنبیں لگا یا جاسکتا۔اور پیمسلمانوں کی بدشمتی ہے کہ حضرت عمر ﷺ کے مرتبہ ومقام کا کوئی دوسرا شخص مسلمانوں میں آج تک پیدانہیں ہوا۔ فتح ایران سے اسلام کو دوسرا نقصان بیہوا کہ ایرانیوں نے قرآن کریم کی ساری اصطلاحوں کوعربی کی بجائے فارسی میں ترجمہ کردیا اور پھران اصطلاحوں کووہ معانی پہنائے جن کا قرآن ہے کوئی تعلق نہیں تها\_صلوة ، زكوة ، تقويل، دين، طاغوت، جهاد، تزكيه، مسجد، تبييح، عبادت، تبجد، عمره، اعتكاف، ثواب، دعا، قيامة ، الساعة ،مغفرت ، ذكر وغيره - اب اگرمسلما نول كوقر آن كريم پرهمل كرنا ہے اور اپنی حالت كوسنجالنا ہے تو أن كے ليے از بسکہ ضروری ہے کہ وہ قرآن کریم کی ان اصطلاحوں کوقرآنی مفہوم پہنا تھیں، تا کہ ان اصطلاحوں پرعمل کر کے، ان کے نتائج اس دنیا میں سامنے لائیں۔ جب دین مذہب میں تبدیل ہوتا ہے تو اس میں اس طرح تبدیلی آتی ہے۔قرآن کریم کی حفاظت کی ذمہ داری خود اللہ تعالی نے لے رکھی ہے، اس لیے اس میں کوئی تبدیلی نہیں ہوسکتی۔ البتہ ان اصطلاحوں کے معنی آسانی سے تبدیل کردیئے گئے۔ ہم مسلمانوں میں خلافت راشدہ کے بعد سے مذہب پرعمل ہور ہاہے۔ اس لیے کسی نے بھی اس کی طرف تو جنہیں کی۔ بڑے بڑے آئمہ ومفسرین اس سازش کا شکار ہوئے۔ بیتومسلمانوں کی خوش بختی اورخوش نصیبی ہے کہ اس موجودہ دور میں تحریک طلوع اسلام بریا ہوئی اور اس نے اس سازش کو Detect کیا۔ چونکہ بیا خالص دینی تحریک ہے، اس نے ان تمام اصطلاحات کودینی مفہوم پہنائے۔

درودشریف فارس زبان کالفظ ہے۔ بیسورہ احزاب کی 56ویں آیت سے ماخوذ ومتخرج کیا جاتا ہے۔اس آیت کا قر آنی مفہوم سجھنے سے پیشتر آپ وہ سوالات اور ابہام زیرغور لائیں جو ہرشخص کے ذہن میں اٹھتے ہیں۔

تحریک طلوع اسلام ایک دین تحریک ہے۔ اس کے نز دیک فرقہ بندی شرک ہے۔ اس تحریک کا کسی فرقہ سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ بیتحریک اصولی گفتگو کرتی ہے اور کسی کے جذبات مجروح نہیں کرنا چاہتی ہے۔ اس وقت درود شریف کا دیم مفہوم ''ہی سارے فرقوں میں رائج ہے۔ کسی ایک فرقہ میں بھی دینی مفہوم رائج نہیں۔ ہم درود کے '' فرجی مفہوم '' پرجوگفتگو کریں گے، اس سلسلہ میں آپ اس نکتہ کوخیال شریف میں رکھیں۔

شیعہ اورسیٰ حضرات کے درود الگ الگ ہیں۔ چونکہ بید دونوں فرقے اپنی اپنی نمازوں میں درود پڑھنا ضروری سجھتے ہیں۔اس لیے آپ کو دونوں فرقوں کے ہاں درود کی اہمیت کا اندازہ ہوسکتا ہے۔الگ الگ دوطرح کے درود کا ہوتا خوداس بات کی دلیل ہے کہ بیدونوں درست نہیں ہو سکتے۔ان دونوں میں سے ایک ہی درست ہوسکتا ہے۔

ہمارے ہاں چونکہ درود ہر خض کو یا دہوتا ہے اس لئے اُسے Quote کرنے کی ضرورت نہیں۔ سی حضرات کے درود میں آل ابراہیم کا اضافہ ہوتا ہے جوشیعہ حضرات کے ہاں نہیں ہے۔ آل ابراہیم تو سارے بنی اسرائیل ہیں۔ شیعہ حضرات کا درود الھم صل علی محمد آل محمد ہے۔ اے اللہ تو محمد وآل محمد پر درود بھیجے۔ صلی اللہ علیہ وسلم ۔ بیدرود شریف سلف صالحین سے چلا آر ہا ہے۔ شیعہ حضرات نے اس میں آل کا اضافہ کیا اور اس کوصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قرار دیا۔ چیرت ہوتی ہے کہ شیعہ حضرات اور بعداز ال سئی حضرات نے بید درود کس طرح اختیار کیا کیونکہ بیخود عربی تو اعد کے خلاف ہے۔ کہ شیعہ حضرات اور بعداز ال سئی حضرات نے بید درود کس طرح اختیار کیا کیونکہ بیخود عربی تو اعد کے خلاف ہے۔ کیونکہ اسم ضمیر پر اسم ظاہر کا عطف نہیں ہوسکتا۔ ایسا کرنے میں حرف جار کا اعادہ ضروری ہوتا ہے۔ یعنی عربی قواعد کی روسے آلہ کے اضافہ کے بعد درست درود یوں ہونا چاہئے۔ صلی اللہ علیہ وعلی آلہ وسلم۔ اس سے یہ بات بھی ظاہر ہوتی ہے کہ سے آلہ کے اضافہ کے بعد درست درود یوں ہونا چاہئے۔ صلی اللہ علیہ وعلی آلہ وسلم۔ اس سے یہ بات بھی ظاہر ہوتی ہے کہ سے آلہ کے اضافہ کے بعد درست درود یوں ہونا چاہئے۔ صلی اللہ علیہ وعلی آلہ وسلم۔ اس سے یہ بات بھی ظاہر ہوتی ہے کہ سے آلہ کے اضافہ کے بعد درست درود یوں ہونا چاہئے۔ صلی اللہ علیہ وعلی آلہ وسلم۔ اس سے یہ بات بھی ظاہر ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہے۔

شیعہ حضرات نے درود میں آلہ کا اضافہ کر کے ، انہوں نے رسول اللہ اور ان کی آل کوایک ہی ہستی قرار دے دیا ہے۔ ضمناً عرض ہے کہ روایت کے حوالوں کا توہمیں اندازہ نہیں ،لیکن شیعہ علماء مجتہدین عام طور پرمنبر پر آئمہ کے متعلق بیرحدیث بیان کرتے رہتے ہیں کہ اُوّلنا محمہ، اوسطنا محمہ، آخر ونامحمہ، وکلنامحمہ، ترجمہ: ہمارا پہلا (امام ) بھی محمہ ہے، ہمارا درمیان کا بھی محد ہے، ہمارا آخری بھی محد ہے۔ہم سب کے سب ہی محد ہیں۔اس حدیث کے ہوتے ہوئے آئمہ کرام کو درود میں شامل كرنے پركيا اعتراض موسكتا ہے۔ بہرحال بدأن كے عقائد ہيں تحريك طلوع اسلام كوان حضرات كے عقائد سے كوئى تعرض نہیں ہےان دوطرح کے درودول کے علاوہ اور بھی درود ہیں۔جن میں درود تاج اور درودکھی زیادہ مشہور ہیں۔ بعض حضرات آل کے علاوہ ازواج ، اصحابہ اور ذریت کا بھی اضافہ کر لیتے ہیں۔ جب قرآن کریم سے سند لینے کی ضرورت ہی نہیں رہی ،تو پھرآ پکواختیار ہے جس کو چاہیں درود میں شامل کرلیں اور جس کو چاہیں اس سے خارج کردیں۔ معلوم یہ ہوتا ہے کہ ہمار ہے مفسرین کرام کے دل میں بھی پیٹلش موجود تھی کدورود کی آیت میں توصرف رسول اللہ کا ذکر ہے۔ یعنی علی النبی ہے۔ پھر اور حضرات درود میں کس طرح شامل ہو گئے۔ اس مسلد کی کشاد کے بارے میں معارف القرآن میں ارشاد ہوتا ہے''اس معنی پر جوشبہ ہوسکتا ہے کہ صلاٰ ق میں تو روایات کے مطابق آپ کے ساتھ آپ کے آل واصحابہ کو بھی شامل کیا جاتا ہے۔اللہ تعالی کی تعظیم اور مدح وثنا میں آپ کے سواکسی کو کیسے شریک کیا جاسکتا ہے۔ اس کا جواب روح المعانی وغیرہ میں بیردیا گیاہے کتعظیم اور مدح وثنا وغیرہ کے درجات بہت ہیں۔رسول اللہ کواس کا اعلیٰ درجه حاصل ہے اور ایک درجہ میں آل واصحاب اور عام موشین شامل ہیں' اس اقتباس میں آل واصحاب کوشامل کرنے کی جووجہ بتائی ہے، وہ آپ کومطمئن کرتی ہے پانہیں بیتواور بات ہے،البتہ بیہ بات واضح ہے کہ ہمارےعلاء کے دل میں بیہ خلش ضرورموجودتھی۔

اس تفییر میں درود کے الفاظ کے متعلق تحریر ہے کہ صحابہ کرام ٹانے '' نخودرسول اللہ سے دریافت کر کے الفاظ صلافہ ق متعین کرائے۔اسی لیے نماز میں عام طور پرانہی الفاظ کے ساتھ صلافہ کو اختیار کیا گیا ہے۔گرید کوئی الی تعین نہیں جس سے تبدیلی ممنوع ہو۔ کیونکہ خودرسول اللہ سے صلافہ لیعنی درود کے بہت سے مختلف صیغے منقول و ما تو رہیں۔ صلافہ وسلام کے تھم کی تعمیل ہراس صیغہ سے ہوسکتی ہے جس میں صلوفہ وسلام کے الفاظ ہوں۔اور میر بھی ضروری نہیں کہ وہ الفاظ آنمحضرت سے بعینے منقول بھی ہوں بلکہ جس عبارت سے بھی صلوفہ وسلام کے الفاظ ادا کیے جائیں اس تھم کی تعمیل اور درود شریف کا ثواب حاصل ہوتا ہے۔ گریہ ظاہر ہے کہ جوالفاظ خود آنحضرت سے منقول ہیں وہ زیادہ بابرکت اور زیادہ ثواب کے موجب ہیں۔ اسی لیے صحابہ کرام نے الفاظِ صلوۃ آپ سے متعین کرانے کا سوال فرمایا تھا۔' (معارف القرآن، جلد7، صفحہ 223)

درودشریف کی اہمیت کے متعلق جامع تر مذی میں ہے کہ حضور کے فرمایا: رَخِمَ أَنَفُ رَجُلٍ دُ کِرْتُ عِنْدَا کَا فَلَمْ لَهُ لِيَ مِنَ نَا ہُو وہ شخص جس کے سامنے میرا ذکر آئے اور وہ مجھ پر درود نہ بھیج ۔ ایک اور حدیث میں ارشاد ہے ۔ الْبَیْخِیلُ مَنْ دُ کِرْتُ عِنْدَاکَا کُا کُھُ لَمْدُ یُصَلِّ عَلَی ۔ ترجمہ: بخیل ہے وہ شخص جس کے سامنے میرا ذکر آئے اور وہ مجھ پر درود نہ بھیجے۔''تفیر مُونہ میں تحریر ہے کہ امام شافعی اس فتو کی کوا پنے اشعار میں نقل کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

يَا اهلَ بَيتِ رَسولِ الله حُبُّكُمُ فَرضٌ مِنَ الله و فى القُرآنِ أَنزَلَهُ كَفاكُم مِن عظيمِ القَدرِ أَتْكُم مَن لَم يُصلِّ عَلَيكُم لَا صَلَا قَلَهُ

ترجمہ: اے اہل بیت رسول تمہاری محبت خدا کی جانب سے قرآن میں واجب قرار دی گئ ہے تمہارے مقام کی عظمت کے لیے یہی کافی ہے کہ جو شخص تم پر درود نہ بھیجاس کی نماز باطل ہے۔

قبل اس کے کہ ہم اصل موضوع درود کی طرف رجوع کریں قرآن کریم کی ایک اوراصطلاح کی وضاحت کوضروری سیجھتے ہیں۔ کیونکہ اس اصطلاح کا درود کی آیات سے گہراتعلق ہے۔ یہاصطلاح ''اخراج من الظلات الی النور''ہے یہ اصطلاح قرآن کریم میں 7 مرتبہ 256: 11:57:9،33:43،14:5،14:1،2 آئی ہے۔ چونکہ ہمارے مضرین کے سامنے واضح نہیں ہوسکی اور مختلف مفسرین نے اس کا مختلف مفہوم لیا ہے۔ لیکن عمو ما مفسرین اس کا مطلب کفر سے نکل کر ایمان کی طرف جانا قرار دیتے ہیں۔ معارف القرآن میں تحریر ہے' تا کہ حق تعالی تم کو جہالت وضلالت کی تاریکیوں سے مطم و ہدایت کے نور کی طرف جاتا قرار دیتے ہیں۔ معارف القرآن میں تحریر ہے' تا کہ حق تعالی تم کو جہالت وضلالت کی تو دیوتی رہتی ہے۔ جبلد 7، صفحہ 171، حواثی عثانی میں تحریر ہے' میں رہت و برکت ہے جو تہرار اہا تھے گو کر کر جہالت وضلالت کی اندھیریوں سے علم وتقوی کے اجالے میں لاتی ہے۔''

لیکن جس شخص کے سامنے دین ہوگا وہ علاء کرام کی ان تشریحات سے مطمئن نہیں ہوسکتا۔ کیونکہ اس کے سامنے اس اصطلاح کے اصل معنی بالکل سامنے پڑے ہیں۔ارشادعالی ہے وکقید اُرٹسکنا مُولسی بِأَیْتِنا ( 14:5) ہم نے مولی کو ا يخ توانين دے كرفرعون كى طرف جيجا أنْ أَخُوجُ قَوْمُكَ مِنَ الظُّلْماتِ إِلَى النُّورُةُ (14:5) كما بني توم كواند جرول سے تکال کرنور کی طرف لے آؤ۔ چنانچے حضرت موئی اپنی قوم کوطاغوت کے اندھیروں سے نکال کرسینا کی وادی میں لے آئے جہاں انہوں نے دین کا نظام قائم کیا اور اپنی قوم سے فرمایا اڈ کُرُوا نِعِیکَ اللّٰهِ عَلَیْکُمُ اِذْ ٱلْجَلُّمُ مِّنُ إِل فِرْعَوْنَ يَسُوْمُونَكُمْ مُونِّعُ الْعَذَابِ (14:6) الله كااحسان يادكروجب اس نےتم كوآل فرعون سے نجات دى كه وہ تهميں بڑا عذاب پہنچاتے تھے۔آپ نےغورفر مایا کہ قرآن نے کس طرح وضاحت کی کہ اس نے ان الفاظ کو طاغوت سے دین کی طرف آنے کے لیے استعال کیا ہے۔سورہ بقرہ میں ارشاد ہوتا ہے الله وکی الّذِین اُمنوالا يُغْرِجُهُمْ مِن الطُّللْاتِ إِلَى التُّوْرِةُ وَالَّذِينَىٰ كَفَرُوَّا اَوْلِيَعْهُمُ الطَّاعُوْتُ لِيُغُوجُونَهُمْ مِّنَ التُّوْرِ إِلَى الظَّلْماتِ \* (2:256) ترجمه خداان لوگوں كا سر پرست ہے جوامیان لائے وہ انہیں تاریکیوں سے نکال کر روشنی میں لایا ہے اور جن لوگوں نے کفر اختیار کیا ان کا سر پرست شیطان ہے وہ ان کوروشنی سے نکال کر تاریکیوں میں ڈال دیتا ہے۔ طاغوت کے معنی بہت مرتبہ واضح کئے جا چکے ہیں کہاس سے مرادوہ نظام ہوتا ہے جوانسانوں کے وضع کردہ قوانین پر مبنی ہوتا ہے اورہم اپنی بول چال میں بھی عموماً'' طاغوتی نظام استعال کرتے ہیں۔اس آیت نے طاغوت اورنورکوایک دوسرے کےمقابل پیش کیا ہے۔اور آیت کے معنی واضح کردئے۔اللہ ایمان والوں کو طاغوت کے نظام سے دین کے نظام کی طرف لا تا ہے۔

قرآن کریم کے نزول کا سبب خود قرآن میں طاغوت سے نکال کردین کی طرف لانا بتایا ہے۔ارشاد قق تعالیٰ ہے

کونٹ اَنْڈَلُناہُ اِلْیُک لِاُنْتُولِ اِلنَّاسَ مِنَ الظَّلُماتِ اِلَی النَّوْرِ اِنْ (14/1) قرآن: وہ کتاب ہے جے ہم نے تجھ پر

اس لئے نازل کیا ہے تا کہ تُولوگوں کو تاریکیوں سے نکال کرروشن میں لے آئے۔ بالکل اسی مضمون کو سورہ الحدید میں ارشاد

فرمایا هُوالَّذِی یُنْوِلُ عَلَی عَبْدِ ہِ الْمِیتِ اِلْیَا یَا یُورِ کُورِ اللّٰ اللّٰہِ اِلٰی النَّوْرِ طُورِ (57/9) اللّٰہ وہ ہے جوا ہے بندہ

پرواضح آیات نازل کرتا ہے تا کہ وہ تم کو اندھیروں سے اجالے میں نکال لائے۔

#### ياسر پيرزاده

## سوچنے کا فریم ورک قرآن کی نظر میں!

ا یک عام مسلمان اپنی روز مره زندگی میں قرآن کی تلاوت کتنی مرتبه کرتا ہے؟ ظاہر ہے اس بات کا اعداد وشار پر مبنی کوئی حتی جواب تونہیں ویا جاسکتا گراتنا ضرور کہا جاسکتا ہے کہ ایسے مسلمانوں کی تعداوزیا وہ نہیں ہوگی جو پورے اہتمام کے ساتھ ہرروز قرآن کے ایک رکوع کی تلاوت کرتے ہوں گے، اس سے بھی کم وہ لوگ ہوں گے جوار دوتر جملے کے ساتھ روز انہ قرآن پڑھتے ہوں گے ، اور ان لوگوں کی تعدا دتو شاید بہت ہی تھوڑی ہو جو قرآن کی کچھ آیات بہع تفسیر باقاعد گی کے ساتھ پڑھتے ہوں گے، اور وہ خوش نصیب تو یقیناً آٹے میں نمک کے برابر ہوں گے جو بیسب کام کرنے کے ساتھ ساتھ قرآن کی آیات پر نہ صرف غور کرتے ہوں گے بلکہ ان سے رہنمائی بھی حاصل کرتے ہوں گے۔ بظاہر بیآ خری کام مشکل لگتا ہے مگر خود قرآن کے الفاظ میں یہ ایسا مشکل بھی نہیں، ' ہم نے اسے (قرآن کو) سوچنے سجھنے کے لیے آسان کردیا ہے، تو کوئی ہے جو سوچے سمجے! " (مفہوم ) ۔ افسوس کرقر آن کی اس دعوت کے باوجود ہم میں سے بہت کم لوگ ایسے ہیں جو ا سے سجھنے کی خود کوشش کرتے ہیں ، دلچسپ بات یہ ہے کہ خود قرآن نے اس منتمن میں ہمیں سوچنے سجھنے کا ایک فریم ورک دیا ہے مگر ہم میں سے شاید ہی کھی کسی نے اس پرغور کیا ہو۔ بدفریم ورک کیا ہے؟ بیسو چئے سجھنے کا وہ طریقہ ہے جو قرآن نے انسانوں کے لیے وضع کیا ہے۔ جوں جوں میں نے اس پرغور کیا میں ورطہ حیرت میں ڈوبتا گیا، اس سے پہلے بھی قرآن کے بیمعنی مجھ پرآشکارنہیں ہوئے تھے، شایداس لیے قرآن کا مطلب''بار بارپڑھی جانے والی کتاب ہے'' کہ ہم اسے باربارپڑھیں اور ہر مرتبہ نئے انداز سے فیض یاب ہوں۔اب ذرااس سوچنے سیحفے کے فریم ورک پرایک نظرڈ التے ہیں۔

سوچ کا پہلا اصول قرآن نے بیہ بتایا ہے کہ جن چیزوں کا ہمیں علم نہ ہوان کے بارے میں سی سنائی باتیں پھیلا نا درست نہیں ،حوالہ ہے سور ۂ بنی اسرائیل ،آیت نمبر: 36 ' دکسی ایسی چیز کے پیچھے نہ لگوجس کا تمہیں علم نہ

ہو۔ یقیناً آ کھ، کان اور دل سب ہی کی باز پرس ہوگی۔' 'مولانا مودودی نے اس آیت کی تشریح یوں کی ہے کہ لوگ اپنی انفرادی اور اجتماعی زندگی میں وہم وگمان کی بجائے''علم'' کی پیروی کریں۔اگرہم اس ایک آیت پر عمل کرنا شروع کردیں تو حیرت انگیز نتائج لکلیں گے۔مثلاً آئے روز ہم مختلف مکا تب فکر کے مولوی حضرات کی باتیں سنتے ہیں ،ان میں سے بیشتر اپنی بات میں وزن پیدا کرنے کی غرض سے قرآن وحدیث اور مختلف تا ریخی کتب کا حوالہ بھی ویتے ہیں ، کیا ہم میں ہے بھی کسی نے بیکوشش کی کہ جس قرآنی آیت یا حدیث کا حوالہ دیا جار ہاہے ذرا زحت کر کے اسے خود نکال کر پڑھ لیں؟ میں تو اکثریہ کام کرتا ہوں اور کئی مرتبہ ایسا ہوا ہے کہ جوحوالہ دیا گیا ہوتا ہے اس کامفہوم اس بات سے بالکل مختلف ہوتا ہے جو کوئی ' ن عالم' ، ہمیں بتار ہا ہوتا ہے۔ یہ کام کرنا کوئی ایسا مشکل نہیں کیونکہ اب تو قرآن وحدیث کے ایسے سافٹ وئیر دستیاب ہیں جن کی مدد ہے آن واحدیس آپ متعلقہ آیات اور احادیث کا نہ صرف اصل متن بلکہ ترجمہ اورتشریح بھی پڑھ سکتے ہیں ، ایک سافٹ وئیر ہے "Easy Quran and Hadees" "جوانٹرنیٹ پرمفت میسر ہے جس کی مدد سے آپ یہ کام بآسانی کر سکتے ہیں ، اس سافٹ وئیر میں آپ کوئی بھی لفظ ڈالیں ،مثلاً '' زکو ۃ'' توبیآپ کوز کو ۃ سے متعلق تمام آیات، احادیث بمع ترجمہ وتفسیر پیش کردے گا، گویا بنیا دی ماخذ آپ کے سامنے۔ اب کسی سنی سنائی بات پریقین کرنے کی ضرورت نہیں اور یہی قرآن کا حکم ہے۔

قرآن نے سوچنے کا دوسرااصول ہمیں یہ بتایا ہے کہ انسان کو جذبات سے نہیں بلکہ عقل سے سوچنا چاہئے ،
حوالہ سورہ الفرقان ، آیات نمبر: 72 اور 73 (اور رحمان کے بندے وہ ہیں) جو جھوٹ کے گواہ نہیں بنتے اور
کسی لغوچیز پران کا گزر ہوجائے توشریف آدمیوں کی طرح گزرجاتے ہیں ۔ جنہیں اگران کے رب کی آیا ت
سنا کر نصیحت کی جاتی ہے تو وہ اس پر اند سے اور بہرے بن کر نہیں گرجاتے ۔ 'پیالی خوبصورت آیات ہیں مگر
شاید بی آپ نے کسی عالم وین کوئی وی پر اس کی تشریح بیان کرتے سنا ہو! اس آیت میں خدا اپنے بندوں کی
شاید بی آپ نے کسی عالم وین کوئی وی پر اس کی تشریح بیان کرتے سنا ہو! اس آیت میں خدا اپنے بندوں کی
نشانی یہ بیان کر رہا ہے کہ اگر انہیں خدائی احکا مات بھی سنا کے جاتے ہیں تو وہ ان پر اند سے اور بہرے بن کر
عمل کرنے میں نہیں جت جاتے ، گو یا غور کرتے ہیں اور پھر ان پر عمل کرتے ہیں ، یعنی اللہ ہمیں پی تلقین کر رہا
ہے کہ فذہب کے معا ملات میں بھی عقلی استدلال سے کا م لیا جائے نہ کہ لوگوں کے جذبات سے کھیل کر انہیں

راغب کیا جائے۔وجہ اس کی بیہ ہے کہ جب انسان جذبات کے تالع ہوکرسو چتا ہے تو بہت سارے حقائق اسے نظر آنا بند ہوجاتے ہیں ، اس کے سوچنے سجھنے کی صلاحیت متاثر ہوجاتی ہے ، وہ سچائی سے دور ہوجا تا ہے او ریوں اسے حقیقت کا ادراک نہیں ہویا تا اور یہی وہ المیہ ہے جس کا ہم شکار ہیں۔

سوچنے کا تیسرااصول جو قرآن سے اہم اخذ کر سکتے ہیں وہ کھلیتی سوچ کوروایتی سوچ پرتر جج وینا ہے، سورہ احزاب کی آیت نمبر:67،66 اور 68 میں الله فرما تا ہے'' جس روز ان کے چیرے آگ پرالٹ پلٹ كرديئ جائيل كاس وفت وه كهيس كيك' كاش جم نے الله اوررسول مالاتا يتم كى اطاعت كى ہوتى - ''اور کہیں گے'' اے ربّ' ہم نے اپنے سرداروں اور اپنے بڑوں کی اطاعت کی اور انہوں نے ہمیں راہ راست سے بے راہ کردیا۔ اے ربّ ان کو دہرا عذاب دے اور ان پرسخت لعنت کر۔'' اس کے بعد سورہ ساء کی آیت نمبر: 46 میں الله فرما تا ہے ' اے نبی سال اللہ ان سے کہو کہ، میں تنہیں بس ایک نصیحت کرتا ہوں، خدا کے لیے تم اسکیلے اسکیلے اور دودومل کراپنا دیاغ لڑاؤاورسوچو، تمہارے صاحب ( مرا درسول الله سال اللہ علیا اللہ میں آخرکون سی بات ہے جوجنون کی ہو؟ وہ توایک سخت عذاب کی آمدسے پہلےتم کومتنبہ کرنے والا ہے۔ " گویا سورہ احزاب میں خدانے روایتی انداز میں سوچنے والے ان لوگوں کو، جنہوں نے اپنے ذہنوں کومحض اس لیے بند کرلیا تھا کہ ان میں اپنے سرداروں سے اختلاف کرنے کی جرات نہیں تھی ، کا انجام بیان فر مایا ہے کہ جب آگ ہے ان کے چیرے الٹ پلٹ کئے جائیں گے تو وہ اس وقت بیرتا ویل دیں گے ، جبکہ دوسری طرف سورہ سباء میں اللہ تخلیقی سوچ کو ابھارنے کا تھم دے رہا ہے کہ ہمیں اپنا د ماغ لڑانا چاہیے اورسوچنا چاہیے، کیاout of box thinking ای کونبیں کہتے؟

آج جن قوموں نے قرآن کے بیان کردہ بیآ فاقی اصول اپنا رکھے ہیں وہ ترقی کی منا زل طے کررہی ہیں اورمسلمان جن پراللہ نے اپنی بیرکتاب نا زل کی ، ان زریں اصولوں پرعمل کرنے کو تیار نہیں ، دنیا میں تو ہم رسوا ہوہی رہے ہیں ، آخرت میں خدا ہم پررحم کرے ، آمین ۔

نوٹ: یہ کالم میرے ایک قاری جناب ممتاز خان ( قر آن اینڈ تھنکر زفورم ، کینیڈ ۱) کی ایک ای میل سے متاثر ہوکر ککھا گیا۔ (بشکریدروز نامہ جنگ لا ہور 28 جون 2015)

### واكثر محمداجمل نيازى

# كيارويت ہلال تميٹی کوختم كردينا چاہيے

پہلے ہم دوعیدوں کوروتے تھے۔ اب دو دو رمضان بلکہ کئی رمضان؟ ایک رمضان جعرات 18 جون کو شروع ہوا۔ دوسر 191 جون کوشروع ہوا۔ سارے عالم اسلام میں پہلا روز ہ18 جون جعرات کوتھا مگر رویت ہلال کمیٹی کے مفتی منیب الرحمٰن سیاستدان ہو گئے ہیں۔ انہوں نے اپنے اختیار کو استعال کیا اور پہلا روز ہ جعہ کو کردیا۔اب سب پاکستانیوں کوان کا تھم ماننا ہے۔ان کا تھم صرف رمضان اورعید کے لیے چلتا ہے۔

پورے پاکتان میں جمعے کوروزہ ہویارویت ہلال کمیٹی کوتوڑ دیا جائے۔اگر پٹنا ور کی مسجد قاسم علی کے مولا نا پوپلزئی کو چاند دیکھے جانے کی شہادت مل گئی ہے تو مفتی منیب الرحمن کو کیوں نہیں ملی ۔ معذرت سے عرض ہے کہ دونوں میں سے ایک تو غلط ہے جبکہ دونوں اپنے آپ کوسچا مانتے ہیں۔ کہتے ہیں کہ سپچتم بھی ہومگر میرا سچ تیرے سچے سے مختلف ہے۔

مفتی منیب صاحب تواس پر بھی ناراض ہوئے کہ ہماراا جلاس محکمہ موسمیات کے دفتر میں کیوں بلایا گیا۔ ہمیں اپنا دفتر کیوں نبیس دیا جاتا۔ ہم سارا سال ماہ رمضان اور عید کا چاند دیکھنے کے لیے تیار ہیں۔مفتی صاحبان اور مولوی صاحبان بہت سرگرم اور اہم ہیں۔ایسے ہی ایک آ دمی کوآج کا اخبار لانے کے لیے کہا گیا تواس نے کہا کہ جناب میں کل سے آج کا اخبار ڈھونڈر ہا ہوں نجانے کہاں چلا گیا ؟

مسجد قاسم علی پشا در کے مولا نا پوپلزئی کورویت ہلال کمیٹی کا صدر کیوں نہیں بنا دیا جاتا۔ جب ہر محکمے کے لیے ایک معیار مقرر ہے تو اس میں بھی ہونا چاہئے۔ مولا نا پوپلزئی کو اے این پی والے بلور صاحبان اور میاں افتخار بہت پسند کرتے ہیں۔ جب وہ حکومت میں متھے تو با قاعدہ پہلی رمضان سے پہلے مولانا کو بہت پروٹوکول دیتے متھے۔ جو بات پاکستان کے اتحاد کے اور مفاد کے خلاف ہوانہیں بہت اچھی گئی ہے۔

میاں افتخار حسین کا بیٹا شہیر ہوا انہیں تھانے میں حوالات کی ہوا کھا نا پڑی ۔ہمیں ان کا رویہا چھالگا تھا۔ وہ

مقتول کے گھربھی گئے جبکہ تحریک انصاف والوں کو یہ توفیق نہ ہوئی گر دو دن بعد خیبر پختونخواہ حکومت کے استعفل کے لیے خودمیاں صاحب اپنے غنڈوں کے ساتھ زبر دئتی دکا نیں بند کروار ہے تصتوا چھانہیں لگا۔اس مظا ہرے کا کیا بنا؟ میاں افتخار کواب میاں نواز شریف کو جائن کرلینا چاہئے۔

جس حکومت نے تفرقے سے بیچنے کے لیے رویت ہلال سمیٹی کی نگرانی کررکھی ہے کیا وہ پٹاور کے مولانا یو پلزئی سے نہیں کہہ سکتے کہ آپ اس معاملے میں رمضان اورعید کا اعلان کرنے کا کوئی اختیار نہیں رکھتے۔ وہ ہر د فعد مسکراتے ہوئے مذاق اڑانے کے انداز میں مفتی منیب کے اعلان سے ایک دن پہلے رمضان اور عید کا اعلان کردیتے ہیں۔انہیں احساس نہیں کہ پشاور میں بھی پچھٹر فیصد سے زیادہ لوگ روزہ نہیں رکھتے۔ پورے یا کتان میں جمعے کوروز ہ ہے مگر ہرسال اپنی ڈیڑھا پنٹ کی الگ معجد بنا لیتے ہیں ۔ا سے اپنٹ سے اپنٹ بجانا بھی کہہ سکتے ہیں۔آج جمعے کو''صدر'' زرداری نے اپنی صف آرائی کرنے کے لیے افطار ڈنرکررکھا ہوا ہے۔مولانا بوپلزئی اس کے خلاف احتجاج کریں مگر ان کے کرم فر مالیڈراسفندیارولی تو جارہے ہیں۔ان کا روز ہنہیں ہوگا۔مگر وہ ا فطار ڈ نرضرور کریں گے اور سیاسی فرقہ واریت کے لیے کوئی نہ کوئی بیان بھی دے دیں گے۔میری گذارش ہے کہ چو ہدری شجاعت نہ جا ئیں ۔ وہ بہت سیانے اور سیاست کے تھمند ترین آ دمی ہیں ۔انہیں چو ہدری پرویز الہی روک لیں۔ انہیں کہیں کہ روٹی شوٹی آج گھر ہی کھالیں اور دوسروں کو کھلائیں۔ انہوں نے جزل مشرف کو اس لیے مستر دکر دیا تھا کہ وہ مسلم لیگیوں کو اکھٹا کر کے خود' صدر' نبنا چاہتے تھے۔مشرف نے چوہدری صاحبان کے ساتھ دھو کہ کر کے اپنے آپ سے اچھانہیں کیا تھا کہ پیپلز یارٹی کی حکومت بنوا دی؟

مجھے لگتا ہے کہ بیرویت ہلال کمیٹی اسلامی نہیں ہے۔ ہمارے ہاں اب بیرواج پڑ گیا ہے کہ ہم ہر بات میں اسلامی اورغیراسلامی ہے۔ ہمارے ہاں اب بیرواج پڑ گیا ہے کہ ہم ہر بات میں اسلامی اورغیراسلامی لے آتے ہیں۔ بیہ کمیٹی ایسی ہی کمیٹی ہے جو حکومتیں جان چھڑانے کے لیے بناتی رہتی ہیں۔ بیہ بھی ریاستی یا حکومتی یا سرکاری رویت ہلال کمیٹی ہے۔ پہلے ہربستی کی اپنی عید ہوتی تھی۔ ہر بندہ چاند ویکھتا تھا اور لوگ اس کے مطابق ایپے شہر میں روز ہ رکھتے تھے۔ اب تو جیسے روز ہ بھی سرکاری ہوگیا۔

سنا ہے اس بارجس ٹیٹے پر کھڑے ہو کرمفتی منیب اورمفتی صاحبان چاند دیکھنے کی کوشش کرر ہے تھے وہ ان کے بو جھ تلے آکے ٹوٹ گیا۔مفتی منیب گرتے گرتے بچے۔ان بزرگ قابل احترام لوگوں کوچھت پر کھڑا چاندنہیں نظر آتا۔ انہیں فضاؤں میں چند کھوں کا مہمان چاند کیسے نظر آئے گا۔ جیرت ہے کہ اس ٹیکنالوجی کے زمانے میں جب سب کچھ انسان کی ہشیلی پر آگیا ہے۔ ہم چاند دیکھنے کا روائتی طریقہ اختیار کیے ہوئے ہیں۔ ہم کہ اختیار سے واقف ہیں نہ بے اختیاریوں سے واقف ہیں۔ ترقی یافتہ دنیا ہمارا مذاق اڑاتی ہے۔ ہم خودا پنا مذاق اڑواتے ہیں۔

ہم جب جے سعودی عرب کے مطابق کرتے ہیں تو پہلا روزہ اس کے ساتھ کیوں نہیں رکھ سکتے ۔عید کیوں نہیں منا سکتے ۔سعودی عرب میں جے کے دوسرے دن پاکتان میں جے منا یا جارہا ہوتا ہے۔ ماشاء اللہ؟ سارے عالم اسلام میں ایک ہی دن ہمارے سارے تہوار ہونا چاہئے ۔ پیغیر برحق حضرت یسوع مسج کا یوم ولادت کرسم 25 دسمبر کو ہوتا ہے ۔ چیزیں بھی سستی ہوجاتی ہیں ۔ ہمارے ہاں رمضان میں کیا حال ہوتا ہے ۔مہنگائی کا ایک طوفان آیا رہتا ہے ۔ کئی لوگ رمضان میں کما ئیاں کرے دو مہینے بعد جے پر چلے جاتے ہیں اور کئی جے بڑے خضوع وخشوع سے کرتے ہیں اور الحاج کہلواتے ہیں ۔

ایک مولوی صاحب جمعے کے خطبے میں بتارہے سے کہ لاکھوں حاجیوں میں سے کسی کا جج قبول نہیں ہوا تھا۔ گر اس آ دمی کی وجہ سے سب کا جج قبول ہوگیا۔ جس نے جج کیا بھی نہ تھا۔ عراق میں کسی مو چی نے عمر بھر پیسہ پیسہ جوڑا کہ جج کرے گا۔ جج پرروانگی سے پہلے وہ ہمسائے میں گیا تو وہاں بچے رورہے ہے۔ پوچھا کہ کیا ہوا تو بیار عورت نے کہا انہوں نے تین دن سے کھا نانہیں کھا یا۔ موچی گھر گیا اور جج کے لیے جمع کی ہوئی ساری رقم لا کے اس عورت کے ہاتھ پررکھ دی اور گھر جاکرا پنی مال کے قدموں میں پیٹھ کررونے لگ گیا۔

ول بدست آرد که حج اکبر است

لوگوں کے دل جیت لو کہ یہی حج اکبر ہے ۔ محبتیں بانٹو کہ یہی نیکی ہے۔ لوگوں کومعاف کرواورمعافی مانگتے رہو کہ بیاللہ کو بہت پہند ہے۔ پہلا روز ہ کسی نے جعمرات کورکھا یا جمعے کورکھا اسے جزاملے گی مگران لوگوں کوسزا کب ملے گی جوانسا نوں کوتشیم کرتے ہیں اور دین کے نام پرتقسیم کرتے ہیں۔ ہمارامیڈیااس میں برابر کاشریک ہے کہ انہوں نے مفتی منیب الرحمٰن کی اورمولا نا پوپلزئی کی تقریر برابر برابر دکھائی اورلوگوں کو پریشان کیا۔

(بشكريدروز نامەنوائے وقت لا ہور،20 جون2015ء)

### ڈ اکٹر انعام الحق ۔اسلام آیا د

# بابالراسلات لَيكَة القَد ركا قر آ ني مفهوم اورا ہميت

آج رمضان کے اکیسویں روزہ کے ساتھ آخری عشرے کا آغاز ہو گیا ہے اور لوگ لیلیتہ القدر کی آمداوراً س کے منانے کے پروگرام بنارہے ہیں۔ لہذا مجھے مناسب معلوم ہوا کہ میں احباب کے سامنے اس کا ایک تحقیقی ،علمی اور منطقی اصولوں پر مبنی ایک ممکنہ مفہوم بھی رکھ دوں ،جس کا میں نے مُحترم پرویز صاحب کے دئے گئے ہفتہ وار دروس القرآن سے اختصار سے انتخاب کیا ہے۔

> قرآن کریم یں ہے کہ اِتَّا اَنْوَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِةَّ (97:1)

ہم نے قرآن کے نزول کا آغاز اس تاریکی والے دور میں کیا ، جب ساری دنیاوی کی روشن میں دی گئی اقدار سے محروم تھی۔

آپ کوتومعلوم ہی ہے کہ تاریکی میں چیزوں میں امتیاز نہیں رہتا ، گدھا گھوڑ ااور نشیب وفراز سب برابرہوتے ہیں۔ ایسے دور میں جب تاریکی کی وجہ سے چیزوں میں امتیاز ختم ہوجا تا ہے ، تو امتیاز کرنے کے لئے روشیٰ کی ضرورت ہوتی ہے۔ یہ روشیٰ اقدار خداوندی ہیں ، جن کا مقصد ہی یہ بتایا کہ کیٹ اُنڈ کُلنهُ اِلیّا کُلا گُوّہِ ہِا اَن کَلا اللّٰ اللّٰ اللّٰ اِللّٰ اِللّٰ اِللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اِللّٰ اِللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ

''ہم نے بیقر آن اس لئے دیا تا کہ تواپنے نشونما دینے والے رب کے طریق کے مطابق انسانوں کوتاریکیوں سے روشنی کی طرف لے آئے۔(5:14-53:33) اور اُن کے نشوونما دینے والے کے قانون کے مطابق ، اُنہیں اللہ کے تجویز کردہ راستے پرڈال دے جوجلال و جمال اور مُسن وقوت کا مالک ہے۔ (1:64)

یعنی نزولِ قرآن کے وقت انسانیت تاریکی میں تھی، قرآن کریم کی راہنمائی انہیں روشن میں لے آئی۔اس جہت سے،اللہ تعالیٰ نے اس زمانے کوجس میں قرآن وُنیا کوملِ ،لیل کہہ کر پُکارا ہے۔ یعنی وہ دورجس میں ہرطرف تاریکی چھائی ہوئی تھی۔روشنی کا نام ونشان تک نہیں تھا۔ پھر، روشنی کی تکمیل اس طرح سے ہوئی کہ رات کا کوئی حصہ باقی نہ رہا۔اوراب قرآن کے فرمان کے مطابق

5\_ سَلَمٌ ﴿ وَيَ حَتَّى مَطْلَعِ الْفَجُرِةَ (97:5)

امن وسلامتی کی فضاعام ہوتی جائے گی حتٰی کہ تاریکیاں دور ہوجا نمیں گی ، اور آخر الامر ، زمین اپنے نشو ونما دینے والے کے نورسے جگمگاا مٹھے گی ۔ (83 / 39،6 / 69)۔

لَیْلَةِ الْقَدْدِ: اگر کوئی پوچھے کہ ایک فقرے میں بتاؤ کہ قرآن نے انسانیت کو کیا دیا ہے، توجواب میں قرآن بی کا فقرہ ہے اِتّا اَنْزَلْنَاهُ فِیْ لَیْلَةِ الْقَدْدِ ﷺ قرآن نے انسانیت کومنتقل اقدار Permanent Values دی ہیں، جوانسان کوانسان بناتی ہیں۔

الْقَدُدِ: حیوانی سطح پراقدار Values نہیں ہوتیں۔حیوانوں کے سامنے تو صرف ان کے طبیعی تقاضے ہوتے ہیں۔ اقدار Values صرف انسانیت کی سطح پرآتی ہیں۔حیوان کے سامنے جو بھی کھیت یا چراگاہ آئے گی وہاں سے پیٹ بھر لے گا۔ وہ اس بات کا تصوّر ہی نہیں کرسکتا کہ جہاں سے چرر ہا ہوں، وہ کسی دوسرے کا کھیت ہے یا کسی دوسرے کی چراگاہ ہے، کیونکہ اس کا مقصد تو صرف اپنا پیٹ بھرنا ہوتا ہے۔ جائز ونا جائز، ثواب و گناہ، صحیح و غلط، حلال وحرام، میرااور تیرا کا امتیاز انسانی دنیا میں ہے۔ان ہی امتیاز ات کوا قدار یا Values کہا جاتا ہے۔

لہذاالقدر سے مرادوہ اقدار Values ہیں ، جوخدانے انسان کوانسان بنانے کے لئے قرآن میں محفوظ کر دی ہیں ۔ اقدار خداوندی کے مطابق زندگی بسر کرنے ہے ، انسان کی ذات کی نشو ونما ہوتی چلی جاتی ہے اور انسانی ذات اخروی زندگی میں مزیدار تقائی مراحل طے کرنے کے قابل ہوجاتی ہے۔

جہاں تک دوسر بے لفظ''لیل'' کا تعلق ہے تو دن روشیٰ کا نمائندہ ہوتا ہے، جبکہ لیل یعنی رات تاریکیوں کی نمائندہ ہوتا ہے، جبکہ لیل یعنی رات تاریکیوں کی نمائندہ ہوتی ہے۔ لیل کے معنی تو یہی رات ہوتی ہے، جس میں ہم نیند بھرتے ہیں اور ہوسکتا ہے کہ قرآن رات ہی میں نازل ہونا شروع ہوا ہو، لیکن یہاں''لیل''زیادہ وسیع ترمفہوم لئے ہوئے ہے، کیونکہ نزول قرآن سے پہلے دنیا پر تاریکیاں ہی تاریکیاں چھائی ہوئی تھیں عربوں کی طرف تو حضرت اساعیل کے بعد کوئی نبی آیا ہی نہیں تھا۔ حضرت اساعیل کے بعد کوئی نبی آیا ہی نہیں تھا۔ حضرت اساعیل کے گزرے ہوئے بھی ایک بہت حضرت اساعیل کوگزرے ہوئے بھی ایک بہت

لمباعرصه گزر چکا تھا۔ دوسری اقوام کی طرف انبیاء کرام آتے رہے، لیکن وہ تمام، اپنے انبیاء کی تعلیم کو نہ صرف مجلا چکے تھے، بلکمٹ بھی کر چکے تھے۔

نزول قرآن کے وقت دنیا میں اقدارخداوندی کہیں موجود نہ تھیں ، اوراگر کہیں کوئی اگا دگا تھیں بھی تو ان پر انسان عمل نہیں کررہا تھا۔لہذا''لیل'' سے مرادوہ تاریک دور ہے ،جسمیں اقدارخداوندی موجود نہ تھیں۔انسامیت پرتاریکی چھائی ہوئی تھی۔

فیس بک پر در جِ بالا پوسٹ کوطویل اور سنجیدہ ہونے کے باوجودا حباب کی طرف سے بھر پورتحسین وتعریف کے پیغام وصول ہوئے اور در جن بھر احباب نے اسے اپنے اسپنے احباب کوشیئر بھی کیا۔ اس پر معمول کے مطابق پیغام وصول ہوئے گئے۔ جِن میں زیادہ تر اسے بغیر اسلاف کی سندسے نئے معانی پہنانے کے مترادف کے الزام سے گردانا گیا۔ لہٰذاان اعتراضات کی نمائندگی میں بیاعتراض درج کر کے بھی کے سوالات کا احاطہ کیا جا رہا ہے۔

### اعتراض:

اب دیکھیں پرویز صاحب کی یہ تفییر جوانہوں نے لیلۃ القدر کوتاریک دور کہا ہے لیلہ دات کو کہتے ہیں القدر عزت والی ۔ آگے میر بھی کہا ہے وہ ایک ہزار مہینوں سے بہتر ہے اور اس رات عبادت کرنے کی فضیلت رسول اللہ مالی میں نازل ہوتا تھا اور جن کی مادری زبان میں نازل ہوتا تھا انہوں نے بیت نفیر نہیں کی اور پرویز صاحب یہاں لیلۃ القدر کی وہ تفیر کررہے ہیں جورسول اللہ مالی اللہ مالی اللہ مالی اللہ مالی اللہ میں اور مفسر نے اور نہ ہی عرب میں لیل کوتاریک دور کو کہا جا تارہا ہے؟؟

#### جواب:

محترم پرویز صاحب کے متعلق اِس قسم کے اعتراض کرتے وقت شائد معترض محترم پرویز صاحب کے فہم قرآن کے موقف ہے آگاہی حاصل نہیں کر سکا۔ یہاں ہم معترض کے علاوہ دوسرے احباب کومحترم پرویز صاحب کے فہم قرآن کے اصولوں کے خمن میں اُن کے موقف سے اُن ہی کی زبان سے آگاہ کررہے ہیں اوراُ میدر کھتے ہیں کہ وہ اسے اُن کے خیالات سے مُستفید ہوتے وقت اپنے ذھن میں رکھ کرھیج فیصلہ کرنے کی پوزیش میں آجائیں گے۔

### قرآن کریم پرغور وفکرا ور تدیر کرنے کے متعلق تین بنیا دی اصول:

(۱) عربی زبان کے ہرلفظ کے متعد دمعنی ہوتے ہیں، لیکن وہ متعد دمعنی اس لفظ کے ایسے مراوفات نہیں ہوتے کہ ایک کی جگہ دوسرا مرادف رکھ دیا جائے تومعنی بالکل وہی رہیں۔ یہ تو ہمارے ہاں کی شاعری ہے، جس میں شہد کی جگہ انگہیں کہد دیا جائے تومعنی میں فرق نہیں پڑتا، لیکن عربی میں لفظ کے سینکڑوں مرادفات ہونے کے باوجود معنی میں فرق ہوتا ہے، اس لئے ایک لفظ کی جگہ اس کے مرادفات میں سے کوئی لفظ بعینہ انہی معنوں میں دوسری جگہ استعمال نہیں ہوتا۔ مرادفات قرآن کریم میں آئے ہیں۔ تدیر کرنے والے کو دیکھنا یہ ہوگا کہ ان معنی میں سے کون سامعنی اس مقام سے مطابقت رکھتے ہوئے موزوں ہوگا، جے لیا جائے۔

(۲) دوسراطریقہ تصریف آیات ہے۔ قرآن کریم کا بیخاص انداز ہے کہ وہ ایک چیز کو مختلف مقامات پر دہرا تا ہے۔ اگر قرآن میں ایک چیز کے بار بارآنے والے تمام مقامات کوسامنے رکھ لیا جائے ، تو ہر مقام پیاس کے معنی خود متعتین ہو جائے ہیں۔ تدبّر کرنے والے کے لئے انتخاب کرنا ضروری ہے کہ جولفظ سامنے آیا ہے، تصریف آیات کے تحت اس کے جومعنی قرآن کے دیگر مقامات پرآئے ہیں ، ان میں سے کون سامعنی اس مقام پر، اس لفظ کے لئے موزوں ہے ، جے اختیار کیا جائے۔ تدبّر کرنے والے کے پاس:

- a) ایک تولفظی معنی کی سند، زبان کے اعتبار سے یا لغوی اعتبار سے ہونا چاہیے، اور
- b) دوسرے، جومعنی اس نے منتخب کیے ہیں، اس کی سندیہ ہو کہ قرآن کے دوسرے مقام پر وہ منتخب معنی استعال ہوئے ہوں۔
- c) تیسرے بیر کہ قرآن کریم کی من حیث الکل بھی ایک تعلیم ہے، اس لئے منتخب کردہ معنی قرآن کی گلی تعلیم کے خلاف نہیں ہونا چاہیے۔

مثلاً قرآن علم کی بڑی تعریف کرتا ہے۔ یہ قرآن کریم کی گلی تعلیم کا اصول ہے، اس لئے کوئی ایسے معنی نہیں لئے جا ئیں گے، جس سے جہالت کی تعریف ہو، کیونکہ یہ بات قرآن کی گلی تعلیم کے خلاف چلی جائے گی۔ یہ ہوسکتا ہے کہ تدبیر کرنے والا ایک وقت میں اپنے تدبیر سے ان معنی میں سے سی ایک معنی کولے لیکن انسان کی بڑھتی ہوئی فکر سے تدبیر کی نئی ٹی را ہیں تھلتی رہتی ہیں ۔ کسی مقام یہ اس نے دیکھا کہ پہلے معنی سے یہ دوسرے معنی

زیا دہ موز وں نظر آتے ہیں ، تووہ دوسرے معنوں کواختیار کرسکتا ہے اور اسے اختلاف نہیں کہا جائے گا۔

پھرد ہرایا جاتا ہے کہ

(۱) تد ترکرنے والا، جومعنی لے رہا ہے، زبان کے اعتبار سے یا لغت کے اعتبار سے کیا وہ معنی عربوں کے ہاں مستعمل تھے؟

(٢) كيامنتب معنى كى قرآن كريم كے دوسرے مقام سے تائيد ہوتى ہے؟

(٣) قرآن کریم کی مِن حیث الکل بھی ایک تعلیم ہے، اس لئے منتخب کردہ معنی قرآن کی گُلی تعلیم کے خلاف نہیں ہونے چاہیئے۔

یہ ہیں تد ترفی القرآن کے اصول۔ بات دراصل ترجیجات کی ہوتی ہے کہ تد ترکرنے والے کے نز دیک ترجیجات کون می ہیں کہ معنوں میں سے وہ کس کوتر جج دیتا ہے۔اگر کوئی دوسرے معنی لیتا ہے تو یہ بات اس کے ساتھ جھڑنے کی نہیں ،بشرطیکہ اس کے پاس او پر درج تینوں سندات موجود ہوں۔

یہ کوئی سندنہیں کہ'' فلا ل مفسر، فلا ل محدث نے یہ لکھا ہے'' ۔ کسی تدیّر کرنے والے کے لئے یہ بھی ضروری نہیں کہ مزید شواہد سامنے آنے کے باوجود اپنے اس پہلے معنی پراٹکا رہے۔ اس پر لازم ہے کہ نئے انکثافات سامنے آنے کے بعد، اگر دوسرے معنی لینے کی گنجائش ہو، بشرطیکہ وہ تینوں شرائط پر پورا اتر تا ہو، توخود ہی معنی تبدیل کر دے ۔ علم انسانی بڑھتار ہتا ہے اور نئے نئے انکثافات سامنے آتے رہتے ہیں، اس لئے کسی ایک دور کا تدیّر قرآن کسی قیامت تک کے لئے حرف آخر نہیں ۔ ہرایک کوئی حاصل ہے کہ ان سندات کے ساتھ خود تدیّر کرے۔

عربوں کے ہاں الفاظ کے لغوی معنوں کے ساتھ ، ان کے وہ مجازی معنی بھی عربی لغات میں مل جاتے ہیں ، جو نزول قرآن کے وہ تنا مراد لیے جاتے ہے۔ جو مجازی معنی ہوتے ہیں ، وہ کسی خاص دور تک محدود نہیں ہوتے ۔ جہاں اپنے دور کی علمی سطح پر بات کو سمجھانا مراد ہوتو و ہاں مجازی معنی ہی لئے جاتے ہیں ، لہذا جوں جوں دنیا میں اور اعثافات ہوتے جا تیں گئر ست اور زیادہ لمبی ہوتی چلی جائے گی۔ اعثافات ہوتے جا تیں گئر آن کے تکمات چٹان کی طرح اپنی جگہ پر موجود ہیں ۔قرآن نے اپنی آیات کو محور کہا ہے ۔ محوروہ شے ہے جو اپنے مقام پہ کھڑی ہوا ور ہر چیز اس کے گرد گھو ہے ۔قرآن کے حقائق محور ہیں ، چٹان ہیں ، جو اپنے مقام پہ

کھڑے ہوئے ہیں اور انسان کا تد تر وتفکر ان کے گردگھومتار ہتا۔ رہے گا۔ جوں جو نظم انسانی بڑھتا چلا جائے گا، تد برکی را ہیں بھی کشادہ ہوتی چلی جائیں گی۔قرآن نے خود بتایا ہے کہ:

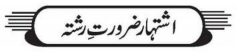
سَنْرِيهِمُ الْيِتِنَا فِي الْأَفَاقِ وَفِي آنَفُسِهِمُ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمُ آنَّهُ الْحَقُّ (41:53)

انفس وآفاق میں جو ہماری علامات ہیں ،ہم ان پرسے پردے اٹھاتے چلے جائیں گے تو ہر پردہ اُٹھنے کے بعد، جو بات سامنے آئے گی وہ اس بات کی دلیل ہوگی کہ قر آن نے جو پچھ کہا تھاوہ حق ہے۔

لہذا پردول نے تو ہر دور میں اٹھنا ہے، کیونکہ کی ایک دور میں سارے پرد نے نہیں اٹھا کرتے۔ دنیاجتیٰ علم میں آگے بڑھے گی استے ہی پردے اٹھتے چلے جائیں گے۔ ہما را دور اس بات پر شاہد ہے کہ پہلے ہزار سالوں میں بھی اتنی تبدیلیاں ، انقلابات اور انکشافات نہیں ہوتے تھے جتنے ہمارے دور میں ہور ہے ہیں۔ آج کا دور بڑا تیز ہوگیا ہے۔ انسان کے علم کی ترتی کی رفتار بڑی تیز ہوگئ ہے۔ لہذا اس اعتبار سے قرآن کے معنی ، مفاہیم ، اعشافات میں ترقی ہوتی چلی جائے گی قرآن کے مفاہیم کو او پر درج تین سندات پر پر کھا جائے گا تو پھر کوئی تعرض یا مخالفت کرنے کی ضرورت نہیں ۔ رہی میا در ہے کہ کسی کا سمجھا ہوا قرآن ، کسی دوسرے کے لئے سندنہیں ہوسکتا۔

ا خیر میں میں اپنی طرف سے وضاحت میں یہی اضافہ کرنا چاہوں گا کہ جمیں بھی پی ایکی ڈی کے تحقیق مقالہ کی تیاری میں ایسے ہی قواعد کو منطق اور علمی پیانہ پر پوری طرح منطبق ہونے کی بنا پر انہی جیسے اصولوں سے مُستفید ہوتے ہوئے یو نیورسٹی کی طرف سے مقالہ کی تیاری کی خصوصی ہدایات دی جاتی تھیں۔اس سے مقصد ریہ ہوتا تھا کہ پُرانی بات کو نئے پیرائے میں اخذ کرتے ہوئے با قاعدہ مُستند اسناد کے حوالہ جات دیتے ہوئے ایک نی تخلیق کے پُرانی بات کو نئے پیرائے میں اخذ کرتے ہوئے با قاعدہ مُستند اسناد کے حوالہ جات دیتے ہوئے ایک نی تخلیق کے

طور پرسامنے لا یا جائے۔



ایک پاکتانی نژاد انگلتان کے شہری عمر 34 سال جو کہ یو۔ کے میں کاروبارکرتے ہیں کے لیے پاکتان سے دینی اقدار کی عامل خاتون کارشتہ در کارہے۔ درج ذیل نمبر پر رابطہ کیا جاسکتا ہے۔ 4436331-0321

#### Surah 'Abasa (عصر) – Durus-al-Qur'an Parah 30: Chapter 9

By G. A. Parwez

(Translated by: Dr. Mansoor Alam)

My dear friends, today is July 13, 1984 and today's lecture starts with Surah 'Abasa(عاس) once again. This is 80th Surah of part (جز) 30 of the Quran. I had presented its preface in the last lecture and today's lecture is intended to complete that preface. This led to the discussion of event-based revelation or Shaan-e-Nuzool (شان نزول). We also saw what really the process of understanding the Quran is. If one could internalize this point then one would be able to understand the Quran on your own.

# Why did this—event-based revelation or *Shaan-e-Nuzool* (شان نزول)—happen after all?

I had mentioned that whatever roadblocks and obstacles that were put in the path of the Quran; whatever conspiracies were hatched against the Quran — one of them was the idea of event-based revelation called *Shaan-e-Nuzool* (شان نزول) which provides details of the event and the names involved. The Quran does not give such details. It was all done based on oral narrations.

When one critically examines these narrations pertaining to *Shaan-e-Nuzool* (شان نزول) one comes to the conclusion that these seem to be fabrications based on fiction. If you look into the history of narrations you will find that this had become common practiceand it was easy for anyone to come up with narrations. Jews and the Christians were doing it. So were the hypocrites. So were the proponents of *Shaan-e-Nuzool* (شان نزول) in large measure. And these fabricated narrations were used to compile interpretations and translations of the Quran. Please remember! If one wants to understand any verse of the Quran, then first, one should see what the traditional translation and interpretation of the verse says. Then ponder on that translation and interpretation. The problem is that we

do not ponder on the traditional translations and interpretations (تفسير Tafsir) that have come down from our ancestors. And we are asked to follow them without question. My dear friends, this is not right. The Quran has made it obligatory on everyone to ponder in the Quran using all the Allah-given powers of consciousness, intellect, thought, knowledge, understanding, and wisdom. The Quran is not for a particular time or for a particular group of people. This is for our guidance and it is eternal guidance for all time until the Day of Judgment. Everyone is required by the Quran to ponder in the Quran. So, first, this requires us to ponder in what has been traditionally passed on as its translation and interpretation. If one finds that it is right then one should accept it, not because someone in the past has said this, but because one's pondering in the Ouran has confirmed it. But if this pondering in the Quran says otherwise, then one should reject the traditional translation and interpretation no matter how famous or how great the translator or interpreter may be or no matter to whom it may have been attributed.

Regarding hadith one should adopt the policy that any hadith that is against the Quran; or that is against the Prophet's high character; or that is against the dignity of the companions – then that hadith cannot be from the Prophet (PBUH) and must be rejected. For an example of this, please see the traditional translation and interpretation of this very verse (80:1) that is in front of us, and that has been continuing for thousand years: (80:1-2) 

He frowned and turned away because the blind man approached him![Asad]. The interpretation says that "He" here refers to the Prophet (PBUH); that the Prophet (PBUH) is the one who frowned and turned away from that blind man: that the Prophet (PBUH) got irritated with the blind man be cause he interrupted the meeting he was having with the elites of Quresh in order to attract them to Islam. At this rude behavior of the Prophet (PBUH). But please

ابنامهطائوعيل

remember, I am talking here about the traditional interpretation. Let us continue this traditional translation of next verses: 80:3-4) – Yet for all thou didst وَمَا يُدُرِيُكَ لَعَلَّهُ يَرَّكُّنُّ ۗ الْوَيَلُّكُرُ فَتَنْفَعُهُ الزَّكُرُايُ قَ know, [O Muhammad,] he might perhaps have grown in purity, or have been reminded [of the truth], and helped by this reminder. Again please remember Allah is telling the Prophet (PBUH) according to this traditional translation and interpretation: what do you know O Muhammad about this blind man who has come to you? He might be helped and grow in purity and morality; and you frowned at him and you turned away from him? وَالْمُنُونُ الْسَتَغْنَى الْمُتَعْلَى الْمُتَعْلِي الْمُتَعْلَى الْمُتَعْلَى الْمُتَعْلَى الْمُتَعْلَى الْمُتَعْلِي الْمُتَعْلَى الْمُتَعْلَى الْمُتَعْلِي الْمُعْلِي الْمُتَعْلِي الْمُعِلِي الْمُتَعْلِي الْمُعْلِي الْمُتَعْلِي الْمُعْلِي الْمُتَعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعِلِي عَلَيْكُمْ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي عِلْمُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعِلِي الْمُعْلِي عَلَيْكِلِي الْمُعْلِي عَلَيْكِمْ الْمُعْلِي عَلِي الْمُعْلِي عَلَيْكِمْ الْمُعْلِي عَلَيْكِمْ الْمُعْلِي عِلْمُ عِلْمِ الْمُعْلِي عِلْمِ الْمُعْلِي عِلْمِ الْمُعْلِي عِلْمِ الْمِعْلِي عَلَيْكِمْ الْمُعْلِي عِلْمِ الْمُعْلِي عِلْمِ عِلْمِ الْمِعْلِي عِلْمِ عِلْمِ الْمُعْلِي عِلْمِ عِلَيْكِمِ عِلْمِ الْمِعْلِي عِلْمِ الْمِعْلِي عِلْمِ الْمِعْلِي عِلْمِ عِلْمِ عِلْمِ ع himself to be self-sufficientto him didst thou give thy whole attention. That you, O Muhammad, are after these rich and influential elites of Quresh that they somehow could become Muslim? And when this poor and blind man came, you do not care about him; that you frowned and turned away from him? Do you see my friends, about whom these things are being said? The Quran did not name the person. But the interpretations say that it was the Prophet (PBUH) who frowned and turned away from the blind man; and that Allah then reprimanded the Prophet (PBUH) for his bad behavior. This is my friends, the traditional interpretation according to narrations and hadith.

#### The true reality of behind this event

My dear friends, please note again that the Quran did not name the person who frowned and turned away but the succeeding verses are in reference to that person. As I said: please ponder on the traditional translations. This does not require Socrates's mind. The high moral character of our Prophet (PBUH) is beyond such a reprehensible behavior. As I mentioned before, the chain of messengers and sending guidance started with Noah (PBUH) and ended with Prophet Muhammad (PBUH). In this entire chain if you look at the Quran the people who were the first ones to oppose the messengers

were the rich and the powerful and the people who were the first ones to accept the message were the poor and the downtrodden of the society. This happened without exception with every messenger of Allah.

The next point to note is that the rich and powerful elite always demanded from the messengers to drive away their poor followers because the rich objected to sit with them. And response of all the messengers to these elites was: Here the goal is equality and universal brotherhood of humankind, not power and wealth. Also, they told these elites that it is of no concern to us that what job one is doing but that with what level sincerity one is coming to this message and pondering on it with open mind and sincere heart; that everyone is equal in our eyes regardless of wealth, power, or status. The group that used to accept the message and join the messengers was mostly the poor people of the society, whereas the rich and powerful of the society mostly opposed them. This is what the Quran tells, and history proves it. Considering this, would the Prophet (PBUH) then be going after those rich and powerful Quresh at the expense of the poor? And if a poor blind person comes to him with all the sincerity of his heart, would the Prophet (PBUH) then drive him away? Would the Prophet (PBUH) frown at him? Please stop and think!

#### Point to ponder

First, this behavior of the Prophet (PBUH) as mentioned in the narration is against the entire teaching of the Quran; it is against the reason why the chain of messengers was sent to humanity of which Prophet Muhammad (PBUH) was the last chain. The Prophet's moral position was so exalted that to say that he did such an awful thing is clearly against the Quran. That is why one should ponder in the Quran which proclaims about him: وَالْكُونُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ وَالْكُونُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ وَالْكُونُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّٰهُ وَاللَّهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّ

someone who comes to him with all the sincerity of his heart. This must now be clear in light of pondering in the Quran.

My dear friends, so, now, we have come to the point where we can understand the true meaning of the verses (80:1-2). The Quran did not say who it was who frowned and turned away. But one thing has now become in light of the pondering in the Quran: that it was not the Prophet (PBUH) who did this awful thing to the blind man. The question then is: Who was that person? Now, one needs to use concordance as the next step in this regard: Find out if there are other verses related to the topic at hand. This is what the Quran tells us to do in order to understand its meaning. Everyone has to do this oneself as ordered by the Quran – this is requirement for its pondering and understanding. Please make a note of this: making an independent effort is essential to understanding the Quran. I can only facilitate this journey for you. But you have to travel yourself. If you do that then you will be able to understand the Quran yourself. First, stop and ponder on what is traditional. Next, if you find it is against the Quran then it is your duty to find out what the Quran gives its meaning – and this is to be done according to concordance. Now, using this method let us focus on Surah Al-العبي), the 74<sup>th</sup> chapter of the Quran which w Muddaththir (, a covered just few months back. This chapter tells especially how the influential leaders of the Quresh used to come and argue with the Prophet (PBUH); and used to offer in centives and were prepared to comprise with him. But this Surah tells how the Prophet (PBUH) would tell them that there is no question of compromise between truth and falsehood; that I am not going to listen to any of your conditions. The Quran says about the representative that the Quresh sent to the Prophet (PBUH): وَيُعَلِّلُ مَا لَا مَا لك مَا لَا مَا لك مَا لَا مَا لك مُنْ أَلْ لك مَا لك مَا لك مَا لك مُنْ لك مُنْ لك مُنْ لك مُنْ (74:11-15) – Leave Me alone [to deal] with him whom I have created alone, and to whom I have granted resources vast, and children as (love's) witnesses, and to whose life I gave so wide a scope: and yet, he greedily desires that I give yet

more![Asad]. These are the things this leader of Quresh was proud of. These Quresh were very proud of their superior status in Arab tribal hierarchy. They were also not that religious. So, what was the problem that they continuously kept on fighting the Prophet (PBUH) for 13 years in Mecca and 6 years in Medina? Did the Prophet (PBUH) stop them from idol worship? Did the Quresh wage battle against the Prophet (PBUH) for that reason? But it is the same Quresh that when it came to taking revenge they did not believe even their idols as illustrated by the story of *Dharar* who, when according to Quresh's tradition for taking revenge the priest threw the arrows at the idol and the answer came 'no', then threw the arrows at the idol and commented that if someone had killed your father then I would have seen how you could say 'no', and commented: Well, you can keep saying 'no' but I am going to take revenge for my father's murder. This was the extent of Quresh's religiosity?

#### The level of Arab's racial superiority

The biggest social status for Quresh was their racial superiority. First, they used to call all non-Arabs as 'Ajam (dumb). This was their first thing that vanished by Prophet's message. Second, the next thing regarding social distinction was the color of the skin. They considered 'white' being superior and 'black', well, not worth anything. Then, among each other they had tribal hierarchy – and the Quresh occupied the highest level on this tribal pyramid. Normally, they would start a battle where individuals would fight one-on-one by introducing themselves. Ansars of Medina were mostly farmers and laborers. In the battle of Badr, when an Ansari came to fight a Qureshi then the Qureshi shot back at this insult and asked to be sent a Qureshi because to him the low Ansari was below his worth to fight. This was their level of racial superiority!

#### The other side of the coin

My dear friends, the Prophet (PBUH) gave the message of Islam

and whoever accepted it the Prophet (PBUH) embraced him: Bilal, the negro of Abyssinia; Suhaib, the laborer of Rome; Salman, the commoner of Persia. What a high place they occupied as the companions of the Prophet (PBH)! When asked who will lead your funeral prayer, Umar (R) replied: *Suhaib*, the laborer. Most of the companions of the Prophet (PBUH) were the freed slaves and migrants from different countries. There was no difference among them; all of them were equal companions in the eyes of the Prophet (PBUH). They were all part of one brotherhood of Islam. This is the other side. And the Quresh? They did not want even want to fight with non-Quresh! These are important things to take into account as context for understanding the verse at hand. Then, one would easily understand what really happened with the blind man.

# Arrival of arrogant representative of Quresh to the Prophet (PBUH)

When we were discussing this Surah few months ago I mentioned then how the Quran painted a dramatic picture of this episode. Whatever the Prophet (PBUH) said he pondered: (74:18) – Behold, (when Our messages are conveyed to one who is bent on denying the truth,) he reflects and meditates (as to how to disprove them) خوال المناف المناف

had accepted the message) to be driven away. The Quran says how wrong this conclusion he arrived at was even after second thought: (74:21). Now, consider this: The verse (80:1) under discussion starts with the word 'Abasa(عَبَّسُ) – he frowned. The Quran does not say 'who' frowned? But look at the verse (7422)? It uses exactly the same word 'Abasa(عَبَّسُ وَبُسُونُ ) regarding the elite representative of Quresh: (74:23) – and then he frowns and glares. (74:23) – and in the end he turns his back [on Our message], and glories in his arrogance. [Asad].

### The Quran's explanation of 'Abasa-wa-Tawalla (عَبْسَ وَتُولِّلُ اللهِ

My dear friends, did you notice that the same word 'Abasa( Quran has used here in verse (80:1) as it has in verse (74:22)? And verse (74:22) refers to the elite representative of the Quresh who frowned in arrogance and turned away. Let me please emphasize again, my friends, the principle of understanding the Quran: first, stop and ponder on what is traditional. If, what is going on in the name of Islam is against the Quran, then it becomes one's duty to find out from the Quran what it says about of this issue — and its method is concordance, or cross-referencing with verses of the Quran on the same topic. You saw an example of this that I presented earlier and the matter became quite clear as to who frowned and who turned away? The next thing is to find out from the Quran what these elites were saying? What right do I have to say anything from my side? I have spent a better part of my life to ponder in the Quran – according to the method which the Quran itself has recommended.

Please listen to what these elites were saying: First, they used to look down upon and despise the poor and downtrodden people. They used to say about them with contempt: (6:53)—"Is it these then that Allah hath favored from amongst us?" [Asad]. My dear friends, you can very well imagine what kind of people these elites were! Their argument was not about any principle. They were sarcastically and tauntingly saying: "These are the people on

ما بنامه طافو عال

whom Allah has done His favors? Couldn't He find any other people to shower His favors!?" What were these elites demanding? In surah Hud and surah Yunus Allah warns his messengers not to compromise with these influential elites. In surah Al-An'aamquoted above (6:53) just one verse before it is said: وَالْمُعْنِينُ وَالْمُونِينُ وَالْمُونِينُ وَالْمُونِينُ وَالْمُونِينُ وَالْمُولِينُ وَالْمُونِينُ وَالْمُونِينُ وَالْمُونِينُ وَالْمُؤْنِينُ وَالْمُونِينُ وَالْمُؤْنِينُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

## Advancing universal brotherhood of humankind is the advancement of *Deen*

My dear friends, the Quran made it absolutely clear about influential elites joining this new movement. They are generally not interested in advancing universal values (i.e., Islam). We know from history that it is the poor people who first say yes to the messengers with all the sincerity of their hearts. The Prophet (PBUH), obviously, wanted Islam to spread fast. But the Quran made it absolutely clear that no matter how much benefit may seem to come from influential people joining Islam but it must not be at the expense of the poor. Rationalizations such as that rich influential people will bring glory to Islam are nothing but self-deception. The basis of Islam is universal brotherhood of humankind. If one wants to bring glory to Islam at the expense of this universal basis then Deen is already gone. Islam does not need quantity but quality – sincerity of hearts and minds. Again, the verse quoted earlier وَلا تَطْرُدِ الَّذِيْنَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْفَدُوقِ وَالْعَيْتِ يُرِيدُونَ وَجُهَهُ مَا عَلَيْكَ مِنْ Hence, و6:52) حِسَابِهِمْ مِّنْ شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِمْ مِّنْ شَيْءٍ فَتَطْرُدُهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الطَّلِمِيْنَ @ repulse not [any of] those who at morn and evening invoke their Sustainer, seeking His countenance. Thou art in no wise accountable for them-just as they are in no wise accountable for thee -and thou hast therefore no right to repulse them: for then thou

wouldst be among the evildoers.[Asad]. What jobs the poor were doing should be of no concern to Islam no matter how much the rich and influential of the society make this their concern; no matter how much the influential chieftains – who supposedly wanted to bring glory to Islam – kept account (عَلَيْكُ) of what "low level menial" jobs the poor were engaged in and wanted them driven away? But you must not drive away these poor who have come to Islam with complete sincerity, otherwise you will become among the evildoers (عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ

My dear friends, please keep pondering at every step how the Quran keeps on refuting the "HE" which is normally associated with the Prophet (PBUH) in the traditional interpretation of (80:1-2) -He frowned and turned away because the blind man approached him![Asad]. Do you think that after these clear instructions the Prophet (PBUH) would have turned away the blind man who had so sincerely accepted Islam? Please note down one وَاصْدِرْ نَفْسَكَ مَمَ الَّذِيْنَ يَدُعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدُوقِ وَالْعَشِيِّ يُرِيْدُونَ وَجُهَهُ وَلا تَعْدُ عَيْنَك : more reference - (18:28) عَنْهُمْ ۚ تُرِيْدُ زِيْنَةَ الْحَيْوةِ الدُّنْيَا ۚ وَلا تُطِعْ مَنْ اَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَالَّبُعَ هَوْنَهُ وَكَانَ اَمْرُهُ فَرُطَّا اِ And contain thyself in patience by the side of all who at morn and at evening invoke their Sustainer, seeking His countenance, and let not thine eyes pass beyond them in quest of the beauties of this world's life; and pay no heed to any whose heart We have rendered heedless of all remembrance of Us because he had always followed (only) his own desires, abandoning all that is good and true. [Asad]. This is what the Quran kept on emphasizing to the Prophet (PBUH).

#### Quranic meaning becomes clear only by using concordance

My dear friends, please note down another reference on this topic:

هن المُعَنَّالِهِ اللهُ مَا مَتَعَنَّالِهِ الْوَاجَالِةِ اللهُ مُولَا تَحْزَنُ عَلَيْهِمُ وَاخْفِضُ جَنَّا حَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ هِ (15:88) – (so) turn, not thine eyes (longingly) towards the worldly benefits which We have granted unto some of those (that deny the truth). And

neither grieve over those (who refuse to heed thee), but spread the wings of thy tenderness over the believers [Asad]. The rich must have been offering money and influence to the Prophet (PBUH) and arguing that their support will strengthen his movement. But the Prophet (PBUH) was told not to accept such offers that come with strings attached, but, instead, focus your energy on the poor and to shelter them under your caring and loving wings. This topic has come at many places in the Quran. I have only given few references. You see how the matter becomes quite clear by using concordance. In the verse quoted earlier (74:22) the word 'Abasa (عَبُس) itself has come that shows it were the Quresh (or their representative) who frowned. The Quresh usually used to discuss various issues (of contention) with the Prophet (PBUH) and he used to try that somehow they could see the light; that somehow they could come to the right path. So, these things used to go on. But the Quran also tells that these Quresh used to despise and look down upon poor people.

Using concordance we have arrived at a point where we can now see the backdrop for the verses (80:1-2). While a representative of Quresh was sitting with the Prophet (PBUH) discussing and arguing with him then a blind man came. First, please note that it was not some royal meeting with big leaders that no one, especially a poor person, was not allowed to come. It was open to anyone and a blind man did come to the Prophet (PBUH)

#### Who frowned?

My dear friends, in Arabic, أغثى means blind man – i.e., one who is deprived of vision. But it also means one who is deprived of wealth. This means the person who came to the Prophet (PBUH) was blind as well as poor. First, being poor is one thing. But on top of that being blind is quite another. This adds to helplessness. Therefore, this kind of person should be, in fact, worthy of empathy and should be treated with respect. And, it should not matter who he was. The person who frowned must be then that rich and powerful

person who frowned must be then that rich and powerful representative of the Quresh – who was sent by the Quresh to discuss some issue with Prophet. He saw that this poor blind man was not one of his tribal leaders. So he frowned. Even in our society poor and blind are looked down upon. But you can very well imagine what the level of hatred any Quresh would have for a blind poor man. There is no need of identifying any names here to understand the point of the Quran. Who the blind man was or who the person who frowned was should be of no concern here? It is the principle that matters, not the names. What is the point of being curious to know the names anyway? Also, the means of doing this are only thorough narrations. But if one goes to narration then it tells that the person who frowned was the Prophet (PBUH). Please remember, the Quran is forever. Its teachings are forever. Its guidance is forever. Its principles are forever. Its teaching does not depend on time, event, place, or circumstance.

The Holy Quran is not a book of history that it should tell such and such events occurred on such and such dates in such and such places and that so and so were involved. These happen in books of history. The Quran gives principles of life. It provides the life system of Deen as a foundation of society based on universal brotherhood of humankind. But that was (and still is) the problem with rich influential leaders. They cannot tolerate poor sitting by their side. That is why it is said: اَنْ جَاءَةُ الْأَعْلَىٰ (80:2). The very next says: (80:3). The traditional translation: Yet for all thou didst know, [O Muhammad,] he might perhaps have grown in purity. [Asad]. But this translation assumes that it was the Prophet (PBUH) who frowned and Allah is admonishing him for that. But, as we have discussed, it was unbecoming of the Prophet (PBUH) to frown at a poor blind man. So, this revelation was being directed through the Prophet (PBUH) to whoever it was who frowned at the blind man: how do you know that this blind man cannot become a

virtuous man whose personality would be nourished and developed by following Allah's code of guidance? Or, unlike you – وَيُنْكُرُونَ مُعَنِّفُهُ النِّكُرُائِي (80:4) – he has been reminded (of the truth), and helped by this reminder?

There are two things that have become clear from the teachings of the Quran: 1) if one can truly understand the meaning through conscious and deliberate effort using the methodology suggested by the Quran then it is very beneficial. And 2) if one acts on it and implements it in life then one's character develops. This is more important than even the first one. This message of revelation is being conveyed to the representative of the Quresh via the Prophet (PBUH) that you, who frowned and despised this poor blind man, maybe, he will be benefited from the teachings of the Ouran more than you because of his sincerity and dedication to the mission of the Prophet (PBUH). And: (80:5-6) أَمَّا مَن النَّتَغْنَى ﴿ قَالُتَ لَهُ تَصَدِّى ﴿ 80:5-6) The Prophet (PBUH). And: for him who believes himself to be self-sufficient to him didst thou give thy whole attention.[Asad]. The representative of the Quresh wants the Prophet (PBUH) to focus his attention on the rich and the powerful who consider themselves to be self-sufficient – and ignore the poor no matter how sincere in their belief they may be. This is clear in light of the concordance that we saw earlier. Further: ه کاکانک آلایکائی (80:7) – although thou art not accountable for his failure to attain to purity.[Asad]. Those who consider themselves self-sufficient and do not listen – they are responsible for their own behavior. It is not that you, O Prophet (PBUH), did not give them the message. But they consider themselves self-sufficient and superior and, so, they are not interested to pay attention to this message. So, you are not responsible for them. These leaders of Quresh are responsible for their condition themselves.(80:8-10) but as for him who came unto وَاَهَّا مَنْ جَآءَكَ يَسْلَى هُ وَهُوَ يَخْطَى هُ فَٱلْتَ عَنْهُ تَلَكَّىٰ هُ thee full of eagerness and in awe [of God] him didst thou disregard![Asad]. You want me to disregard this poor blind man?

No, it is not going to happen. گوَآلِكَ \$ (80:11) – Nay, verily, these (messages) are but a reminder.

This word "K" (Kallaa) means an emphatic "No". What the Quresh want will never happen because — (80:11) — the Quran is an open code of life for all humankind. There is no question of any discrimination in it of any type. Whoever wants to heed its advice is welcome. Status, fame, fortune, power, elitism, etc. do not play any part in it. The poor cannot be turned away from it because the rich and powerful despise them. No coercion or force can be used against anyone in it. Everyone is judged purely on the basis of sincerity of hearts and purity of character. That will be only way to benefit from it. Who knows how many pearls are hidden in the human dust. The Quran has profusely praised the Prophet (PBUH) and companions:

رُحْمَاءُ يَنْهُمُونُ (48:29) – MUHAMMAD is God's Apostle; and those who are [truly] with him are firm and unyielding towards all deniers of the truth, [yet] full of mercy towards one another. [Asad].

From this one can see what level of high moral position the Prophet (PBUH) and his companions occupied in the eyes of Allah. When the Prophet (PBUH) raised his call for Islam it were mostly the poor and downtrodden of the society who initially responded to his call while the rich merchants, slave owners, and leaders of Quresh abhorred it. They kept asking the Prophet (PBUH) to compromise and, as mentioned earlier, the Quran repeatedly advised the Prophet (PBUH) not to compromise on the fundamental principle of equality and brotherhood of all humankind. It was under this backdrop that they sent their representative to the Prophet (PBUH) to argue their case when the poor blind man came and the Quresh's representative frowned at the blind man proclaiming that the poor are despicable and disposable; and that he cannot sit with alongside the poor? Well, what does he know?

The poor, the weak, and the downtrodden ones, you so despise; Many among them, don't youknow mayturn out be the jockeys? And when I listen to this poem of Iqbal (1877-1938) then, leave aside the meaning, I become rapturous just by reciting it:

For a long, very long period, in idol temples and in Kaaba, Life cries out;

Only then a wise one, author of secret, from the school of love, comes out!

This precious treasure does not come easy. Poet Mir (1721-1810) puts it this way:

Do not think it is easy; the skies have been turning for years; Only then from its curtain of dust does a man come in years!

My dear friends, what I can say about men who came from under these sands of Arabia. The sad aspect of it is that the real history of these men never came out. It is these dusty Bedouin people who created the biggest revolution the world has ever seen and it is these people whom the Quresh despised. These were the poor working class people – some from Abyssinia, some from Persia, some from Rome – the wise ones, authors of secret who came from the school of love of the Prophet (PBUH). What a great literary style it is when the Ouran talks about that representative who came to the Prophet (PBUH) on behalf of the Quresh: What do you know about these people whom you despise so much because they are poor? The Prophet (PBUH) was told to convey the message to Quresh: You are drowned in your arrogance of wealth, you are intoxicated with hubris of being superior race – how could you know what a human being is? How could you know what his real value is? You are saying that I should ignore this poor blind human and, instead, pay attention to you because you are wealthy? What a hubris? This is coming little later where the Quran cuts the very root of racial superiority. Here in verse (80:11) it is said that the Quran is a reminder until the Day of Judgment for human beings (80:12)—and so, whoever is willing may remember Him. And for those who think of themselves self-sufficient and do not want any reminders—you are saying that I should go after them?

#### Is there any doubt even now?

My dear friends, even these few verses that have been presented – if one ponders over them then it is easy to understand this episode that happened with the blind man. This is according to overall teaching of the Quran; this according to the high moral position of the Prophet (PBUH); this is according to the respectable position of the companions. There is no chance of any doubt; there is no question of any criticism; there is no possibility of any complications; there is no need of any narration; there is no need of knowing any names. The goal of the Quran is open and clear:

(80:12) – and so, whoever is willing may remember Him. The Quran has unique style. Even if some side issues come into picture the Quran clears the matter.

#### Deep conspiracy against the Quran

Whatever conspiracies and doubts that were created against the Quran one of them was that the Quran was not compiled during the Prophet's time. It was the duty of the Prophet (PBUH) to give the Quran to the *Ummah*. Allah has said that Quran's compilation and its protection is Our duty. The duty of the last messenger was to make sure it written, compiled, and protected. It is mentioned in the Quran that there were respected scribes to write down the Quran. History tells that there used to be kept a Master copy of the Quran under the main pulpit of Prophet's mosque. The Quran says that it was written down on strong parchment not on paper or on leaves. Those days it was the best way to protect important written documents. After the Prophet (PBUH) would recite and dictate the revelation to the scribes he would ask several of his companions to proofread it and recite it to him. After he was fully sure of the

accuracy he would keep a Master piece under the pulpit of his mosque. Thousands of copies used to be made from the Master piece. It is said that the Prophet (PBUH) instructed his followers not to carry the Quran while traveling to different countries for fear of desecration of the Holy Book. This means copies of the Quran were available during the Prophet's life itself.

The holy Quran is a written and complied book. In Arabic language the word کتاب (Kitaab) is only called a book when its page are put and bound together. Binding those days was done using metal rings through the pages. The very first words of the Quran are:

(2:2) – This is the Scripture whereof there is no doubt. [Pickthall]. However, conspiracies were hatched to create doubt in this Book: that it was not compiled for many years; that it was written on bones and leaves of date trees. And May Allah protect us from that hadith which says that two verses of the Quran written on date tree leaves dealing with (Rajam i.e., stoning to death) were eaten by a goat and disappeared permanently. So much conspiracy was hatched against the Quran?

My dear friends, all these are present in our so-called sacred books of hadith and interpretation. This has become the status of the Quran? So much doubt has been sowed in the Quran by Jews, Christians, and Muslims but, in fact, hypocrites. So many narrations and hadith abound about the compilation of the Quran that some say that it was collected and complied during the period of Abu Bakr (R); some say that it was done during the period of Umar (R); and still some say that it was collected during the period of Uthman (R) so much so that he is known as the collector of the Quran. And, to increase further doubt, it is mentioned in hadith that there remained errors in the Quran compiled by Uthman (R); and when he was informed about it he said that people will correct themselves?! This is what is happening with the Book of Allah whereas the Quran says: (80:12-14)

whoever is willing may remember Him in (the light of His) revelations blest with dignity ,lofty and pure. [Asad]. Allah-u-Akbar! The Quran is inside of صحيفه (Sahifah) – meaning it is written and complied. It is blessed with dignity. It is lofty and unadulterated. And further: (80:15-16) - بِأَيْدِي سُفَرَةٍ ﴿ كَرَامِ بُرَرَةٍ هُ كَرَامِ بُرَرَةٍ هُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال messengers noble and most virtuous. The Quran is recorded by those who are most respected and dignified having spotless character. سَفَرَة (Safrah) means clear spotless whiteness.And (Kiraam) means every kind of dignity and virtue and loftiness that is completely free and independent of any bias and corruption. These are the people who recorded the Quran – who had highest moral character, who were most honest and dignified and free from any corruption – under the supervision of the Prophet (PBUH). These are the lofty attributes that Allah has mentioned about the scribes who recorded the Quran. And the Quran itself says that its recording; its compilation; and its protection – all these are Allah's responsibilities. This, my friends, is the ultimate proof from the Quran itself that it does not need any outside rationale for its explanation. (Kiraam) means every kind of dignity and virtue and loftiness that is completely free and independent of any bias and corruption. These are the people who recorded the Quran – who had highest moral character, who were most honest and dignified and free from any corruption – under the supervision of the Prophet (PBUH). These are the lofty attributes that Allah has mentioned about the scribes who recorded the Quran. And the Quran itself says that its recording; its compilation; and its protection – all these are Allah's responsibilities. This, my friends, is the ultimate proof from the Quran itself that it does not need any outside rationale for its explanation.

My dear friends, we completed today up to verse 16 of Surah 'Abasa(عَبُس). We will continue from verse 17 in our next lecture.

رَبُّنَا تَقَبُّلُ مِنَّا ﴿ إِنَّكَ آنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ

FOUNDED IN 1938 AT THE BEHEST OF ALLAMA IQBAL<sup>R</sup>AND QUAID-E-AZAM<sup>R</sup>

CPL NO. 28 VOL.68 ISSUE

8

Monthly TOLU-E-ISLAM

25-B, Gulberg 2, Lahore, Pakistan Phone. 042-35714546, 042-35753666 E-mail:idarati@gmail.com web:www.toluislam.com





