بسمر اللهالر حمرن الرحيم

<u>کی لمہ</u>

أسوه خسنه

(ارباب شریعت کی خصوصی توجہ کے لئے )

جزئیات کوچھوڑ کر بہ ہیئت مجموعی حضورؓ نے جس انداز کی زندگی بسر کی ۔اس کے متعلق علامہ تبلی نے مختلف کتب روایات وسیر بے حوالوں سے سیر ۃ النبی ( جلداول ) میں حسب ذیل تفصیل ککھی ہے۔

<sup>د د مصنف</sup>ین یورپ کا عام خیال ہے کہ آنخضرت جب تک مکہ معظّمہ میں تصوّقو پنج مبر تھے۔ مدینہ پنج کر پنج مبر سے بادشاہ بن گئے لیکن داقعہ میہ ہے کہ آپ تمام عرب کے زیزتگیں ہوجانے پر بھی فاقہ کش رہے۔ صحیح بخاری کاب الجہاد میں روایت ہے کہ وفات کے دفت آپ کی زرہ ایک یہودی کے ہاں تین صاع جو پر گروتھی۔ جن کپڑوں میں آپ نے وفات پائی ان میں او پر تلے پیوند گئے ہوئے تھے۔ میہ دہ زمانہ ہے جب تمام عرب حدودِ شام سے لے کر عدن تک فتح ہو چکا ہے اور مدینہ کی میں زمین میں زروتیم کا سیلاب آ چکا ہے۔ حضرت عائشہ فرماتی ہیں: ولا یہ طوی 'لہ ' شوب کبھی آپ کا کوئی کپڑا تہہ کر کنہیں رکھا گیا۔ صرف ایک جوڑا کپڑا ہوتا تھا۔ دوسرا نہیں ہوتا تھا جوتہ کر کے رکھا جاسکتا۔ گھر میں اکثر فاقد رہتا تھا اور رات کوتو اکثر آپ اور سارا گھر بھوکا سوتا تھا۔ کان رسول اللہ یدیت اللیالی المتتابعة طاویا ھو واھلہ لا یجدون عدشاء۔ آپ اور آپ کے اہل وعیال متصل کئی کئی رات بھو کے رہ جاتے تھے۔ کیونکہ رات کا کھا نا میسز ہیں ہوتا تھا۔ پہم دود و مہینے تک گھر میں آگ نہیں جلتی تھی۔ حضرت عائشہ نے ایک موقعہ پر جب یہ واقعہ بیان کیا تو عروہ بن الز ہیر نے پو چھا کہ آخر گذار اکس چیز پر تھا؟ بولیں کہ پانی اور کھور۔ البتہ ہمسائے کھی بھری کا دود ھو بھی دیتے تھے تھے تو پائی کی تو پھا کہ آخر چپاتی کی صورت نہیں دیکھی۔ میدہ جس کو عرب میں حاری اور تھی بھی بھی کا دود ھو بھی دیتے تھے تو پی لیتے تھے۔ آپ نے تمام عرک ان سے لوگوں نے پو چھا کہ کیا آخضرت کے زمانہ میں چھلنیاں نہیں تھیں ہو لینہیں۔ لوگوں نے کہا پھر آخر کس چیز سے آٹا چھا نے تھے۔ ہولے منہ سے پھونک کر بھوتی اڑا دیتے تھے۔ جورہ جا تا تھا ای کو گوند ھرکر پکا لیتے تھے۔ آپ نے تا چھا تھ

حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ تمام عم<sup>ر</sup> یعنی مدینہ کے قیام سے وفات تک آپ نے بھی دودقت سیر ہو کرروٹی نہیں کھائی۔ایک دفعہ ایک شخص خدمت اقد س میں حاضر ہوا کہ تخت بھو کا ہوں۔ آپ نے از داج مطہرات میں سے کسی کے ہاں کہلا بھیجا کہ پچھ کھانے کو بھیج دو۔ جواب آیا کہ گھر میں پانی کے سوا پچھ نہیں آپ نے دوسر کے گھر کہلا بھیجا۔ وہاں سے بھی یہی جواب آیا۔مختصراً بیر کہ آٹھ نو گھر دں میں سے کہیں پانی کے سوا کھانے کی کوئی چیز نہتھی۔

حضرت انس گابیان ہے کہا یک دن خدمت اقدس میں حاضر ہوا تو دیکھا کہ آپ نے شکم کو کپڑے سے کس کر باند ھا ہے سبب یو چھا تو حاضرین میں سے ایک صاحب نے کہا کہ بھوک کی وجہ ہے۔

ایک دفعہ صحابہ نے آنخصرت کی خدمت میں فاقہ کٹی کی شکایت کی اور پیٹے کھول کر دکھایا کہ پیھر بند سے تھے۔ آپ نے شکم کھولاتوا یک کے بجائے دودو پیھر تھے۔''(ص۳۴۹ تا ۳۵۲)۔

یپتور ہازندگی بھر کامعمول۔ابعمر کے آخری وقت کی کیفیت ملاحظہ فرمائے۔

بیہ بیٹی کی روایت ہے کہ اس بیاری ( مرض الموت ) کے ایا میں حضور کے پاس سات دینار تھا ور حضور فرماتے تھے کہ انہیں صدقہ کر دولیکن اسکے بعد حضور پخشی طاری ہوگئی اور سب لوگ آپ کی تیار داری میں مصروف ہو گئے آپ کو ہوش ہوا تو فر مایا کہ انہیں لے آؤ۔ دینار کو حضور نے اپنے ہاتھ پر رکھ کر فر مایا کہ محمد کا اپنے رب پر کیا گمان ہوگا جب کہ وہ اپنے رب سے ملے اور اس کے پاس بیہ ہو۔ پھر حضور نے انہیں خود صدقہ کر دیا۔ (اضح السیر مولا ناعبد الرؤف دا ناپوری' ص ۲۵۰)' نیز سیرة النبی شیل حصد اول ( ص ۱۹ کا)۔ پتھی وفات کے قریب کی مالی حالت ۔ وفات کے بعد ( تر کہ ) کے متعلق اسی اضح السیر میں ہے۔ '' بیر معلوم ہو چکا ہے کہ مرض الموت میں وفات کے قریب حضور کے پاس کل سات دینار تھے۔ اس کو خود حضور ک

نے اپنے ہاتھ سے صدقہ کردیا تھا۔ چند مکانات تھے۔ وہ از واج مطہرات پر بٹے ہوئے تھے اورانہیں کے قبضے میں تھے.....کچھ دمینیں تھیں جلیل القدر اصحاب میں اس کی ملکیت کے متعلق اختلافات ہیں مگر صحیح یہی ہے کہ وہ

فے یاصد قد کی زمینیں تھیں اور من جانب الله اس پر تصرف کا حضور کو کامل اختیار تھا۔ لیکن وہ ذاتی ملکیت نہتھی جس میں وراثت جاری ہو سکے حضرت عا ئشہ فرماتی ہیں۔ ما ترك رسول الله درهماً ولا ديناراً ولا شاةً ولا بعيراً ولا اوهى بشئ (رداه سلم) حضور في ندر بم چھوڑا نہ دینار۔ نہ بکری نہادنٹ اور نہ کسی چیز کی وصیت کی ۔ام المونین حضرت جو یہ پٹر کے بھائی عمر و بن الحارث گی روایت بخاری میں *-*-ما ترك رسول الله عند موته ديناراً ولا درهماً ولا عبداً ولا امة ولا شيئا الا بغلة البيضاء وسلاحه وارضاً جعلها صدقة رسولً الله نه وفات كوفت نه دينار چهوڑا نه درہم - نه غلام نه لونڈ ئ نه كوئي اور شے ليكن ایک سفید خچراورسلاح جنگ اورزمینیں جسے حضور ٹے صد قہ کردیا تھا۔''(ص۵۴۵)۔ علامة بلی نے''متروکات'' کے عنوان کا آغاز ہی ان الفاظ سے کیا ہے۔ آنخضرت فے جب انتقال فرمایا تواپنے مقبوضات وجائداد میں سے کیا کیا چیزیں تر کہ میں چھوڑیں؟ اس سوال کا اصل جواب توبیہ ہے کہ آپ خوداینی زندگی میں اپنے پاس کیا رکھتے تھے جومرنے کے بعد چھوڑ جاتے اور اگر كچه تها بهى تواس كے متعلق عام اعلان فرما چکے تھے كەلا نورث ما تركنا صدقة بهم (انبياءً كا) كوئى وار ینہیں ہوتا جوچھوڑ اوہ عام مسلمانوں کاحق ہے۔ (ص۱۸۵)۔ (اس کے بعدانہوں نے بھی اپنی روایات کو درج کیا ہے۔ جواو پرکھی جاچکی ہیں۔) ہیہ ہے حضو ہوایت کی معاشی زندگی کا وہ مجموعی نقشہ جو کتب روایات کی رو سے مرتب ہوتا ہے بیر روایات احادیث کے مختلف مجموعوں میں ہیں لیکن ( جہاں تک ہمیں معلوم ہے )ان کی صحت کے متعلق کسی کوبھی اختلاف نہیں۔ان سے بید داضح ہے کہ۔ نبی اکرم نے (''بادشاہی'' کے زمانہ میں بھی ) نہایت سادہ زندگی بسرفر مائی۔ایسی سادہ کہ حضور ؓ نے بھی فالتو جوڑا کیڑوں کا  $(\mathbf{I})$ بھی نہرکھا۔ حضورً نے اپنے پاس بھی مال جمع نہیں کیا۔ جو کچھ آتا تھا' اس سے اپنی کم از کم ضروریات یوری کرنے کے بعد باقی رفاہ عامہ (٢) کے لئے صرف کردیتے تھے۔ (۳) 💿 حضور 'نے کوئی جائدادیا مال تر کہ میں نہیں چھوڑا جو کچھاشیائے مستعملہ میں سے چھوڑا اس کے متعلق بھی فرما دیا کہ وہ عام مسلمانوں کاحق ہیں۔ ہمارےنز دیکے حضور طلبیقہ کی حیات طیبہ کا پیفتشہ اس لئے صحیح ہے کہ بیقر آن کے منشاء کے عین مطابق ہے۔ حضور عجس قر آنی نظام کے قیام کے لئے تشریف لائے تھے۔اس میں نہ روپیہ جمع کرنے کی اجازت ہے نہ زمین وغیرہ پر ذاتی ملکیت جائز اور جب بیہ صورت ہو کہ نہ کسی کے پاس جمع شدہ روپیہ ہوا در نہ ہی ذاتی جائدا ڈتو پھرتر کہا در درا ثت کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا ( قرآن میں درا ثت

کے جواحکام ہیں وہ اس عبوری دور کے لئے ہیں جس میں ہنوز وہ نظام قائم نہ ہوا ہو۔ ویسے بھی وراثت کے احکام اسی پرنا فذہوں گے جو تر کہ چھوڑ کرمرے۔جس کا کچھتر کہ ہی نہ ہو'اس پران احکام کا اطلاق ہی نہیں ہوتا' باقی رہی سادگی یاغریبی کی زندگی سواسلام آ سائش اور خوش حالی کی زندگی سے منع نہیں کرتا ۔لیکن حضور جس قرآنی نظام کے داعی تھے اس میں آپ خوش حالی کی زندگی بسر نہیں کر سکتے تھے۔ جب تک باقی تمام افراد بھی اسنے ہی خوش حال نہ ہوجاتے ۔ آج بھی اگر کوئی جماعت اس نظام کے قیام کے لئے الٹھے گی ۔تو اسے اس فتم کے فقر وفاقہ کو اپنے سرلینا ہوگا۔ اس میں صدر مملکت یا مرکز نظام کی زندگی سب سے زیادہ سادگی اور غریبی کی زندگی ہوگی ۔البتہ جوں جوں معاشرہ خوش حال ہوتا جائے گا تو وہ بھی اسی نسبت سے خوشحالی کی زندگی سب سے زیادہ سادگی اور غریبی کی زندگی ہوگی۔ البتہ جوں چوں معاشرہ خوش حال ہوتا جائے گا تو وہ بھی اسی نسبت سے خوشحالی کی زندگی سب سے زیادہ سادگی اور غریبی کی زندگی ہو یہ محنت و مشقت اور عسرت و افلاس کی زندگی ہوتی ہے اور سی سب پچھان کا اپنے او پر خود عائد کر دہ ہوتا ہے کیونکہ وہ دوسروں کی ضروریات کو اپنی ضروریات پر ترجیح دیتے ہیں ۔ یہی وہ خود عائد کر دہ عسر سے تھی و مجہ سے صوراس قدر غریبی کی زندگی بسر فرمات بھر

ہمرحال پیہ بات ہم نے محض ضمناً لکھ دی ہے جو کچھ ہم کہہ رہے تھے وہ پیرتھا کہ حضور 'کی زندگی کا جونقشہ کتب سیرت سے مرتب ، ہوتا ہے وہ سب کے نز دیک متفق علیہ ہے۔ یہاں سے ایک اہم سوال پیدا ہوتا ہے اور وہ یہ کہ جب رسول اللہ ﷺ کی زندگی پتھی تو اسی کو امت کے لئے اسوۂ حسنہ ہونا جائے لیکن ہم دیکھتے ہیہ ہیں کہ حضور کی اس زندگی کے متعلق وعظوں اور خطبوں میں تو بہت کچھ کہا جاتا ہے لیکن اسے بطور سنت یا اسوۂ حسنہ پیش نہیں کیا جاتا۔ نہ ہی اس پڑمل کیا جاتا اور کرایا جاتا ہے۔ سادہ زندگی بسر کرنے کی تلقین ضرور کی جاتی ہے لیکن ازروئے شریعت جن باتوں کومنوع بتایا جاتا ہے وہ صرف مردوں کے لئے سونا اور دیشم پہننا اور چاندی سونے کے برتنوں میں کھا نا پینا ہے جہاں تک مال جمع کرنے کا تعلق ہے ریہ کھلے بندوں کہا جاتا ہے کہ نہ اس پرکسی قشم کی یا بندی ہے نہ کوئی حد بندی۔ جائز ذ رائع سے جس قدر مال جمع کرلیا جائے' شریعت کی روسے بالکل درست ہے بشرطیکہ اس میں سے زکو ۃ نکال دی جائے۔ اسی طرح تر کہ میں بھی جس قدر مال اور جا ئدادچھوڑی جائے سب جائز ہے بس اس کی تقسیم شریعت کے مقرر کردہ حصوں کے مطابق ہونی جا ہے ۔سوال بیہ ہے کہ اگر لاکھوں روپے جمع کر کے رکھ لینے میں کوئی حرج نہیں اگران میں سے زکو ۃ دی جائے اور بے حدونہایت جائدا د ہنا لینے اور اسے چپوڑ مرنے میں کوئی مضا ئقہ نہیں اگر وہ میراث کے قاعدے کے مطابق تقسیم ہوجائے تو پھڑ نبی اکرمؓ کے اسوۂ حسنہ سے کیامفہوم ہے؟ اور وہ کن کے لئے اسوہ ہے؟ اگر بیدکہا جائے کہ اس قتم کی زندگی صرف رسول اللہ کے لئے مختص تھی۔ عام مسلما نوں کے لئے نہیں تھی تو ایک توبیاس لئے صحیح نہیں کہ جینے احکام رسول اللہ کی ذات ہے مخصوص تھے قرآن نے ان کی خود تصریح کر دی ہے۔ مثلاً از واج مطہرات کو تبدیل نہ کر سکنے کا حکم پاان کے امہات المونین ہونے کا حکم ۔ قرآن نے اس کی تصریح کہیں نہیں کی کہ حضور گنے جس قشم کی مالی زندگی بسرفر مائی تھی وہ ان احکام کے تابع تھی جو حضور کے لئے مختص تھے۔ پھر دوسری بات بیرکدا گر حضور کی بیرساری زندگی احکام خصوصی کے تابع تھی جن کا اطلاق دوسرے مسلمانوں پرنہیں تھا تو بیرندگی امت کے لئے اسوہ کس طرح بن سکتی ہے؟ اورا گریپہ کہا جائے کہ حضور کی زندگی مکمل اسلام کی مظہرتھی جس تک امت کے افراد نہیں پہنچ سکتے تو پھروہی سوال پیدا ہوتا ہے کہ وہ زندگی جس تک پہنچنا' دوسرے افرا دکے لئے ناممکن ہووہ ان کے لئے اسوہ ( ماڈل ) کیسے بن سکتی ہے؟ پیضور قر آ نی تعلیم کے بھی خلاف ہے اس لئے کہ اللہ تعالٰی نے کہا ہے کہ چونکہ دنیا میں انسان بستے ہیں اس لئے ہم نے انسانوں میں سے رسول بیجیج۔اگر یہاں فر شتے بستے تو ہم فرشتوں کورسول بنا کر بیجیجتے (۹۵/ ۱۷) به نیز قرآن میں اسوۂ هسنه کا لفظ خصوصیت سے دوہی شخصیتوں کے متعلق آیا ہے ایک حضرت ابراہیم اوران کے ساتھیوں کے متعلق (۲۰/۰۲) اور دوسر نے بی اکرم کے متعلق (۳۳/۲۱) ۔ حضرت ابراہیم کی جس خصوصیت کبر کی کے تذکرہ کے بعد اسوۂ حسنہ کہا گیا ہے۔ وہ بیہ ہے کہ جولوگ اس پیغام خداوندی کے مخالف ہیں ان سے کوئی قلبی تعلق نہ رکھا جائے۔ بعینہ یہی عظم دوسری جگہ عام مسلمانوں کے لئے بھی آیا ہے ( ۱۱/۱۳) اس سے ظاہر ہے کہ اگر مسلمانوں کے لئے حضرت ابراہیم کے اس خصوصیت تک پہنچانا، ممکن ہوتا تو پھر انہیں بالنصر تح اس خصوصیت کا حکم نہ دیا جاتا۔ یہی چیز نبی اکرم کے اسوۂ حسنہ پر صادق آتی ہے۔ یعنی اگر

ممکن ہے بہ کہا جائے کہ بات ناممکن کی نہیں بلکہ درجات کی ہے۔ جومسلمان ان امور سے رک جاتا ہے۔ جنہیں شریعت نے ناجائز قراردیا ہے تو وہ دین کے پہلے درج میں آجاتا ہے اس کے بعد وہ جس قدراس میں پنجنگی حاصل کرتا اور آگے بڑھتا جاتا ہے۔ اس کے درجات بلند ہوتے جاتے ہیں۔رسولؓ اللہ ان مدارج کی بلندترین سطح یہ فائز تھے۔لہذا پہلے درجہ کامسلمان بھی متبع سنت ضرور ہوتا ہے۔ پھر جوں جوں وہ ایتاع سنت میں ترقی کرتا جاتا ہے حضور کے اسوۂ حسنہ کے قریب تر ہوتا چلا جاتا ہے تا آ کلہ وہ آخرالا مراسی رنگ میں رنگا جاتا ہے بیڈ تھیک ہے لیکن سوال ہی ہے کہ اس تیرہ سوسال میں امت کواس آخری درجہ تک لانے کے لئے کیا کوششیں ہوئی ہیں؟ سابقہ تاریخ کوتو چھوڑ ئے ہمارے دور میں تو یہی کیفیت ہے کہ جومسلمان پہلے درجہ میں آجاتے ہیں انہیں مطمئن رکھاجا تا ہے کہ انہوں نے دین کامنشاء یورا کردیا ہےاور وہ<sup>تب</sup>عین سنت رسول ًاللہ بن گئے ہیں۔ بڑے بڑے زمیندار' کارخانہ دارُصاحب جائداد۔ وہ زراندوز جنہوں نے کروڑ وں روپے جمع کرر کھے ہیں اگر وہ زکو ۃ ادا کر دیتے ہیں یا ارباب شریعت کے بتائے ہوئے کا موں میں کچھ خیرات کا ر دیپردے دیتے ہیں توانہیں متبعین شریعت ہونے کی سندمل جاتی ہے وہ خدااوررسول کی رضا جوئی حاصل کر لیتے اور دین کا منشاء پورا کر دیتے ہیں۔اس کے بعدان سے کوئی نہیں کہتا کہ اتباع سنت اسی صورت میں کمل ہوگی جب تم حضور ؓ کے اسوۂ حسنہ کی پیر دی میں ایس زندگی بسر کرو گے کہ نہتمہارے یا س چھ جمع ہوا در نہ ہی تم چھ تر کہ چھوڑ و۔ ہم پاکستان کے ارباب شریعت سے دریافت کرنا جاتے ہیں کہ: نې اکرم کې حیات ِطیبہ کا جومجموع نقشہ کتب سیرت کی روسے پیش کیا گیا ہے وہ صحیح ہے یانہیں؟ (1)اگروہ صحیح ہے توامت کے لئے اس اسوۂ حسنہ کی اتباع ضروری ہے پانہیں؟ (٢)

- (۳) اگراس کی اتباع ضروری ہے تو جولوگ لاکھوں رو پہ جع کرتے اور کروڑ وں کی جائدادیں بناتے ہیں'اور ساری عمریہی پکھ کرتے رہتے ہیں۔انہیں منبع سدتِ رسولؓ اللہ تہجھا جائے گایانہیں؟
- (۳) اگروہ لوگ منبع سنت رسول اللہ نہیں تو پاکستان کے مسلمانوں کواس سنت نبوی پر چلانے کے لئے یہاں کیا کوششیں ہور ہی ہیں؟ اگر کوئی تحریک اس اتباع سنت کی دعوت دے اور ایسے اسلامی معاشرہ کے قیام کی کوشش کرے جس میں حضور گے اس اسوۂ حسنہ کی اتباع ممکن اور آسان ہوجائے تو ایسی تحریک کی تائید کرنی چاہئے یا مخالفت؟

بسمر الله الرحمٰن الرحيم

ڈاکٹر حبیب الرحمٰن خان ایم ڈی

میں آج کیوں ذلیل؟

کاموں کے لئے جوابدہ ہونا بتایا گیا۔انسانی تاریخ اس سے بھری پڑی ہے۔ نیکی کا انجام فلاح اور ترقی یعنی جزا برائی کا انجام' غلطی کےلحاظ سے سزا۔ انبیاء کرام اللہ تعالیٰ کے پروگرام کے لحاظ سے وامنو عملو الصالحات نظروں کے سامنے آیا۔ آتے رہے ان سب کوایک ہی قتم کے احکام دیے جاتے میں نے سوحا کہ قرآن کریم کے ذریعہ ہی اس کو شیچھنے کی 🛛 رہے وحی کے ذریعے جب انسان کی عقل میں اتنی پختگی آ گئی۔اللہ تعالیٰ نے ایسے آخری نی پیخبر جناب محد رسول اللفلية كي ذريعاينا آخرى يغامكمل طور يرقر آن مجيد كي شکل میں 23 برس میں نازل کیا۔ پیہ ہرلحاظ سے کمل بھی تھا کے حدود پیدائش کے ساتھ ہی ان کی ساخت میں شامل کردیا 🛛 اور اس کے حفاظت کا ذمہ اللہ تعالیٰ نے خود لیا۔ اس لئے س کے بعد کسی نبی کی ضرورت کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا۔اللہ تعالیٰ نے اپنے آخری نبی کے ذریعہ انسانیت کو کمل طور پر طرف سوچتی ہے۔عقل کے ذیر بیچا سے صحیح پاغلط را ستے میں 🚽 قران مجید یعنی ہدایات اور احکام دیے جو کہ زندگی کے ہر گویشے کے لئے ہیں۔ ہمارے نی نے لوگوں کو بہ تمجھا کران الله تعالیٰ نے مختلف اوقات میں اپنے انبیاءً کے سیرعمل کروایا۔ یعنی ایمان اورعملی طور دونوں پرلوگوں کوعمل کرا

الله تعالیٰ نے قرآن مجید کے ذریعے ان کی

مرزاغالب كاابك شعرياريارياد آيا یہ میں آج کیوں ذلیل کہ کل تک نہ تھی پیند گستاخی فرشته ہماری جناب میں ساتهه بی قر آن مجید کا بی<sup>حک</sup> <sup>و م</sup>قت**ت فیک و منفور دفکر کر**و' کوشش کی جائے۔

الله تعالیٰ نے دومتم کی مخلوق پیدا کی ۔ انسان اور غیرانسان ۔ غیرانسان کے ہرفرد کوان کے فرائض اور ان گیا۔لیکن انسانوں کے سلسلے میں انہیں علم' علم سیچنے کی عقل اورقوت فيصله عطاكيا كمكين عقل انساني اييز تحفظ وفائده كي فرق كرنانہيں آتا۔

ذریعے دحی سے ان وقتوں کے انسان کوان کے فرائض اور کے تیار کیا۔ صحیح اور غلط راستوں ہے آگاہ کیا۔ اس طرح انہیں اپنے

وضاحت فرمائي به

یڑ ھنا کانی ہے نہ سمجھ کریڑ ھنا نہ اس پر عمل کرنا م۔ ہماری عبادت کی روح اور سمجھ بو جوختم کر دی گئی الفا ظ کو دہرا نا بغیر سمجھےاورا حکام کی روح اور مقصدیت سے دور رسموں پر عمل کرنا' دین شمجھا جانے لگا۔

الله تعالى نے قرآن مجيد ميں فرمايا ہے: کياتم اس نظام دلیجنی قرآنی کو قائم رکھنا جا ہتے ہواس کی دوبا تیں بنیا د ہیں۔ کتاب کا ہونا' ( قرآن مجید کا ) جس کا ذمہ حفاظت کا الله نے لے رکھا ہے دوسری وہ تنظیم جو اس پر عمل کر کے چلائے اور کسی قشم کی عملاً کمی نہ آئے دین ایک مرکز کے ماتحت ۔ قرآن تو مجود بے لیکن وہ تنظیم اور مرکز مسلمانوں کا غائب ہے۔

آ ئےاب ترقی یافتہ ملکوں پرنظر ڈالیں بیہ حقیقت احکام جملہ انسانوں کے لئے تھاور ہیں۔جونیک عمل کرے سے کہ وہ ایمان جو قرآن سکھا تا ہے وہ نہیں مانتے یا انکار کرتے ہیں ۔لیکن وہ ہمارے فطرت کے قوانین پرعمل کرتے ہوئے اس سے فائدہ اٹھا رہے ہیں۔ قانون فطرت اپنے یعنی ایمان والوں اور غیر ایمان والوں میں قانون مکا فات کے مطابق کوئی فرق نہیں کرتا۔اس کی چند مثالیں سامنے لے آ ئیں۔ترقی یافتہ ممالک اپنے کے باشندوں کی اور غیر ملک کے باشندوں کی قابلیت اور تجربہ میں کوئی تمیز نہیں کرتے اس طرح قابل لوگوں کواپنے ملک کی شہریت بھی دیتے ہیں کیا مسلمان ملک دوسر ے ملکوں کے باشندوں کے ساتھ برابر کا سلوک کرتے ہیں۔اوراپنے ملک کی شہریت بھی دیتے ہیں؟ دوسری جنگ عظیم میں جایان اور جرمنی بتاہ ہو گئے لیکن انہوں نے اپنی ملک کی تعمیر میں مختلف رشتوں کو برابر کا

سب سے پہلے ایمان اللہ تعالیٰ پر ایمان رسول اللہ اللہ اللہ علیہ پر دیگر انبیاء کرام پر ایمان ان کی طرف تقیحی ہوئی الہا می کتابوں یڑ ایمان مرنے کی بعد کی زندگی اور اعمال کے جوابدہ ہونے بڑا یمان نطا م صلوٰۃ و زکوٰۃ برایمان اور عمل ٗ بعض نہ تبدیل ہونے والے احکام پر ایمان کے ساتھ عمل یوری د نیا کے انسان کوایک قوم سمجھنا اور ان کی عزت کرنا، علم حاصل کرنا' عدل وانصاف قائم کرنا' اینے فرائض زندگی ہر شعبے میں یورا کرنا' معاملات مشورے سے طے کرنا' زندگی ے *مخ*لف گوشوں میں تحقیق' قانون فطرت کو سمجھ کہان پر عبور حاصل کرنا اور انسانیت کے فائدے کے لئے استعال کرنا' نقصان کے لئے نہیں اس کی وضاحت کر دی گئی ہے کہ بیر گا' بتیجہ یا تا ہے جواس کی طرف توجہ ہیں دیتا نہ یقین کرتا ہے وہ نقصان میں رہتا اور تباہ و برباد ہو کے رہتا ہے۔انسان کی تاریخ اس سے بھری پڑ ی ہے۔

اسلام کے ابتدائی دور میں اس کو سمجھ کرعمل ہوتا رہا ہے۔ بعد میں اسلامی ممالک نے ان کے طرف سے توجہ ہٹا دی نتیجہ میں ان کے یہاں مختلف طبقات بنتے چلے گئے دولت کی تقسیم صحیح نه رہی چند امیر اور بہت زیادہ غریب ہوتے گئے ۔علم و تحقیق کو چھوڑ نے کا نتیجہ ترقی کی راہیں خود بند کر دین عدل و انصاف باقی نه رہا ہمارے روزمرہ جو ذمہ داریاں مختلف شعبوں میں آتی تھی اس سے خفلت برتی 'اپنے عقائد میں اس قشم کی تبدیلیاں آنے دیں کہ قرآن کوصرف

درجہ دیا۔ اب وہ دونوں ملک معاشی اور سیاسی حیثیت ہے 2 اور 3 نمبر پر ہیں۔ قرآن مجید نے مرد اور عورت کو حقوق برابر دیے مرد اور عورت اپنے فرائض اور ذمہ داریاں برابر برابر انجیام دیں۔ مرد جو کمائے وہ اس کا اور عورت جو کمائے وہ اس کا۔ اسی طرح مرنے کے بعد جائیداد کی تقسیم مرد اور عورت دونوں کے حصوں کا اعلان کیا۔ ان قرآ نی احکام کے باو جو داس پر جب عمل کرنا چھوڑ دیا۔ مسلم گرتے چلے گئے مرد عور توں کو برابر کے حقوق نہیں دیے جارہے۔ ترقی یا فتہ ملکوں میں دنووں کے انسانی حقوق برابر تسلیم کئے جاتے ہیں اور عور تیں مختلف ذمہ داریاں اور تحقیق کے کا موں میں برابر کی شریک ہیں۔

اب آئے تعلیم کی طرف الله تعالیٰ نے اپن آخری نبی کے ذریع پہلا لفظ جو انسانوں کو پہنچایا وہ تھا ''اقراء' یعنی تعلیم حاصل کرنے کی ہدایت۔ ایک زمانہ تھا اسلام کے اولین دور میں مسلمانوں کی ترقی تعلیم' تربیت اور تحقیق کے ذریعے انہیں صف اول میں پہنچا دیا۔ جب ہم اس تعلیم سے دور ہو گئے ایک ارب 25 کر در شے زائد مسلمان اور 56 یواین اوکا ممبر ہونا کسی شار میں نہیں آیا۔ مسلمانوں کے مما لک کی شرح تعلیم بہت ہی کم ہے۔ خصوصیت کے ساتھ بچیوں اور عورتوں کی ۔ یہ ایک تصیحت ہے موجودہ مسلمانوں کے لئے کہ تنظیم وترقی کے لئے تعلیم اور اسلامی تعلیم ہی بنیا دہے جس کے ساتھ امن اور ترقی بھی حاصل کرتا مہید میں دیئے گئے جب تک ممل ہوتا رہا ہم امن کے ساتھ مجید میں دیئے گئے جب تک ممل ہوتا رہا ہم امن کے ساتھ

ترقی کرتے گئے اور دیگر اقوام کو راستہ دکھاتے رہے۔ یہاں ان کی وضاحت کرتا چلوں کہ صرف ان قوانین کا پڑھ لینایا ان کے متعلق تقریریں سننا کافی نہیں قاعدے قانون بنانے چاہئیں اوران پرعمل کیا جائے ایمان کے ساتھ نیک عمل ضروری ہے۔

روس اور دیگر مما لک کے زوال کے تجربہ کے بعد ترقی یافتہ مما لک نے اپنی سوچ بچار کے بعد کئی صدیوں کی کوشش اور صلاح مشورں سے بعض نیتیج پر پہنچ کا م کرو' ایمانداری سے کرو' اس کو زندگی کا فرض سمجھ کر کرو' تنظیم کے ساتھ قانون پرعمل کرتے ہوئے کرو' حکومت کے واجبات ادا کرو' اس سے چوری کی سز اسخت دی جارہی ہے۔

کیا بیاحکام انہیں وتی کے ذریعے دیے گئے نہیں وہ اپنے تجربات اور تحقیق کے بعد اپنی قوم کے انسانیت کی فلاح کے لئے مقرر کئے ایک بات یہاں ذکر کروں۔

الله تعالیٰ کے احکام پر عمل کرنے سے انسانی کوشش کم سے کم وقت میں نتیجہ حاصل کر لیتی ہے وہ برسوں کی لگا تارکوششوں کے بعد اسٹیجہ پر پہنچا ہے جو ہدایت قرآن اسے پہنچانا چاہتا ہے جہاں یہ بتایا گیا کہ ایما نداری سے کام کرواوران کی قیت تہمیں ملے گی۔ وہ مغرب یا ترقی یافتہ مما لک نے اپنے تجربہ کے بعد موجودہ ٹیژ کس کا نظام نافذ کیا۔ اس وصول کردہ ٹیکس سے وہ کیا کرتے ہیں۔ غریبوں کی دیکھ بھال' ضرورت مندوں کی ضرورت' بیاروں کا علاج' ایا بچ لوگوں کی دیکھ بھال' بے روز گاراور بوڑھے لوگوں کا انتظام اور بیرتما مقوانین کے ذریعہ نافذ کرتے ہیں

جن پر سختی سے عمل ہوتا ہے۔ دونوں حکومت اور عوام سجت وتمیز کا حکم دیا ہے۔ قرآن کے ذریعے ہم ان پرعمل نہیں کرتے۔ ترقی یافتہ ممالک ان پر عمل کرتے ہیں اورعلم اور تحقيق يرز ورديتة بين \_قوانين فطرت يرعبور حاصل كرليا \_ سائنس اور تحقیق کے ذریعے کہ وہ چاند تک پنچ گئے اور زندگی کے بیشتر اداروں کے متعلق ان کی ایجادات نے انسان کے مختلف شعبوں میں ترقی کی رامیں تیز سے تیز تر کر دیں۔ ہارے یہاں خلافت اور افراد کو چنے اور صلاحت اور قابلیت کے متعلق ذمہ داریاں سوچنے پڑتمل ہوتا رہا۔اب نہ کوئی سنٹر ہے اور نہ جماعت ان احکام کو سمجھ کر نافذ کئے بغیر سنٹر اور جماعت کا تصور ہی نہیں کیا جا سکتا ۔ گو کہ مسلمانوں کی آبادی ایک ارب 25 کروڑ سے زائد ہے۔ 56 یواین او کے ممبران ہیں ۔مسلمانوں کا ایک نام کا ادارہ بھی ہےاوآ ئی سی جس میں میٹنگ بھی ہوتی ہے ۔قراردادیں بھی پاس ہوتی ہیں۔ نتیجہ صفر ہمارے یہاں بادشاہ بھی ہیں' ڈ کٹیٹربھی' کتنے مما لک میں انتخاب ہوتے ہیں کہ منتخب افراد ذ مہ داریاں سنبجالیں نہ کہ عوام کی تعلیم کی اہمیت ہے نہ تربیت کی نه تنظیم کی نه ذمه داریوں کی نه جواب دہ ہونا قانون مکافات عمل پر ایمان نہ زندگی کے اگلے دور کا خوف بداعمال کے بدلے پکڑے جانے پر ایمان پی<sup>حقی</sup>قت ہے کہ تر کیبیں بھی سوچ رہے ہیں ۔فخش نظےین کی' شراب کے ستر تی یافتہ مما لک کو چونکہ وجی خداوندی پرایمان نہیں اس دنیا برے اثرات کی وغیرہ لیکن ابھی تک ان کا کوئی حل تلاش 🚽 کی زندگی کوسب کچھ بچھتے ہیں لیکن اپنے تحقیق اور تجربے سے انسان کی فلاح بہبود اور ترقی کے لئے لگے ہوئے ہیں ترقی کیونکہ ان کے سامنے وحی کے احکامات نہیں اور سکر رہے ہیں۔ انسانی مشکلات کوحل کرنے کے لئے پہلے اس پر یقین نہیں ہے زندگی کے مختلف شعبوں میں مشورے 🛛 لیگ آف نیشن بنی اور اب یونا ئیٹر نیشن موجود ہے۔ کیا

ایمانداری ہے عمل کرتے ہیں۔ بتائيح كيا اسلام ميں زكو ة كے متعلق بيرتمام احكام

چودہ سوسال پہلے نہیں دیے گئے کیا اسپر دوراول میں عمل نہیں ہوا۔موجود ہ زکلو ۃ کے متعلق اس کے مل کے متعلق ہما را ملک ہی میں اتنا کہنا کا فی بے دھیانی سے کیا جا رہا ہے۔

قرآني احكام ميں عدل اورانصاف كى كتنى اور بار بار ہدایت کی گئی ہے۔ عدل وانصاف امن بغیر کسی خطرے کے کم وقت میں حاصل ہوزندگی پر سکون گز رے۔اسی طرح گواہی دینے کی ہدایت ہےتر قی یافتہ ممالک اس کی بنیاد پر حکومت اور معا شرتی قوانین میں سختی ہے عمل کرتے ہیں ۔ کیا یہ ممل اسلامی مما لک میں قرآ نی قوانین کے مطابق ہوتا ہے جب ہوتا رہا اس کا نتیجہ امن اور ترقی اور سکون تھا۔ معاشرتی ترقی تھا بغیر کسی فرد پر بوجھ بنے ہوئے روییه کی تقشیم جائیدا د کی تقسیل زکو ۃ کا نظام' عوام اور حکومت کے افرادایماندارانہ طریقے سے کرتے رہتے ہیں۔ یہاں پرتر قی یافتہ مما لک کی خرابیوں کا ذکرنہیں کر ر ہا وہ اپنے معاشرے کی خرابیوں سے واقف ہیں اورخوف ز دہ بھی۔ ساتھ اس کے ان سے نجات حاصل کرنے کی

نہیں کر سکے۔

دونوں انسانوں کے معاملات طے کر لینے اورلڑائی بتاہی روکنے میں کامیاب رہی ہیں۔نہیں لیکن انہوں نے اپنی طرف سے کوشش تو کی جب تک عقل انسان وحی کے احکام کے زیرا شرنہیں کبھی کامیاب نہیں ہوگا۔

ظاہر ان کی معیشت ترقی کر رہی ہیں لیکن سود کی لعنت نے اس کوا تنا جکڑ لیا ہے کہ وہ اس سے نجات حاصل کرنے کی کوشس کر رہے ہیں ۔ گو کہ قرآن نے سود کے نظام کومنع کیا ہے لیکن کیامسلم مما لک اس پڑ کمل کر رہے ہیں ۔ شکر ہے کہ اس طرف کچھ دھیان دیا جارہا ہے ۔

ہمارے معاشی حالات جس کا اندازہ ملک کی ہمارے ہوتا ہے۔ تمام مسلم ملکوں کو ملا کر بھی بہت کم ہے جب آپ کی معاشی حالت یہ ہے تو اپنے اپنے طور پر دفاع کے انظام میں اپنی حفاظت کے لئے کتنے فی صدخر پن کر سکے ہیں۔ حکم یہ ہے کہ اپنے دفاع کو مضبوط کر و تحقیق کے ذریع اور ایما نداری سے کا م کرنا ہے کہ آپ کی معاشی حالت بہتر ہو اور آپ اپنے طور پر خود کی حفاظت کیا نظام کرنے کے قابل ہوجا کیں۔ تعلیم تر بیت ایما نداری ملمانوں نے قران کو سمجھ کر عمل کرنا شروع کیا۔ وہ تر قی قو موں کو متا تر کرتے تیے ہم اسلامی احکام کی روت کی حفاظت بغیر ان کے نظام تر کے حوالہ ہو جا کہ کرنا شروع کیا۔ دو تر ق ہو موں کو متا تر کرتے تیے ہم اسلامی احکام کی روت کو سمجھے تو موں کو متا تر کرتے تیے ہم اسلامی احکام کی روت کو سمجھے ہو ہوں کو متا تر کرتے تیے ہم اسلامی احکام کی روت کو سمجھے ہو ہوں کو میا دور ہوں کہ کرنے کو سب کچھ سمجھے

آپ کو پچھمل کرنے کی تعلیم دیتا ہے۔صرف الفاظ دہرانے نہیں کیا ہم عبادت سے ذمہ داریاں اور جوابدہ ہونا سکھتے ہیں۔اگر میہ ہم نہیں کرتے تواپنی حالت کے ذمہ داربھی خود ہے۔

آپ نے دیکھا کہ اسلامی احکام نظام عدل و مساوات کے قیام اور استحکام کے لئے کسی قدر جدو جہد کی ضرورت ہے۔ اس کے لئے ضروری ہے کہ وقتا فو قتا ہمارے اجتماعات ہوتے رہیں جن میں باہمی مشوروں سے اس عظیم پروگرام کے طریقے سوچ جا کیں انہیں احکام کا نام ج اور عمرہ ہے۔ یہ نظام جس کی حسین خوشگوار نتائج کا ذکر کیا گیا ہے۔ اس کا مرکز کعبہ ہے کہ واجب الاحترام مقام ہے جو تمام انسانوں کے لئے احکام خداوند کی کا سرچشہ قرار پائے گا۔ اس مرکز کی تاسیس ابراہیٹم کے ہاتھوں عمل میں آئی تھی

ہم نے ابرا ہیٹم سے کہا تم لوگوں میں اعلان کر دو کہ وہ اپنے معاملات میں آخری دلیل و ججت (فیصلہ) کے لئے یہاں آئیں یہاں اسی لئے آئیں کہا پنی آٹھوں سے د کیچ لیس کہ بیدنظام نوع انسان کی منفعت کے لئے کیا پچھ کر رہا ہے۔ کھائیں پئیں اور باہمی مشاورت سے وہ تد بیر بھی سوچیں جن سے ان کی زندگی کی تمام کثافتیں دور ہو جائیں اور وہ ان ذ مہداریوں سے عہدہ براء ہو سکیں ۔ جنہیں انہوں نے نوع انسان کی فلاح و بہبود کے سلسلہ میں اپنے او پر عائد کررکھا ہے ۔ بیتمام نوع انسانی کو سامان نشو ونما بہم پہنچائیں

اور صحیح سلیم کرے اور ان تمام ایسے کا موں سے روکیں جنہیں وہ جائز قرار نہیں دیتا ہے۔ اس طرح وہ بحث تمیز اور با ہمی مشاورت کے بعد اپنی نظر ہر معاطے کا فیصلہ قانون خداوندی کے مطابق اور ہر شعبہ زندگی کا خیال رکھتے ہوئے خطبہ حج 9 بتاریخ ذی الحج کا اعلان کریں 10 تاریخ کو باقی مسلمان اور دیگر افراد اس سے واقف ہوجائیں۔

سال بھر ہم اپنے مقاصد حاصل کرنے کے لئے کام کریں مختلف شعبہ زندگی نمیں دوسرے سال ذی الج کی ابتداء میں دوبارہ اکٹھے ہو جائیں۔ ماہرینُ سائنس دانُ عالم مختلف شعبہ بائے زندگی کے تا کہ اس بات کا جائزہ لیں کہ اس شعبہ زندگی میں کس حد تک کا میاب ہوئے ۔جن میں وہ کا میاب نہ ہوئے ہوں ان کی وجو ہات دریافت کی جائے اور نٹے مشاغل پانچھ برائے جو کا میاب نہ ہوان کو سامنے رکھ کر ہر حصہ زندگی کے لئے مسلمان عالم کے بالخصوص اور عالم انسانی کے لئے بعلموم پھر سے نئے سال کا نعب العین متعین کریں اور بحث ومتص کے بعد ایک رائے قنام کریں اور 9 تاریخ خطبدالحج میں اعلان کریں تا کہ وہ دوسری ہجری میں اس پرعمل ہوتا جائے ۔ آپ سن کر حیران ہوں گے کہ بیہ قوانین ترقی یافتہ لوگوں میں زیادہ لوگ ا سپر عمل کرتے ہیں۔لیکن ترقی یذ برمما لک میں جلد ملنے والا عدل وانصاف نہیں رویبہ کی تقسیم غلط' دیگر سوشل خرابیاں رشوت' کا م چور ی اور دیگر خرا بیون سے اکثر ہنگا مے ہوتے رہتے ہیں۔ الله تعالی ان خرابیوں کو ایک حد تک برداشت کرتا پھر سزا دیتا ے جو**ق**وم صحیح راتے سے ہٹ جائے ہوچے ہے کہ تر قی یافتہ

ممالک نہایمان رکھتے ہیں نہ وجی پڑتمل کرتے ہیں۔لیکن اکثر زندگی بھر قانون فطرت کے نہ تبدیل ہونے والے قوانین برعمل کرتے ہوئے ترقی کر رہے ہیں۔ موجودہ حالات میں مسلمانوں اوآئی سی کا ادارہ موجود ہے ہم اسے انتا مضبوط بنائیں کہ بد سیگر پریٹ کے فرائض انجام دے سکے اس کے جنزل اجلاس بھی ہونے جا بیٹے اور مجلس نافذہ کے بھی ان کے سیگٹری جنرل اور ان کے نائب بھی ہوں اور زندگی کے ہر شعبہ زندگی کے لئے مختلف کمیٹیاں بھی مثلاً تعلیم و تر ہیت جدید سائنس ان کی ترقی اور ٹیکنالوجی کی ترقی اشاعت ہر ذریعہ ابلاغ کے ذریعے ہر ملک میں ہرزیان میں مختکر موثر انداز میں زراعت' جنگلات اوران کی ترقی منرل (Minrel) ریپورسز سے فائدہ حاصل کرنے کے اصول اور استعال تجارت وضعت (Mill) اور کارخانے صحت و معاشى ماحول يرايك نظر قانون عدل وانصاف ْ قانون نافذ کرنے اور بنائے ملک کے اندر امن وامان اور پاہر کے ملکوں کے لئے برابر کی تیاری اسلامی قوانین اور ایک معاشرتی تربیت اور نفاذ آمدنی کے مختلف ذریعوں سے وصول کی ہوئی رقم اس کا ہر شعبہ زندگی میں مناسب خرچ اس طرح كه كوئي شعبه باقي نه ره جائے - خاص طور ير اين معاشیات اور خود کے تحفظ کی طاقتوں پر ہر وقت نظر رکھنا ہے۔ سائنس اورعملی تحقیقات میں دوسروں سے کم نہیں رہنا - 4

یاد رکھوان اجتماعات کا اصل مقصد تو قوانین ک نگہداشت کرنا ہے۔ان اجتماعات میں شریک انہیں کو خاص

طور پر ہونا ہے جو عقل وبصیرت کی رو سے سوچ سیس انہیں عملاً نافذ کرنے کی صورتیں کیا ہیں اس کی دوبارہ یا ددہانی کرا دوں کہ جماعت مونین کو ایمان کے راستے پر قائم رکھنے کی دو بنیا دی باتوں کی ضرورت ہوتی ہے۔ ایک قوانین خداوندی اپنی اصلی شکل میں انسان کے سامنے ہوں۔ دوسرے ان قوانین پرعملی طور پر چلانے کے لئے ایک زندہ اتھار ٹی اور سنٹر موجود ہو۔ اللہ کی کتاب موجود ہے زندہ اتھار ٹی آپ کو موجودہ زمانے میں پیدا کرنی ہے۔ خارجی کا کنات میں اللہ کے قوانین از کو دکا رفر ما ہیں انسانی دنیا میں ہوتی ہے۔ یہ مقصد ہے جس کے لئے ہم نے جماعت کی ضرورت ہوتی ہے۔ یہ مقصد ہے جس کے لئے ہم نے جماعت کی ضرورت کے لئے نفع رساں ہو۔ انسان کی تقسیم خون رنگ قومیتوں کی ہوتی ایمان یا لاہ موجود کی ہا ہوں کی جماعت کی خان دینا میں

بسمر الله الرحمٰن الرحيمر

على محمد جيدهر

ألمشجذ مادہ۔س ج د

اَلْمَسْبِحِدُ پیثانی کو کہتے ہیں جوزیین پررکھی 9/107۔قرآن کریم نے فرقہ بندی کو شرک قرار دیا ہے۔ جاتی ہےا در **اُلْمَسْجد**اس جگہ کو کہتے ہیں۔ جہاں سجدہ کیا 10/31 اور داضح طور پر کہہ دیا ہے کہ مشرکین کواس کا حق حاصل نہیں کہ وہ اللہ کی مساجد کو آبا د کریں ۔ اس نے اعلان سجدہ کا وقت دونوں ہو سکتے ہیں۔ سورہ کہف میں ہے کہ 🚽 کر دیا کہ 72/18 میا جد صرف اللہ کے لئے ہیں سواللہ لوگوں نے ان نوجوا نوں کے غار کے مقام پر مسجد بنا دی۔ 🔹 کے ساتھ کسی اور کو نہ پکارو۔فرقہ بندی شرک اس لئے ہے کہ 18/21 ـ ليني وہ مجاہد تھاليكن بعد ميں لوگوں كي نگاہوں 🛛 اس ميں خالص الله كے قوانين كي اطاعت نہيں ہو تي ۔ خالص سے بہ تصورا وجھل ہو گیا۔اور جیسا کہ اکثر ہوتا ہے۔ان کی اللہ کی ( قوانین خداوندی ) کی اطاعت کرنے سے امت میں اختلاف اور تفرقہ پیدا ہو ہی نہیں سکتا ۔ کیونکہ قرآن کریم نے اپنے من جانب اللہ ہونے کی دلیل ہی بید دی ہے کہ اس

جس طرح سحدہ سے مرا دصرف سرکو زمین پر رکھنا نہیں ۔ بلکہاس کا مفہوم قوانین خداوندی کے سامنے سر جھکا عمارت نہیں جس میں نما زادا کی جاتی ہے۔اس سے مراد وہ

جائے۔ بیاسم ظرف ہے جس کے معنی سجد ہ کرنے کی جگہاور بادگار میں ایک خانقاہ پامقبرہ تغمیر کر دیا گیا۔ جوسجدہ گاہ انام ہو گیا۔

سورہ بنی اسرائیل میں یہودیوں کے ہیکل کومسجد میں کوئی اختلافی بات نہیں۔ کہہ کر یکارا گیا ہے 17/7 ۔ سورہ التوبہ میں ان مساجد کا بھی ذکر ہے جن کی بنیا دتقو کی بررکھی جاتی ہے 108/91ور ان مساجد کا بھی جن کا مقصد مسلمانوں میں تفرقہ پیدا کرنا ۔ دینا بھی ہے۔ اسی طرح مسجد سے مراد بھی بالخصوص وہ ہوتا ہے۔اور جسے قرآن کریم نے کفر سے تعبیر کیا ہےاور مخالفین نظام خداوندی کے لئے پناہ گاہ کہہ کر یکارا گیا ہے 💿 مقام ہے جو اس نظام کا مرکز ہے۔ جس کی رو سے قوانین

اصل بہ ہے کہ قرآن کریم کی رو سے عبادت اور عام دنیاوی امور میں فرق ہی نہیں کیا جا سکتا۔عبادت کے معنی اطاعت کے ہیں۔ اور دنیا کا کوئی کام جو قوانین خداوندی کے مطابق کیا جائے عبادت ہو جاتا ہے اور اجتماعات صلوق بھی چونکہ قوانین خداوندی کی اطاعت ہے اس لئے وہ بھی عبادت ہے اور اس عبادت کے لئے کسی ایسے الگ مکان کی ضرورت نہیں جس میں اور کچھ نہ کیا جا سکے ۔ قرآن كريم ميں مسجد كا استعال مختلف اغراض و مقاصدا ورمختف معاني ميں ملاحظه ہو۔ چند مثاليں : مكه كے مركز سے مدينہ كے مركز كى طرف ہجرت کے دا قعہ میں ان مراکز کے لئے لفظ مسجد کا استعال ۔ الله کی سیمیں بڑی بلند و برتر ہیں ۔ چنا نچہ وہ اپن سیم کے مطابق اپنے بندے کوایک رات مکہ کے مرکز محترم سے نکال کرایک دور کے مرکز (مدینہ ) کی طرف لے گیا جس کا ماحول بابرکت اور فضا نظام خداوندی کے لئے بڑی سازگار ہے تا کہ اللہ کے قوانین کو آشکارا کر دیا جائے۔ (17:1)

<u>مسجدا طاعت خداوندی کے معنوں میں</u> کہو میرا پروردگارتھم دیتا ہے عدل وتوازن کی زندگی بسر کرنے کے لئے ۔تم اپنی تمام توجہات کو قوانین خداوندی پر مرکوزر کھواوران کے سامنے اپنا سرتسلیم خم کردو۔ 17:29)

<u>اور منافرت وتفرقہ مازی کے گڑ ھ مسجد یں</u> بیہ لوگ مسجد تغمیر کرتے ہیں کہ نظام خدادندی کو نقصان پہنچا <sup>ن</sup>یں اور کفر کی راہیں کشاد ہ کریں اور مومنین کے

خداوندی کی اطاعت کی پا کرائی جاتی ہے۔ كعبه كومسجد الحرام كها كيا ہے 48/27 - تو اس جہت سے نہیں کہ وہ ایسی عمارت ہے جس میں سجدہ کیا جاتا ہے بلکہا سلئے کہ وہ اللہ کے نظام کا مرکز ہے۔ وہ اس امت کا مرکز محسوس ہے جس کی خصوصیت مسلمۃ 2/128 بتائی جاتی ہے۔ یعنی قوانین خداوندی کے سامنے جھکنے والی۔ چونکہ نبی اکر مطلقہ کی مکہ سے مدینہ کی طرف ہجرت کے بعد مدینہ کو حکومت خداوندی کا مرکز قراریا ناتھا۔ لہذا قرآن کریم میں شب ہجرت کے تذکرہ کے سلسلہ میں مدینہ کومسجد اقصیٰ ( دور کی مسجد ) بکارا گیا ہے۔ ملد ب الحسن الـــذى اســـرى بــعبــده ليــلا مـــن المسجدالحرام الى المسجد الاقصا الذي بركنا حوله لنريه من ايتنا 17/1 ـ وہ ذات نقائص سے پاک ہے۔جوابنے بند ےکوا یک رات مسجدالحرام ( مکہ ) سے نکال کراس دور کی مسجد ( مدینہ ) کی طرف لے گیا۔ جس کے ماحول کو ہم نے بابرکت بنایا تھا تا که ہم اسے اپنے قوانین کی نشانیاں دکھا ئیں۔ یہ وہی آیات یا نشانیاں تھیں جن کے متعلق حضرت

ید کا بیٹ بیٹ بیٹ بیٹ کی کا تک کی تر میں ای مریک موسیٰ کو فرعون کی طرف جانے کا حکم دیتے وقت کہا گیا تھا۔ **لنریک ھن اینڈ نا البر کی 20/23**۔ تا کہ ہم تہمیں بڑی بڑی نشانیاں دکھا کمیں۔ یہ آیات آ ویزش حضرت موسیٰ اور فرعون میں حضرت موسیٰ کی کا میا بی تھی اور یہی وہ آیات خداوندی تھیں جن کا مظہر ہجرت کے بعد مدینہ کو بنا تھا۔ یعنی جماعت مومنین کو باطل پر غلبہ کا مرانی ۔ اس سے یہ حقیقت بھی ہمار سے سامنے آ جاتی ہے کہ مسجد کی ممارت صرف نماز پڑھنے کے کا م کے لئے مخصوص نہیں ۔ اس میں اسلامی مملکت کے مختلف امور سرانجا م دیئے جاسکتے ہیں ۔ خداوندی کی اطاعت پر رکھی گئی ہو وہ اس بات کی مستحق ہے درمیان فرقه بازی پیدا کر دیں۔ اور کمین گاہیں مہیا کر کہ اس میں قدم رکھا جائے اس میں وہی لوگ آتے ہیں جو دیں۔ نظام خداوندی کے دشمنوں کے لئے ۔ بیالوگ ہزار تسلیاں دیں کہ ان کا مقصد نیک ہے لیکن الله شہادت دیتا فرقه بندی اورگروہ سازی سے پاک وصاف رہتے ہیں اور الله ايسے يا كبازلوگوں كو پسند كرتا ہے۔(108:9) ہے کہ بیلوگ جھوٹے ہیں ۔لہذا ہر گز کسی ایسی مسجد میں قدم نہ د وطر<u>ح کی مساجد</u> ركھنا - يا دركھو بيتكم ہميشہ ہميشہ كے لئے ہے - (107) پ*ھر* کیا وہ بہتر ہے کہ <sup>ج</sup>س نے اپنی <del>ٹ</del>مارت کی بنیاد جس مسجد کی بنیا دہی غلط مقاصد بررکھی گئی ہو ديكھوجس مقصد كى بنياد ہى غلط مقاصد ير رکھى گئى ہودہ قوانین خداوندی کی پیروی پر اور منشائے خداوندی سے ہم آ ہنگی پر رکھی ۔ یا وہ بہتر ہے جس نے اپنی عمارت کی بنیاد لوگوں کے دلوں میں بے یقینی اور اضطراب بڑھاتی رہے گی تا کہ ایک ایس کھائی کے کنارے پر رکھی ہو جوا سے لے کرجہنم کی ان کے دل باہمی حسد دبغض سے یارہ یارہ ہوجا کیں بیروہ حقائق آگ میں جاگرے۔ یا درکھوزندگی کی کامرانیوں کی راہیں ېيں جوالله کے علم وحکمت پر بنی ہیں۔(110:9) ان قو موں پرنہیں کھلا کرتیں جو چیز وں کوان کاضچے مقام نہیں اورجس مسجد کی بنیا دقوانین خداوندی کی اطاعت *پر رکھی گئی ہو* ديتي \_(9:109) اور جس مسجد کی بنیاد ہی پہلے روز سے قوانین

بسمر الله الرحمين الرحيمر

جميل احمد مل

سرزمين آسان ميں چندروز (زىرطبع سفرنامە حجازٍمقدس سے ايک باب)

جب سے عزم سفر باندھا تھا ایک نکتہ سب نے 🦷 زبان سے ادا کروانے کے لیے اپنے آپ کو تیار کیا اور ا چې طرح ذېن نشين کروا د يا تھا که کعبته الله کو پہلي بارد کيھنے نگا ہيں او پر اٹھا ديں ۔ مگرنہيں At the First Blush کے بعد اور پلک جھیکنے سے پہلے جو دعا مانگی جائے' وہ لا زماً سیہاں تو کوئی کعبہ نہ تھا۔ کیا میری مراد کا نہنگ کعبہ کوبھی نگل گیا قبول ہو جاتی ہے۔ اپنی طلب کو کئی ہفتوں کی ریاضت سے 🔰 تھا؟ سوچا نظریقیناً کسی التباس کا شکار ہوئی ہے جونظر آ رہا ہے یہی کعبہ ہوگا۔تحیراورطلب کے ساتھ وابشگی نے پلک کو جھیکنے ہی نہیں دیا' مگر یہ حیرانی زیادہ سے زیادہ تین چار سینڈ زیر محیطتھی ۔ ہوا بیدتھا کہ رخ ذیرا سازیادہ دائیں جانب ہونے کی وجہ سے نگا ہیں جب اٹھا کیں توان کے سامنے باب صفا تھا۔ پھر جوذ رایا کیں طرف نظر گھما ئی تو سامنے اللہ کا گھر موجود تھا۔ بیرچالا کی کر کے بلک جھیکے بناد عاما تگ لی' اپنا کا م تو نطواؤ' جوسا منے بے سی کہیں نہیں جاتا' یہ بھی سیبی ہے ہم بھی پہیں ہیں'جی بھر کے دیکھ لیں گے' دیکھتے رہیں گے۔ گر بچھ کو ہے یقین اجابت دیا نہ مانگ : دہت تیرے کی' منفعت پرست ہیویاری۔اندر سے کسی نے زناٹے دارتھیر رسید کیا ..... بارگینگ ..... بارگینگ ..... ساری عمراسی پلس مائنس میں گزار دی۔اب اللہ کے بنک میں بھی ڈیبیٹ کریڈٹ کو جاضر ناظریفتین کیے ہوئے ہو۔....

ایک جملے کی صورت متعین کر لیا ہوا تھا۔ اب'' قبلہ بمقابلہ قبلہ'' کاکھیل شروع ہونے والاتھا۔ پکا یک یہ سوچ آئی اس گھڑی جو دیکھنا ہے اس کومیر ے مطالبے نے معاذ اللہ کم تر کر دیا ہے۔ کیا جسے دیکھنا ہے وہ مدعا زیادہ اہم ہے یا میری وہ دعا۔ دیکھنا بھی مجھے ہے' دعا بھی میری یوری ہوگی۔ میں ہی اہم ہوا۔ تف ہے مجھ پر کہ بیرسا را سفراس لیے کیا ہے کہ مجھے تر فع نصیب ہو۔ میری ہی انا کا مکان Renovate ہو۔توجوسا منے ہے وہ کیا ہے؟

منزل کا اشتیاق ہے گم کردہ راہ ہوں اے شمع! میں اسیر فریب نگاہ ہوں صاحبو! نفی کا اثبات کرنے کے باوجود اثبات کی <sup>نف</sup>ی میں کا مرانی نه ہوسکی ۔ اینی طلب کو فصاحت و بلاغت کا پیر بن بیہنا کر بڑی توجہ سے جو د عاسّہ کلمہ تیار کیا ہوا تھا' اسے

پھر سوچا شاید یہاں مخصوص دعا کو مرکوز کروانے کے عقب میں یہی حکمت کا رفر ما ہو کہ بندے کی طلب کا امتحان لیا جائے اسے کیا چاہئے؟ کیا وہ چاہنے سے دو گھڑیوں کے لیے بے نیاز ہونے میں کا میاب ہوتا بھی ہے یانہیں؟ کیا سے صرف دل بے مدعا کی ما نگ تک خود کو محد ود کر سکتا ہے؟ او پر والا بھی بڑی شے ہے' آ زمائش اس کا مشغلہ ہے' دلپسند' محبوب مشغلہ۔

د عا۔ ایک مشکل تر مسئلہ: دعا کی بات چل نکلی ہے تو کھلے دل سے اعتراف ہے کہ ہم'' د عا'' کے دل وجان سے قائل ہیں اور اس مناسبت سے دوایک باتیں عرض کرنے کی اجازت جاہیں گے۔ دعا بے شک روایتی عبادت کا سب ہے دکش اور کومل زاویہ ہے۔ اصولاً حسن وخوبصورتی کو تجزیے کے سپر دکرنابد ذوقی ہے کہ تجزیداینی فطرت میں ایک بے رحم سروبی ہے۔ بہر طور بصد معذرت اتنا کہنا ہے کہ عام انسان اینی ضرورتوں کا قیدی ہے' اینی آ رز وؤں کا اسیر ہے۔ یہی مقتضیات' یہی تمنا کیں اسے دعاؤں پر مجبور کرتی ہیں'جس کا م کو وہ کسی کی مدد کے بغیر کر سکتا ہوا س کے لیے وہ د عا کا سہارانہیں پکڑتا' لیکن دنیا میں کون سا ایپا انسان ہوا ہے جو ہر کا م کرنے پر قا در ہولہٰ اکہیں نہ کہیں ہر کسی کو د عا وُں کے آسر بے کوتھا منا ہی پڑا ہے۔ یہی اس کی'' تقدیر'' ہے' تو کیاایک انسان کواینی صلاحیتوں اوراستعدا دوں میں اضافہ كرنا حاج ہے يا زيادہ سے زيادہ دعا ؤں پر جمروسہ؟ مذہب كى روایت دوسرے حصے کی مؤید ہے جبکہ دین کی روح پہلے جزو

کی بھر پور تائید کرتی ہے کیونکہ مذہب میں عبادت بند ے کو الله سے جوڑ نے کی دعویدار ہے اور یہ<sup>د د تع</sup>لق بالله' نالص نجی اور ذاتی نوعیت کا ہوتا ہے جس میں کسی رہنما اصول کا اور چھور نہیں ملتا جبکہ دین میں عبادت کا مفہوم قوانین خداوندی کی پیرو کی ہے جو داضح اور متعین اصولوں کے سنگ میل اپنے بطون میں مزین کیے ہوئے ہوتا ہے۔

تقدیر کے مروج مذہبی تصور کے پیروکار کی خواہشیں بےلگام ہوتی ہیں جبکہ اس کے ارادے زنچروں سے بندھے ہوتے ہیں' دوسری طرف دین کے متبع کی آرز وئیں اورارا دے دونوں بیک وقت آ زاد ہوتے ہیں۔ مرا دیپه کهاب تک وه مرکز گریز قوت وجود میں نہیں آ سکی جو مومن کی آرز وکو قانون خداوندی کے مدار سے نکال باہر سیجینے۔ لہٰذا بی<sup>ع</sup>مل شعور کی کامل بیداری کے ساتھ وجود یذیر ہوتا ہے کہاس کی آرز دؤں کی عنان ہر گخطہاس کے ارا دے کے ہاتھ میں رہتی ہے۔ جب اس کی آرز وقانون خداوندی سے باہر ہی نہیں نکلے گی توا سکے قبول نہ ہونے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا اور قانون خداوندی کیا ہے؟ یہی ہے کہاینی جائز آرزوکی بھیل کے لیےاٹھواور حدود شریعت کےاندر رہتے ہوئے سعی وکوشس کرونتیجہ لا ز ماً مطلوبہ ہی سامنے آئے گا۔ یہ Pragmatic Test کا طریق کارہے جیسے چاہو' جب جا ہو جہاں جا ہوآ ز ما کر دیکھ لو عمل بھی متعین ہیں نتائج بھی متعین ۔ یہی'' نقذ ری'' ہے ۔ وگر نہ دعا کرنے کا مطلب بیہ ہوگا کہ بندہ جب اللہ سے مانگتا ہے ٔ اللہ اپنا ارادہ بدل دیتا ہے۔ یعنی اگر اس نے دینا پہلے سے طے کیا ہوا تھا تو دعا اختیارےاس کے سامنے کھلےا مکانات کا جہان آیاد ہے گچر ہی وہ جزا کا حقدار اور سزا کامشخق قرار دیا جا سکتا ہے۔ مکا فات عمل' عذاب' مرنے کے بعد جی اٹھنا' قیامت' میزان' جن دوزخ .....ان سب کاتبھی جوازیپدا ہوگا وگرنہ اللہ کی مرضی سے گناہ کیا' اس نےجہنم میں بھینک دیا اس سے کیا خدا کا عا دل ہونا ہی مشکوک نہیں ہوجائے گا ؟

البتہ ایک درمیانی موقف بہ اینایا گیا ہے کہ خدا نے بند ے کوخیر وشر کے انتخاب کی آ زادی تو مکمل دی ہوئی بلین چونکہ و علیم مطلق بےلہٰذا وہ جانتا ہے بندہ کیا کرے گا اور کیانہیں کرے گا۔ دوستو! بہاور بھی ٹیڑ ھا سوال ہے کیونکہ خدااگر پہلے ہے 'قبل ازازل' سب کچھ جانتا ہے تو پھر اس کے علم کی نفی تو ہونہیں سکتی لیتن جو وہ جانتا ہے عین مین وہی ہو گا' اس طرح بھی بندہ بے جارہ مجبور محض ہی ثابت ہوتا ہے۔مثلاً ایک شخص کے متعلق خداجا دتا ہے کہ وہ دوسال بعدایک قتل کرے گا۔اب بھلےوہ Freedom of Choice کے پیدائشی حق سےاستفادہ کرتے ہوئے قل عمد کا خود مرتکب ہوالیکن خدا چونکہ جانتا تھا بقل کرے گا اس لیے بیہ ہونہیں سکتا تھا کہ وہ قتل نہ کرتا لہٰذاعلم خداوندی نے بندے کے افعال واعمال کو متعین و مقید کر ڈالا : خلاہر ہے ہے؟ اگر مثبت ایز دی میں سب کچھ پہلے سے طے ہے تو ایسے موقع پر دعا بھی بےاثر ثابت ہوتی ' یعنی وہ قاتل قبل از قتل به د عاکرتا'ا بےاللہ! مجھ سے کوئی گنا ہ کبیر ہ سرز دینہ ہو۔ مگرخدا چونکہ جانتا تھا کہ اس نے فلاں وقت میں قتل اپیا گنا ہ کبیر ہ کرنا ہےلہٰذا اس کی دعا منظور ہونے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا تھا۔

مستر دہونے کا مطلب ہےا سے اپناارا دہ بدل دیا۔ گویا اب نہیں دے گا۔اگریہ طےتھا کہ نہیں دینا اب بندے نے دعا کی شکل میں درخواست دائر کر دی اور د عاقبول ہوگئی تو اس کا مطلب واضح ہے کہ ارا د ۂ خداوندی تبریل ہو گیا۔ مگرصا حبو! مشکل سوال ہہ ہے کہ آخر بندے کے یاس وہ کون سا پہانہ ہے جس کی مدد سے وہ معلوم کرسکتا ہے کہ اللہ نے اینا ارادہ بدل لیا ہے؟ اسے مثال سے واضح کرتے ہیں'ایک څخص بیار ہو گیا' حتیٰ کہ مرنے کے نز دیک پنچ گیااب اس نے خود اور کسی متجاب الدعوات' نے خوب تضرع کے ساتھ اس کے حق میں دعا ئیں کی' یوں وہ مریض صحت پاب ہو گیا۔اب یہی کہا جائے گا کہ د عائیں قبول ہو کئیں اور وہ قریب الموت شفایاب ہو گیا۔ لینی اگرا سکے لے کی گئی دعا ئیں قبول نہ ہوتیں تو وہ یقیناً مرجا تا ۔مرا دیہ کہ د عانے نقد پر بدل دی۔لیکن بہکون ثابت کرے گا کہ اس کی تقدیر میں مرجا نا لکھا تھا ؟ اس کا پچ جانا ہی بین ثبوت ہے کہ اس نے نہیں مرنا تھا' کیونکہ نقذ پر تو ٹل نہیں سکتی ۔ نقد پر کا تو مبینہ مفہوم ہی بیر ہے کہ خدا نے جو طے کر لیا وہی ہونا ہے چاہے کچھ ہو جائے۔اب آگے برچتے ہیں اس سے متصل دوسر بسوال کی جانب کیا خدانے سب کچھ طے کر دیا ہوا مطلب واضح ہے کہ انسان بھی ہاقی مظاہر فطرت کی طرح مجبور محض ہے' پھر اس کی کوششیں بھی طے ہیں اور ان کے مثبت منفی نتائج بھی طے ہیں' لہٰذا اس پر پھر سزا و جزا کے قانون کا اطلاق قطعی یے معنی ہے۔ ہاں انسان اگر صاحب

پیارے قارئین! آپ کو اس نازک مقام پر تھوڑی دیر کے لیے اور کھر نا ہوگا' کیا اس بندے کا دعا کر نا اس کی اپنی مرضی سے تھا؟ خدا تو چونکہ علیم مطلق ہے لہٰدا وہ یہ بھی جانتا ہو گا اس بندے نے دعا کر نی ہے اور میں نے اسے منظور نہیں کرنا گویا خود ہی دعا کر وائی' خود ہی نا منظور کر دی' پھر خود ہی قتل کر وا دیا' خود ہی سز اے دوز خ میں پھنکوا انصاف تو کوئی گیا گز رابشر بھی نہیں ہو سکتا' وہ تو پھر خدا ہے اس کا ئنات کا خالق ہے۔ مالک ہے۔

ہے سب کچھ اس کے علم کے مطابق ہی وقوع میں آئے گا۔ مگرہم یہاں بڑے ادب سے یو چھتے ہیں عمر و بن ہشا م کا کیا قصور تھا کہ وہ ابوالحکم ہوتے ہوئے رہتی دنیا میں ابوجہل کے نہایت برے نام سے یاد رکھا جائے گا اور آ خرت میں جہنم کا ایندھن بنے گا اور عمر بن خطاب کا کیا کمال ہوا کہ وہ سدا شاہ کا رسالت کے باعزت نام سے یکارے جا کیں گے اور آخرت میں اعلیٰ جنت کے حقد ار قر ار و لیتے جا کیں گے اور آخرت میں اعلیٰ جنت کے حقد ار قر ار کا باپ بنے کی ذلت قبول کی تھی اور سید نا حضرت عمر فا روق نے اپنے اختیار سے ایمان کی دکش نعمت کو اپنے سینے سے لگا یا تھا پھر تو بات سمجھ میں آ تی ہے وگر نہ تو خاکم بد ہن نرا گھپلا

اور واقعہ تو بس اتنا ہے کہ مذکورہ دونوں شخصیات غیر معمولی صلاحیتوں کی ہم حال ما لک تحصن ' حضور طلیک کی تمنا کا محور اسلام کی ترقی تھا' سووہ دل سے چا ہے تھے کہ مخالفین میں جو اعلیٰ استعدا دوں کے لوگ ہیں وہ بھی تحریک اسلامی میں شامل ہوں تا کہ یہ پودا جلد نشو ونما پائے ' ابوجہل کا ( خود ساختہ ) خبط عظمت قبول ایمان کی راہ میں ایسا صحرا ثابت ہوا ہے وہ عبور نہ کر سکا اور مرتے دم تک اپنے جہل وغرور و تمرد پراپنی مرضی سے قائم رہا۔ جبکہ حضرت عمر فا روق ٹی خوب فور و تد ہر اور بصیرت سے کام لیا اور اس مرد حرنے مکمل ہو جانا چا ہے کہ یہی قوانین خداوندی کا حقیقی ا تباع کرنے والی ہے' سواطاعت و انفیا د سے کام لیتے ہوئے وہ فرزانہ

سے باہر نہیں رہ سکتا۔ انسان کا ہرعمل اس کے دائرے کے اندر ہوتا ہے۔ان الله بما يعملون محيط (3:119) الى ليحانسان کا کوئی کام بھی نتیجہ مرتب کئے بغیر نہیں رہ سکتا۔ ہر ایک کواپنے اعمال کا نتیجہ خود بھگتنا پڑتا ہے کیونکہ وہ اینے اعمال کا ذمہ دارہے۔'' الله سے کچھ بھی مخفی نہیں ہے کا پھر مفہوم بیہ ہوا کہ اس کا قانون مکافات کسی آن بے حرکت اور معطل نہیں ہوتا' اسکا کام برابر نتائج مرتب کرتے چلے جانا ہے اور وہ یہ کام بغیر کسی و تفخے کے کرتا چلا جاتا ہے۔متواتر مسلسل ۔ پیہم ۔ جس کسی نے برقی روکا نظام متعارف کروایا بیاس کے علم میں تھا کہ جو بھی بجلی کی ننگی تاروں کو چھوئے گا لا زماً نقصان اٹھائے گا اور اس نے اور بعد از اں اس کے متبعین نے ہر کہ و مہ کومتنبہ کر دیا' دیکھوا یسی غفلت کبھی نہ کرنا ۔ اب جب تک بیخفلت د نیا میں ہوتی رہے گی اس موجد اور اس کے بیچے پیر دکاروں کے علم کی تائید ہوتی چلی جائے گی۔اب ر ہا بیدنکتہ کہ جس جس شخص کو جب جب کرنٹ پڑے گا اس کی تفصیل اس موجد کےعلم میں ہونی جا ہے تو بیہ اضافی ذمہ داری اس کے سرتھو پنے سے کیا حاصل ہو گا؟ کچھ بھی تونہیں کیونکہاس نے ایک نعمت دیلا کودے دی اور ساتھ باخبر کر دیا کہ اس کے صحیح استعال کے طریق کیا ہیں اور کھول کریتا دیا کہ غلط استعال سے تمہیں کس طرح ہلا کت کا سامنا کرنا یڑے گا'لہذاا یک لحظہ بھی غافل نہیں ہونا ور نہ ضر ورضر را تھا ؤ گے۔ اب بیرانسان کی فہم وفراست کا امتحان ہے کہ وہ

دیوانہ وار آگ بڑھا اور اینا ہاتھ حضور ﷺ کے ہاتھ میں دے دیا۔ نہاللہ نے ان میں سے کسی پر جبر کیا' نہ حضو وظیف نے انہیں مجبور کیا۔ سب اینی مرضی سے ہوا' کامل آ زادی سے ہوا۔ اس لیے تو دونوں کے مقامات الگ الگ ہیں۔ جی! اب اس مرحلے میں ضروری ہو جاتا ہے کہ <sup>• عل</sup>م خداوندی' کاکسی اور طرح سے تعین کیا جائے ۔ پیچید گی یہاں سے پیدا ہوتی ہے کہ ہم خدا کوانسان پر قیاس کرتے ہیں' بیہ ہماری کوتاہ فنہی ہے کہ ہم خیال کرتے ہیں جس طرح انسان عالم ہے اسی طرح خدا عالم ہے۔ درآ ں حالیکہ اس کا جاننا بھی انسان کے جاننے سے مختلف ہو گا جس طرح خود خدا انسان سے قطعی مختلف 'چیز' ہے ۔انسان خدا کی' نوع' سے تو ہر نوع نہیں۔ ہا را گمان ہے خدا کا جاننا اس طرح کا ہوسکتا ہے کہ اس نے اشیاء میں خواص رکھ دیئے ہیں ۔ مثلاً لوہے میں بیرخاصیت رکھ دی کہ وہ یانی میں ڈوب جائے گا' تو عالم امر میں اللہ کی طرف سے اس خاصیت کا اس طرح رکھ دیا جانا' لوہے کی 'تقذیر' ہے۔ یہی علم خداوندی ہے۔ جو دوسرے کا حق سلب کرے گا اس کی ذات کا کچھ حصہ لا ز ماً بیار ہوگا' بید تقدیر مبرم ہے' ایسا ہی ہوگا کہ بیا مرر پی ہے۔اس کے برعکس ہونہیں سکتا' خالص اس کی اپنی مرضی سے ضا بطے کی اس طرز پرتشکیل ٔ ہماری دانست میں یہی خدا کی تقدیر ہے ٔ یہی اس کاعلم ہے۔ بقول ایک مفکر قرآن: · · خدا تمہارے اعمال کو دیکھتا ہے' سے بہ مراد ہے

کہ انسان کا کوئی عمل خدا کے قانونِ مکافات کی ز د

خسارے کا انتخاب کرتا ہے یا ایمان اور عمل صالح کے مرکب 🔹 بڑے ہی اخلاص سے تعین کر رہے ہوتے ہیں۔ ہماری تمنا ے استفادہ کرتے ہوئے خوشگواریوں کا خریدار بنتا ہے؟ جب ہماری ذات میں تراز وہوجاتی ہے تو وہ ایک طرح سے متعین نتائج اپنی مخصوص مسافرت کامعین دورانی کمل کر کے 🛛 اس دعا کی قبولیت کے لئے راہ ہموار کر چکی ہوتی ہے۔ گویا د ما تونیت ہے جس برعمل کا انحصار ہے۔ اپنی خواہش کواپنے من میں فو کس کرنے سے ہی عمل کا آغاز ہوتا ہے۔اگر دعا بھی مشیت ایز دی سے ہم آ ہنگ ہواور حصول طلب کے لئے طالب کی منہاج بھی قوانین خداوندی کے مطابق ہوتو پھرید ا تصال ایسی نفسیاتی توانائی فراہم کرے گا کہ گوہر مرادخود چل كرسامنے آجائے گا۔ آكررہے گا۔ اے جذبہ دل گر میں جاہوں ہر چیز مقابل آجائے منزل کے لئے دوگام چلوں اور سامنے منزل آجائے قرآن مجید نے بھی دعاؤں کی قبولیت کو اعمال حسنہ کے ساتھ مشر و طقر اردیا ہے جو ہاتھ یہ ہاتھ دھرے منتظر فر دا ہوں ان کے نصیبے' کا کشکول سدا خالی ہی رہتا ہے۔ بیہ آیت پڑ ھئے اور غور تیجئے سو بنے اللہ نے کس درجہ شفاف الفاظ میں مسئلے کوحل کر دیا ہے۔ · · خدانے ان کی دعاؤں کا بہ جواب دیا کہ ہم نے تمہاری د عا ؤں کوہن لیا ہے لیکن تم یا درکھو ہم کسی کا م کرنے والے کی محنت کو ضائع نہیں کرتے ۔ وہ مرد ہویاعورت ۔ ہرایک کواس کے عمل کا پورابدلہ دیتے *ٽن \_``*(3:194) شاہ کاررسالت حضرت عمر فاروق ٹے دیکھئے کس طرح مشکل پتجرکویانی کردیاہے۔ · 'لوگو! سن رکھو! مجھے خلافت کا فریضہ اس لئے سونیا

خوداس کے سامنے آجائیں گے۔

ظاہر ہے اس پس منظر میں دعا کو اپنے روایتی مفہوم سے دستبر دار ہونا ہو گا۔تو پھر یہ آخری سوال بھی حل كرنا ہوگا' آخر دعا كا قرآن ميں ذكر كيوں ہے؟ اس كا مفہوم کیا ہے؟ توایک بار پھر ہم عہد موجود کے عظیم مفکر قرآن سے رجوع ہوتے ہیں وہ لکھتے ہیں:

''با دیذشین جب اینے مویشیوں کا دودھ دو بتے تو تھوڑا سا دودھ تھنوں میں باقی حچوڑ دیتے۔ یہ دود ہاس دود ھاکو پنچا تارنے کا موجب بن جاتا جسے جانور نے اوپر چڑھا لیا ہوتا۔ اس طرح چھوڑے ہوئے دود ھاکو وہ الداعیتہ کہتے۔اسی سے دعا کا مفہوم شمجھ میں آ سکتا ہے لیعنی وہ کیفیت جو انسانی جذبات کوابھارنے اوراس میں حرکت پیدا کرنے کا موجب بنے۔ جس سے اس کی مضمر توانائياں (چُھيايا ہوا دودھ) مشہود ہو کر باہرنگل آئیں' شدت آرزو ہے۔ جس کا دوسرا نام دعا "<u>-</u>~

اس عاجز کی رائے میں دعا کو اگر آرزو سے موسوم کردیا جائے تو سارا مسلہ طرفتہ العین میں حل ہو جائے گا۔ آرز و دراصل ہماری مراد کی تعیین کا دوسرا نام ہے۔ جب ہم سچی د عاکر رہے ہوتے ہیں تو فی الحقیقت اپنی طلب کا

حبيب الرحمن گیا ہے کہ میں تمہاری دعاؤں کوخدا تک پنچنے سے خود اینے ہاتھ سے لکھتا ہوں نامہُ اعمال روک دوں پے'' سۇ دست غيب كاڭچھاس ميں شائبہ بھى نہيں لیکن صد افسوس که ہما را مٰدہبی پیشوا اس قول عمرٌ کو جی جاہ رہا ہے زندگی کا کافی حد تک حقیقی شعور اینے خطبے میں دہرا نابھی گوارانہیں کرتا۔ کیوں کرے گا کہ ر کھنے والی ایک باعمل قوم کے طرزِ احساس کا یہاں حوالہ دیا اس سے مخصوص مذہبیت کی ساری عمارت اسے آبن واحد میں جائے شاید کوتا پی ذوق عمل کے باب میں اس جا نکاری کا ز میں بوس ہوتی نظر آتی ہے۔ باقی ہیہ ہونہیں سکتا کہ ایسی دعا کی جائے جوقوانین ا ہتمام ہو سکے کہ جہاں باز وسمٹتے ہیں آخر صیاد وہیں کیوں خداوندی سے مطابقت نہ رکھتی ہوا ور اللہ اسے قبول کر لے' ہوتا ہے؟ مثلاً کسی څخص کی ٹا نگ کٹ جائے اوراس کا مرشد مدت العمر جسٹس (ر) ڈاکٹر جاوید اقبال اپنی خود نوشت یخ بستہ یانی میں کھڑا ہوکر دعائیں کرتا رہے کہ اس مرید کی نئی سوا نح عمری میں لکھتے ہیں ۔ ٹانگ اُگ آئے تو اپیا ہم حال نہیں ہو گا' کبھی نہیں ہو گا۔ ''سات آٹھ سال کی (ایک چینی) بچی دیوار چین د کیھنے کے موقع پر ہمارے ہمراہ گئی ......راستے میں ا قبال بھی دانائے رازتھا' دیکھئے کیسی پتے کی بات کہی ہے۔ بری دعا سے قضا تو بدل نہیں سکتی میرے ساتھ باتیں کرتے ہوئے اس نے یوچھا: مگر ہے اس سے بیمکن کہ تُو بدل جائے · · کیا آپ کے ہاتھوں میں ستارے ہیں ؟ · میں نے تری دعا ہے کہ ہو تیری آرزو یوری اس کے سامنے اپنے دونوں ہاتھ کھول دیئے۔ کہنے گی: ''آ پ کے ہاتھوں میں ستارے نہیں کیونکہ مری دعا ہے تری آرزو بدل جائے آ یہ مزدوری کے لئے اپنے ہاتھ استعال نہیں اگر کوئی بیر کیج کہ ایک شخص اللہ کے حضور گڑ گڑ ا کر کرتے۔ پھر اس نے اپنے ہاتھ کھول کر مجھے د ما کرے'' اے اللہ! تو مجھے ایک عدد کا میاب ڈ ا کہ مار نے کی توفیق عطا فرما۔' اور پھر وہ ایک نہایت کا میاب ڈا کہ دکھائے جن میں مشقت کے سبب گٹھے بڑے ہوئے ڈالنے میں کا میاب ہوجائے تو کیا اس کی دعا قبول نہیں ہوئی تھے۔ میں نے یو چھا۔'' بیستارے آپ کے ہاتھوں حالانکہ وہ قانون خداوندی کے سراسر خلاف تھی؟ تو اس کا میں کیسے آ گئے؟''اس نے جواب دیا۔'' میں اپنے اسکول میں پڑھائی کے بعد روز تین گھنٹے زمین کی جواب سوال میں ہی موجود ہے کہ ہم جو کرتے ہیں بھلایا برا' اس کے ذمہ دار ہم خود میں' محمود یا مذموم نتائج اعمال میں گوڈی کرتی ہوں' اس میں بھل ڈالتی ہوں' سبریاں اگاتی ہوں انہیں یانی دیتی ہوں۔ میرے ہاتھوں چیچے ہوتے ہیں نہ کہ اللہ کی بے قاعدہ رضا میں ۔ بقول قاضی کیا ہاتھ آتا؟ اپنی بے شار امیدیں اور فکر خدا کے سامنے نہ رکھو جن درواز وں کی چابیاں اس نے تہمارے سپر دکر رکھی ہیں' وہ درواز ے کھو لنے کے لئے منتیں نہ کر و' بلکہ تم اپنے دلوں کی وسعت میں اس کی جنتجو کر و' کیونکہ دل کی وسعت میں ہر وہ اچھی یا بری شے موجود ہے جس کی بھوک اور پیا س تہمیں محسوس ہوتی ہے۔'

اور ہاں دوستو! یہ ظالم اللیس پہلا شخص تھا جس نے گراہی کواللہ سے منسوب کیا تھا جب اللہ نے اس کی فہماکش کی کہ تو نے راہ معصیت کیوں اپنائی تو وہ ہڑی ڈھٹائی سے بولا! میں نے لغزش کب کی ہے تو نے مجھے گراہ کیا ہے ہوں' سب کچھ تو ہی کرتا ہے۔ گویا جو خود اپنے کئے کی ذمہ ہوں' سب کچھ تو ہی کرتا ہے۔ گویا جو خود اپنے کئے کی ذمہ داری قبول کر نے کو تیار نہیں ہوتا وہ مش عز ازیل خود پر اپنے قرآ تی بڑی وضاحت سے ہر فر دکو اس کے اعمال کا ذمہ دار قرآ تی بڑی وضاحت سے ہر فر دکو اس کے اعمال کا ذمہ دار مرتب قراردیتی ہیں۔ (1) نہ صدیب میں اسل مرتب ہوتا ہے۔ (2) جہار انھیب تمہارے اپنے اعمال سے مرتب ہوتا ہے۔ (2) جیراء ہیں ای مرتب دی تا ہے ہوں (28:9) جیسا کرو گے و بیا بھرو گے۔

قارئین محترم! ہے تو بیذاتی سی بات کیکن آپ کی اجازت سے عرض کرنا چاہتا ہوں جانے وہ کون سی ساعت تھی جب نفد ریکا مسلہ اس عاجز کا مسلہ بن کررہ گیا۔اپنی عمر کے کامل بیس برس اس مسلے کو سمجھنے میں صرف کر دیئے۔ جو

میں ستارے اسی مز دوری کا انعام ہیں ۔'' پھر میں نے یوچھا۔''اگر بارش نہ ہوتو کیا آپ دعا مانگی ہیں؟'' کہنے گگی۔ دعا مانگنا تو بھیک مانگنا ہے۔ ہم لوگ سی سے کچھنہیں مانگتے بلکہ اپنے باز دؤں کے زور سے خودز مین کھود کریانی نکال لیتے ہیں۔'' لگتے ہاتھ میخائل نعیمی کی'' کتاب میر داد'' سے بہ چندسطریں بھی پڑھ لیں' شایدا ورروشنی ہوجائے۔ '' کیا چا بی قفل کے استعال کا جوا زنہیں ہوتی ؟ کیا قفل جابی کے استعال کاحق نہیں دیتا؟ کیا جابی اور قفل دونوں دروازے کے استعال کے لئے جواز نہیں ہوتے ؟ جب بھی تم چا بی گنوا بیٹھو یا کسی بے ٹھکانے رکھ بیٹھوتو ہر بارلوبار کے پاس جا کراصرار کرنے کی جلد بازی نہ کرو۔لو ہارا پنا کا م کر چکا ہے اس نے وہ کام بخو بی انجام دے دیا ہے۔اس سے وہی کام بار بار کرنے کی تاکید نہ کرو۔تم اپنا کام انجام دو۔لوہارکو پریثان نہ کرو کیونکہ تم سے فارغ ہوکرا سے اور بھی کا م کرنا ہیں .....اگراینی ربو ہیت کا بیج تمہیں دینے کے بعد' تمہارے بجائے' تمہارے رب نے آپ ہی اس بنج کی پر ورش کرنی ہوتی تو تم میں کیا صلاحیت ہوتی اور پھر تمہاری زندگی میں تمہارے لائق کام ہی کیا رہ جاتا؟ اگر تمہارے کرنے کے لئے کچھ بھی باقی نہیں رہ جاتا اور پچه کرنا تھااور وہ خدا ہی کوتہ ہاری خاطر کرنا تھا تو تمہاری زندگی کا مقصد ہی کیا ہوتا؟ تمہاری دعا سے

قلب بروانہ میں شمع فروزاں کے انداز و اسلوب جذب کر لینے کا وجد انگیز و رقص آ فریں جوش و خروش یعنی انسانی خودی کا اپنی متنا ہیت کولا متنا ہیت (حیات جاوداں) میں بدل لینے کا بے تابا نہ ولولہ اوراسی ولولہ کی تسکین کے لئے قطرۂ شبنم کی' سورج کی شعاعوں سے بازوئے شاہیں کی طلب ۔ بغور د کیھئے تو ایمان' دعا اور عمل تینوں ایک ہی شمع کی کرنیں اورا یک ہی پھول کی پنگھڑیاں ہیں ۔ ایمان اس حقیقت کے اعتر اف کا نام ہے کہ انسانی سیرت کی بلندی کا راز' نظام عالم کے مرکز وخوبی سے ہم شد پرتڑ بے ہے اور عمل اس ترشپ کا زندہ مظا ہرہ اور اس کے صول کے لئے کوشش پیم ۔'' آرٹیکل پڑھا، جس سے بات کی، نتیجہ پیچیدگی کے بڑھنے کی صورت میں ہی سامنے آیا۔ آخر دو دہائیوں کے بعد ایک کتاب ہاتھ لگی وہ واقعی ''کتاب التقدیز' ثابت ہو گی۔ میں الحمد الله کہ اس کی وساطت سے سارا مسلہ حل ہو گیا۔ میں نے مرقو مہ سطور میں اسی معرکہ آراء کتاب کے عظیم معارف کو اپنے الفاظ میں پیش کرنے کی جسارت کی ہے۔ دل چا ہتا ہے دعا کے مضمون کا اختنام بھی اپنی اسی محسن کتاب کے دلر با الفاظ میں کروں۔

''دعا کیا ہے؟ سازِ فطرت کے نغمہ ازل سے ہم آ ہنگ ہونے کی حسین تمنا ہ عروسِ حقیقت کے حسنِ جہاں آ را و جاں نواز کی دکش رعنا ئیوں سے یکرنگی کی مچلق ہوئی آ رز و۔ چکور کے سینے میں چا ند کوا پنے اندر سمو لینے کی کہکشاں گیروفلک پیا'والہا نہا منگ۔

بسمر الله الوحمرن الرحيمر

سأتنس اورايمان بالغيب

سب سے پہلےا سے سمجھ لینا جاہئے کہ قرآن کریم 🛛 اختیار کرو۔ فوق الفطرت حقیقوں میں' سب سے سرفہرست کی رو ہے'' ایمان'' کسی صداقت کو بلا سویے شمجھ آنکھیں 🛛 اللہ کی ہتی ہے۔ اس کے متعلق رسولٌ اللہ سے کہا گیا کہ بندكر ب مان لين كانام نهيس - اس ب نزديك سي دعوى كو اعلان كردوكه ادعوا الى الله علي بصديرة انا علم وعقل کی روسے پر کھ کر' قلب ود ماغ کے پورے اطمینان ومن اتب عنہی (108:108) ۔ میں جوخدا کی طرف ایپا کرتا ہوں اور میر بے تبعین بھی ایپا ہی کریں گے۔اب ظاہر ہے کہ جو دعوت علیٰ وجہ البقیرت دی جائے گی اسے ہبر جال عقل وفکرا ور دلائل و براہین کی روہی سے مانا جائے \_6

فوق الفطرت (غير مرئي) حقيقتوں ميں دوسرا مقام حیات بعدالممات کا ہے' جسے آخرت سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ اس سلسلہ میں قرآن کریم میں ہے کہ کذالک بدین الله لكم الايات لعلكم تتفكرون في الددنيا والاخررة (2:219) - اسطرح خدا تمہارے سامنے واضح ''علامات'' لاتا ہے تا کہتم دنیا اور آخرت میں غور وفکر کرسکو۔ (محسوس علامات سے غیر مرئی حقيقتوں تک کیسے پہنچا جاتا ہے' اس کے متعلق ہم ذرا آگ

چنانچہ وہ مومنین کی خصوصیت ہو بتا تاہے کہ۔ البذيين اذا ذكروا ببايبات ربهم لم يخروا عليها صما وعميانا. (25:73)'' یہ وہ لوگ ہیں کہ جب ان کے سامنے (اور تو اور ) آیات خداوندی بھی پیش کی جاتی ہیں توان پر بھی اند ھے اور ہبر ہے بن کرنہیں گریڑتے (انہیں عقل وفکر کی رو سے قبول کرتے ہیں )''۔ وه اربا<sup>عل</sup>م و<sup>عق</sup>ل اورابل ایمان کو **مسر ادف** المحض قرارديتا ب-جب كهتا ب كه فاتقوا الله يا اولى الالباب الذين امنوا (65:10)-ا \_ ارباب عقل وفكر ُ يعنى ا \_ ايمان والو! تم خدا كا تقوي ل

اداره

چل کر عرض کریں گے۔ سردست آپ بید کیھئے کہ) قرآن کریم نے دنیا نے محسوسات کے متعلق ہی نہیں بلکہ اس کے ساتھ '' آخرت' کے متعلق بھی غور دفکر سے کام لینے کی تا کید کی ہے۔لہذا' قرآن کی رو سے' آخرت پرایمان بھی اندھی عقیدت کی بنا پر نہیں لایا جاتا' اس صداقت کوغور دفکر کے بعد تسلیم کیا جاتا ہے۔

ان تصریحات سے واضح ہے کہ قرآن کریم کی رو سے ایمان 'کسی حقیقت کو بلا سو چہ سمجھے' اور بلا دلیل و ہر ہان مان لینے کا نام نہیں ۔ یہ علم و بصیرت کی بناء پر' صداقت پر یقین محکم کا نام ہے ۔ ایمان کا ترجمہ (Faith) نہیں' یقین محکم کا نام ہے ۔ ایمان کا ترجمہ (Faith) نہیں' (Conviction) کا لفظ اس کے مفہوم سے زیادہ قریب ہے۔ ہماری بنیا دی غلطی سے ہے کہ ہم قرآ ٹی اصطلاحات کا ترجمہ انگریز کی کے ان الفاظ سے کر دیتے ہیں جو عیسائیت ترجمہ انگریز کی کے ان الفاظ سے کر دیتے ہیں جو عیسائیت قرآن کا سا رامفہوم بدل جاتا ہے اور تو اور' ہم نے اسلام کو بھی ایک (Religion) نہیں' دین ہے اور دین کے لئے اسلام (Religion) نہیں' دین ہے اور دین کے لئے

''ایمان بالغیب'' میں دوسرا لفظ غیب ہے جس کا ترجمہ (Un-Seen) کیا جاتا ہے۔قرآن کریم نے یہ لفظ (غیب)' شہادۃ کے مقابلہ میں استعال کیا ہے۔ اس لئے غیب' نامشہود کو کہیں گے۔ لیکن نامشہود کی دوشقیں ہیں۔ایک تو وہ نامشہود حقیقتیں ہیں جو کبھی مشہود کی دوسری

قتم الیی حقیقتیں ہیں جواگر آ ج غیر مشہود ہیں تو ہوسکتا ہے کہ کل کو جب انسان کاعلم اور آ گے بڑھے وہ مشہود ہو جا نمیں۔ مثلاً قر آ ن کریم' اقوام گذشتہ اور انبیا ع سابقہ کے بعض حالات بیان کرنے کے بعد کہتا ہے کہ **ذالک م** ن ''غیب' کی خبریں ہیں جنہیں ہم نے تیری طرف وحی کیا ہے۔ نزول قر آ ن کے زمانے میں' تاریخ نے ہنوز ان واقعات پر پڑے ہوئے پردے نہیں اٹھائے تھے۔ اس لئے ان کا تعلق ''غیب' سے تھا۔ ہو سکتا ہے کہ جب تاریخ ان کا تعلق ''غیب' کے تو یہ واقعات تاریخ کے مشہود ان کا تعلق ''غیب' کے تو یہ واقعات تاریخ کے مشہود ان کا تعلق ''غیب' ہے تو یہ واقعات تاریخ کے مشہود ان مان ہو ہیں جوایک وقت میں نامشہود ہو جاتی ہیں۔ نو تیں بھی آ جاتی ہیں جوایک وقت میں نامشہود ہو جاتی ہیں۔ نامشہود کے مشہود ہونے کا یہی وہ طریق ہے جس کی طرف انشارہ کرتے ہو بے قر آ ن کر یم نے کہا ہے کہ:

سنريهم اياتنا في الافاق وفي انفسهم حتى يتبين لهم انه الحق (41:53)-

''ہم انہیں انفس وآ فاق میں اپنی نشانیاں دکھاتے جا <sup>ن</sup>یں گے تا آ نکہ یہ حقیقت واضح ہو جائے کہ قرآن کا ہر دعویٰ صدافت پر مبنی ہے۔' ''غیب'' کی ایک اور قتم بھی ہے جس کا سمجھ لینا

نہایت ضروری ہے۔ طبیب آپ کو ایک نسخہ لکھ کر دیتا ہے جس کا تیار کرنا بڑا دفت طلب ہے۔ اس کے ساتھ ہی وہ انسان کی فطرت کے اندرموجود ہیں۔ دوسر نظریہ کی رو گا۔ان قوانین پرایمان لائے بغیرُ سائنٹسٹ ایک قدم نہیں

قانون کا سرچشمہ عالم نامشہود ہوتا ہے اور اس کے نتائج محسوسات کے پیکروں میں سامنے آتے ہیں اس لئے قانون پرایمان' نامحسوسات پرایمان لانا ہےاوراب تو سائنس ہمیں بیر بھی بتاتی ہے کہ جن چیز وں کو ہم محسوس شکل میں اپنے سامنے دیکھتے ہیں ان کی اصل و بنیا دغیر مرئی اور غیر محسوس دنیا سے تعلق رکھتی ہے۔ اب مادہ (Matter) سمٹ کر توانا ٹی محض (Pure Energy) بن کررہ گیا ہے جو یکسر نامحسوس ہے۔ سرآ رتھرا پڑنکٹن ہمارے دور کا ایک عظیم عالم طبيعيات گزراہے۔ وہ اپنی کتاب Science And) The Un-Seen World يين اس باب ميں لکھتا ہے: '' میں نے ابھی ابھی عرض کیا تھا کہ سائنس کواب اس امریر اصرارنہیں رہا کہ حقیقت عبارت ہے محسوسیت سے ۔ یوں بھی جہاں تک اس کے لغوی معنوں کا تعلق ہے' مادیت کا عرصہ ہوا خاتمہ ہو چکا ..... اب دنیائے سائنس کا رجحان اس طرف نہیں کہ ہر شے کو مادہ ہی کی ایک شکل قرار دیا جائے۔ مادہ کا رہ ہج اں طبیعات سے بہت پنچ گر

ایسے پر ہیز تجویز کرتا ہے جن سے آپ کواپنے آپ پر بڑی کڑی پابندیاں عائد کرنی پڑتی ہیں۔ آپ یقینی طور پرنہیں سے بیسمجھا جاتا ہے کہ انسان نے تجربات کے بعد انہیں کہہ سکتے کہ اس نسخہ کے استعال اور طبیب کی ہدایات برعمل 💿 دریافت کیا ہے۔ بید دریافت کیسے بھی ہوئے ہوں' بید حقیقت کرنے ہے آپ کو شفا ہوجائے گی۔لیکن اگر آپ کو طبیب سے کہ ان کے اپیا ہونے کے متعلق کوئی دلیل یا توجیہہ پیش کی صداقت پر ایمان ہے' تو آپ ان تمام مشقتوں کو سنہیں کی جاسکتی۔ بس بیا یسے ہیں اورانہیں ایپانسلیم کرنا ہو برداشت کرنے کے لئے تیار ہو جائیں گے۔ اس کے بعد' نتائج بتادیں گے کہ حکیم صاحب نے جو کچھ کہا تھا' بالکل ٹھیک 🛛 اٹھا سکتا۔ تھا۔لہذا' کسی فارمولا' کسی قانون' کسی ہدایت کےان دیکھے نتائج پریفتین کرنے کا نام بھی ایمان بالغیب ہے۔ بدغیب' نتائج سےمشہودین جاتا ہے۔ دنیائے انکشافات کی ساری عمارت اسی ایمان بالغیب پراستوار ہوتی ہے۔ \*\*\* اب آ یئے سائنس کی طرف۔ یہ کہنا بھی درست نہیں کہ: سائنس میں ایمان کوکو ئی دخل نہیں اور (1)سائنس کاتعلق صرف محسوسات (عالم مشہود) سے (٢)

> علوم سائنس کی ساری بنیاد ان اساسی قوانین پر استوار ہوتی ہے جنہیں (Axioms) کہا جاتا ہے۔ ان قوانین کے متعلق کوئی بینہیں بتا سکتا کہ بیر کیوں ایسے میں' کائنات میں کیسے موجود ہیں اور کہاں سے آ گئے ہیں۔ان کے متعلق پیشلیم کرنا پڑتا ہے کہ بیہ موجود ہیں اورایسے ہیں۔ انسان کوان کاعلم کیسے ہوا' اس کے متعلق مختلف نظر بئے ہیں۔ ایک نظریہ کی رو سے پیشلیم کیا جاتا ہے کہ یہ قوانین خود

-4

گیا ہے۔ اس کا ربحان میہ ہے کہ ہر شے کو قانون فطرت کے عمل درآ مد ہی کی ایک شکل گھہرائے اور قانون فطرت سے مراد کچھ ایسے قوانین میں جیسے ہندسہ میکانیت اور طبیعات میں رائح ہیں ..... قانون سائنس کی یہی ہمہ گیر سیادت ہے جس کوآ ج کل مادیت سے تعبیر کیا جاتا ہے۔'

لہٰذا' سائنس کے متعلق میہ کہنا کہ اس کا تعلق عالم محسوسات سے ہے' ایک فرسودہ خیال ہے۔ سائنس' در حقیقت حصول علم یا ادراک حقیقت کے ایک خاص طریق کا نام ہے۔اس طریق کی عمارت ان بنیا دوں پر رکھی ہے کہ: (۱) به سارا سلسله کائنات نخیر متبدل قوانین کی زنجیروں میں جکڑا ہوا ہے۔ (۲) محسوس اشیاء کے مطالعہ اور مشاہدہ سے ان قوانین کی صداقت کاعلم حاصل ہوجا تاہے۔اور (۳) جب اور جہاں ان قوانین پڑمل کیا جائے گا' وہی نتيجه مرتب ہوگا۔ سائنس کی بیر بنیا دیں خود قرآن کی مہیا کر دہ ہیں ۔ وہ کہتا ہے کہ: وسخرلكم ما في السموات وما في **الارض جميعا منه** (45:13) ـ · · کا ئنات کی پیتیوں اور بلندیوں میں جو کچھ ہے' اسے ہم نے تمہارے لئے قانون کی زنچروں میں

جکڑرکھاہے۔''

اب ریاان قوانین کو دریافت کرنے کا طریقہ تو اس کے لئے قرآن نے ' 'علم'' کولا یفک قرار دیا ہے۔علم کی (Definition) اس کے نز دیک کیا ہے۔ یہ بڑے غور سے دیکھنے کی چیز ہے۔وہ کہتا ہے کہ: لا تقف ما ليس لك به علم ان السمع والبصر والفوادكل اولئک کان عنه مسؤلا (17:36)۔ <sup>•• ج</sup>س بات کاتمہیں علم نہ ہو' اس کے پیچھے مت لگا کرو۔ یا درکھو۔تمہاری ساعت' بصارت اور قلب' ہرایک سے اس کی بابت یو چھا جائے گا۔'' آپ سوچۂ کہ' بعلم'' کی پیر (Definition) بعینہ وہی نہیں جسے سائنس پیش کرتی ہے۔ ساعت و بصارت سے مراد ہیں انسانی حواس ( Senses )۔ ہمارے حواس ٔ اشیائے کا ئنات کے متعلق معلومات ( Data ) فراہم کرتے ہیں' اورانسانی قلب (Mind) ان معلومات سے نتائج اخذ کرتا ہے۔اس کو سائٹیفک طریق حصول علم کہا جاتا ہے۔ باقی رہا اس بات کا ٹیسٹ کہ جس نتیجہ پر انسان پہنچا ہے وہ صحیح ہے یا غلط' تو قرآن نے اس کے لئے (Pragmatic Test) تجویز کیا ہے۔ یعنی تم اس پر عمل کرو۔ نتائج خود بخو د اس کی صحت وسقم کا ثبوت بہم پہنچا دیں گے۔ چنانچہ قرآن کریم میں رسول اللہ طلیقہ سے کہا گیا کہ دین کا پروگرام پیش کر دینے کے بعد' آپ اپنے مخالفین سے کہہ دیجئے کہ اگرتم اس کی صداقت پراس طرح یقین نہیں کرتے تواس کا دوسراطریق ہہ ہے کہ:

يقوم اعملوا على مكانتكم اني عامل فسوف تعلمون من تكون له عاقبة الدار. ''اے میری قوم! تم اپنے پروگرام کے مطابق کام کئے جاؤ۔ میں اپنے پروگرام کے مطابق کام کرتا ہوں۔ نتائج خود بخو دبتا دیں گے کہانجا م کس کا اچھا ہوتا ہے۔'

آپ دیکھئے کہ کیا حصول علم کا پیطریق 'اوراس کی کہتا ہی انہیں ہے جنہیں آج کی اصطلاح میں (Scientists) سائنس دان کہا جاتا ہے۔ سورہ فاطر میں ہے:

· · کیا تونے اس برغور نہیں کیا کہ خدا با دلوں سے بارش برسا تا ہے تو اس سے انواع واقسام کے پھل اورفصلیں اگتی ہیں ۔ پھریہاڑ وں یرغور کرو کہان کی چٹانوں پر کس طرح رنگارنگ کے خطے ہوتے ہیں۔ كوئى سفيد كوئى سرخ 'كوئى كالا بھجنگ' ۔

اوراسی طرح انسانوں' مویشیوں اور دیگر جاندار جھکتے ہیں جو'ان پرعلم وبصیرت سےغور وخوض کرتے ہیں۔ یہی وہ لوگ ہیں جنہیں''علماء'' کہلانے کاحق حاصل ہے۔'' -(35:27-28)

فطرت کے ان محسوس حقائق وشواہد کو قرآن نے ''آیات'' کہہ کریکارا ہےاوراس میں ایک عظیم نکتہ یوشیدہ ہے۔ ہم پہلے بتا چکے ہیں کہ غیر مرئی اور غیرمشہو دحقیقتیں' محسوس طوریر ہمارے سامنے نہیں آ سکتیں ۔ان کے ادراک کاایک ہی طریقہ ہےاور وہ بد کہ محسوس مظاہر (علامات) پر غور وفکر سے انسان غیر مرئی حقائق کے متعلق علم حاصل کرے۔ آپ رات کے وقت کسی صحرا میں کھڑے ہوں جہاں آبادی کا نام ونشان تک نہ ہو۔ آپ کو دورکہیں آگ صحت کے پر کھنے کا بیر معیار 'بعینہ وہی نہیں جسے آج سائٹیفک 🔹 نظر آئے۔ اس سے آپ انداز ہ لگا لیں گے کہ وہاں کوئی طريق انكشافات كهاجاتا ہے۔ يہى وجہ ہے كەقر آن' علاء'' 🛛 انسان ہے۔ آگ اورانسان ميں بظاہر كوئى تعلق نہيں ۔ليكن آگ علامت بنتی ہے اس امر کی کہ وہاں انسان ہے۔اسی کو آیت کہتے ہیں۔ فطرت کے محسوس مظاہر' آیات بنتے ہیں فوق الفطرت نامشہود حقیقتوں کی۔ اسی سے ذہن انسانی کا

رخ عالم مشہود سے عالم غیب کی طرف منتقل ہوجا تا ہے۔ اب ایک قدم آ کے بڑھنے۔ قرآ ن کہتا ہے کہ جس طرح طبيعي دينا كے متعلق خدا كے مقرر كردہ اٹل قوانين ہیں'اسی طرح خودانسانی دنیا کے متعلق بھی غیرمتبدل قوانین ہیں۔جس طرح طبیعی دنیا کے قوانین کی یابندی سے تعمیری بتائج مرتب ہوتے ہیں' اوران کی خلاف ورزی سے تخریب مخلوق کی بھی کتنی ہی قشمیں ہیں۔ ( بیر حقائق تو سب کے ہوتی ہے اسی طرح انسانی دنیا ہے متعلق قوانین کے مطابق سامنے ہوتے ہیں لیکن ) ان کی عظمت کے سامنے وہی لوگ نظام معاشرہ متشکل کرنے سے انسانیت آگے بڑھتی ہے اوران کی خلاف ورزی سے اس کا ارتقاءرک جاتا ہے جس کا نتیجہ فساد ہوتا ہے۔قوانین فطرت کی طرح' انسانی زندگی ے متعلق قوانین بھی' انسانوں کے خودسا ختر نہیں' خدا ہی کے

'' کیاتم الکتاب ( ضابطہ توانین ) کے ایک حصہ پر ایمان لانا اور ا سکے دوسرے حصہ سے انکار کرنا چاہتے ہو؟ یا درکھو! تم میں سے جوبھی ایسا کر ےگا' اس کا نتیجہ اس کے سوا کچھنہیں ہو گا کہ وہ دنیاوی زندگی میں ذلیل ہو گا اور اخروی زندگی میں شدید ترین بتاہی میں مبتلا ۔''(2:85) سيكولر نضور حيات ميں قوانين فطرت يرايمان لايا جاتا ہے اور مستقل اقدار سے کفر برتا جاتا ہے۔ اس کا نتیجہ '' مذہب'' میں قوانین فطرت سے کفر برتا جاتا اور دین مین قوانین فطرت اور مستقل اقدار ہوگا۔ مغرب نےمستقل اقدار خداوندی کوفراموش کر رکھا ہے۔اورمسلمان صدیوں سے'' مذہب'' کا پیروبن چکا ہے۔ دین نہ وہاں ہے نہ یہاں۔ (بیقر آن کی دفتین میں اس سے ظاہر ہے کہ قوانین فطرت (علوم محفوظ ہے) جب تک انسان' دین برعمل نہیں کرتا' انسانیت

مغرب زنو بگانهٔ مشرق مهمه افسانه وقت است که در عالم نقش دگر انگیزی

متعین فرمود ہ ہیں ۔ چونکہ مشاہد ہ' مطالعہ' اور تج یہ کی رو سے قوانین کے انکشاف میں بڑا کمبا عرصہ درکار ہوتا ہے اس لئے انسانی مشقت کو کم کرنے کے لئے انسانی زندگی سے متعلق قوانین بذریعہ وحی عطا کر دیئے گئے ۔قوانین فطرت اور انسانی زندگی سے متعلق قوانین میں بیوفرق' صرف ان کے طریق تعلیم میں ہے۔اس کے بعد دونوں کوغور دفکرا ورعلم وبصیرت کی رو سے شمجھا جا تا اور عملی نتائج کے ذیریعے برکھا جاتا ہے۔مغرب کی غلط تکہی پیتھی (اور ہے) کہاس نے قوانین فطرت کی اہمیت پر تو اس قدر زور دیالیکن انسانی 🛛 خلاہر ہے۔ زندگی کے متعلق قوانین کو یکسرنظر انداز کر دیا' اور معا شرہ کو اینے خود ساختہ قوانین کے مطابق متشکل کرنا شروع کر دیا 🛛 ہے اور (بزعم خولیش) وحی خداوندی پرایمان لایا جاتا ہے۔ جس کا نتیجہ وہ جہنم ہے جس میں دنیا اس وقت مبتلائے عذاب 👘 اس کا نتیجہ بھی ظاہر ہے۔ ہے۔قرآن نے قوانین فطرت اورانسانی زندگی سے متعلق قوانین دونوں' کی اہمیت پرز وردیا۔ان کے اس امتزاج کا 🛛 خداوندی' دونوں پر ایمان لایا جاتا ہے۔ اس کا نتیجہ کیا ہوتا نام **ال۔ دیس**ن ہے۔ ہم الدین کی (Definition) ان ہے 'اس کے لئے تاریخ کے اوراق کو چودہ سوسال پیچھے پلٹا نا الفاظ میں کر سکتے ہیں کہ:

· ' فطرت کی قو توں کو *مسخر کر کے* انہیں مستقل اقدار خداوندی کے مطابق صرف کرنے کا نام الدین "-<u>~</u>

سائنس ) اورمستقل اقدار ( وحی ) کوالگ الگ کیا ہی نہیں جا 💿 تباہیوں سے نہیں پچ سکتی ۔ یہی وہ حقیقت ہے' جس کی طرف سکتا۔اگران میں ثبویت (Duality) پیدا کر دی جائے تو اشارہ کرتے ہوئے اقبال نے کہا تھا کہ پ اس کا جونتیجہ مرتب ہو گا اسے قرآن کے الفاظ میں سنئے۔ سورہ بقرہ میں ہے:

علامه يرويز سي تعلق

علامہ آئی۔ آئی۔قاضی کے تاثرات

حيدرآباد ميں بزم طلوع اسلام كے ذيلى كنوشن (منعقدہ نومبر 1960ء) كے موقعہ پر علامہ غلام احمد پرویز كے خطاب كے بعد صد مِجلسه علامه آئى ۔ آئى ۔ قاضى سابق واكس چانسلر سندھ يو نيور سٹى نے ايك مختصر تقرير كى تھى ۔ علامہ قاضى كا اس سرز مين (سندھ) كے رہنے والوں كے دل ميں جو مقام ہے اس كے متعلق كچھ كہنے كى ضرورت نہيں ہے ۔ انہوں نے اس تقرير ميں پرويز صاحب كو جو خراج تخسين پيش كيا وہ ان ہى كے الفاظ ميں درج ذيل ہے:

> "میں اس مجمع کے سامنے اپنی ذاتی شہادت پیش کرنا چاہتا ہوں کہ بیمرد درولیش (پرویز صاحب) پیپس تمیں برس سے مسلسل قرآن کی آ داز بلند کر رہا ہے۔ ایسی آ داز جو کسی ادر جگہ سے ہمارے کا نوں میں نہیں پڑتی لیکن قوم ہے کہ جاگنے کا نام نہیں لیتی۔میری آپ سے ایک ہی نصیحت ہے اور دہ یہ کہ شیخص جس قرآ نی طریق کی آپ کو دعوت دے رہا ہے اگر آپ نے اس کا انتباع کرلیا تو آپ کو موجودہ مصائب سے نجات مل جائے گی۔ قرآ نی راستے کے علادہ نجات دستادت کی کوئی راہ نہیں۔"

(بحواله طلوع اسلام نومبر 1960ء)

بسمر الله الرحمين الرحيم

درود کا قرآتی مفہوم نامور فرانسیسی عالم موسیو گاسٹن گارنے اسلام کی حقانت پر بحث کرتے ہوئے کہا: ''جولوگ موجودہ زمانے کے لئے قرآن کو کلمل قانون تسلیم نہیں کرتے ان مفکرین کو جاہے کہ وہ اپنے گریبان میں جھانگیں کہ دہ اپنے عکسالی نظریات سے اسلام اور مسلمانوں کےخلاف غداری تونہیں کررہے؟''

خدائے جلیل نے اپنے بندوں سے جو پچھ کہنا تھا آخری ہیں۔ کیا ایمان اسی کو کہتے ہیں؟ ہم نے اس سحاب کرم کی طرف مرتبہ کہہ دیا۔ شرف انسانیت کی بھیل کے لئے جو قوانین دیئے سے اپنے لب بند کر کے دنیا کے ہر چشمہ تہذیب وتدن کو آزما کر جانے نتھے وہ اپنی انتہائی شکل میں دے دیئے گئے۔اب اس کے 🛛 دیکھ لیا۔ کیاکہیں سے آب حیات کی ایک بوند بھی ہمارے لئے وجہ بعدانسان کواپنی منزل مقصود تک پہنچنے کے لئے کسی دوسری مشعل راہ 💿 سیرانی ہوئی؟ کیا اس کے بعد بھی وقت نہیں آیا کہ ہم پھراسی ابر کی ضرورت اور کسی مادی طریقت کی احتیاج نہ رہی۔اب انسانیت 💿 نیساں کی طرف رجوع کریں جن کی گہر افشانیوں نے ایک بار کے مقام بلند تک پہنچنے کے لئے وہی ایک صراط<sup>متنق</sup>یم ہے جس پر ہماری زمین مردہ کواس طرح زندگی اور شادایی عطا کی تھی کہا*س سے* 

مسلمان قرآن اورنبی اکر ﷺ کے اسم گرامی کے ساتهوا بی نسبت ضرورر کھتے ہیں لیکن نسبت رکھنےاورا یمان رکھنے میں بڑا فرق ہے۔ ایمان رکھنے کے معنی بد ہیں کہ قرآ ن کے اصولوں کوزندگی کا نصب العین بنایا جائے اور اس ضابطہ حیات کے سامنے سرتسلیم ٹم کر دیا جائے۔اس کی وضاحت قرآن نے اس مقام يركردي جهال حضو والتله كورحت العالمين كهاب فرمايا: قل انما يوحى الى انما الهكم اله واحد فهل انتم مسلمون (21:108)۔

اس ذات اقدس واعظم کے نقوش قدم جگمگ جگمگ کررہے ہیں ۔ ساری دنیایر بہارآ گئ تھی۔ اورجنهين ديكه كرمز جبير وبصير يكارا لحقاب كه:

> مقام خولیش اگر خواہی دریں دیر جق دل بند و راه مصطفاً رو ہماراایمان: ہمیں اچھی طرح سمجھ لینا جا ہے کہ اس قرآ نی نظام کے سواجسے حضور رحمتہ للعالمین نے ساری دنیا کے لئے وجہ شادای قلب و نگاہ بنایا تھا' انسان کے لئے نحات وسعادت کی کوئی راہ نہیں۔لیکن ہم نے اس قرآن کوغلافوں میں لپیٹ کرر کھ چھوڑا ہے اوراین راہ نمائی کے لئے دوسرے دروازوں پر جبہ سائی کرتے

واختیار کے تمام سابق معیار (جس کی لاٹھی اس کی بھینس)الٹ کر ان کی جگہ صرف صلاحیت نے لے لی۔ ان في هذا لبلغا لقوم عبدين 0(21:106). ''اس انقلاب آ فرین اصول میں' اس قوم کے لئے جو قوانین الہید کی محکومی اختیار کرے ایک بڑی دوررس حقیقت یوشیدہ "<u>-</u>~ اس کے بعد ہے: ومصاار سلمنك الارحمة للعالمين0(21:107)۔ · 'یوں اے رسول ؟ تمہاری بعث تمام اقوام عالم کے لئے وہ قالبُ وہ ذریعۂ وہ (Pattern) بن جاتی ہے جس کے اندر ريت ہوئے افراد انسانیہ کی مضمر صلاحیتوں کی نشودنما ہو سکتی "<u>-</u>~ حقیقت بیر ہے کہ دنیا میں جہاں جہاں انسانی صلاحیتوں کی نمودنظر آتی ہے بیصد قد ہے اس' رحت' کا جسے تمام اقوام عالم کے لئے عام کردیا گیا ہے۔ دنیا قرآنی اصولوں اور اس ی روشنی میں متشکل کردہ قرآنی نظام کے کٹی ایک گوشوں کواپنا چک ہے۔بعض کواپنانے کی کوشش کررہی ہےاور باقی گوشےایسے ہیں جنہیں بیستقبل میں جا کراپنائے گی'اس لئے کہان کے بغیرانسانی صلاحيتيں ايني نشو دارتقاء کي آخري حد تک پينچ سکتي ہيں نہ حسن كائنات مين نكھار پيدا ہوسکتا ہے۔لہذا بزم ہستی میں جہاں کوئی پھول مہکتا دکھائی دیتا ہے۔ وہ اسی جانِ بہار کی نکہت باریوں کا رہین منت ہے۔

(اےرسولؓ!)ان سے کہہ دو کہ میری طرف یہ دحی ہوئی ہے کہ تمہارالہ' جس کے قوانین کی اطاعت اختیار کرنی چاہئے صرف ایک (خدائے داحد) ہے۔ اب بتاؤ کہ کیاتم اس کے سامنے سرشلیم خم کرتے ہو'۔ سوال بد ہے کہ ہمارا سرقر آن کے سامنے خم ہے یا اس سے سرکشی برتے ہوئے اپنے خود ساختہ قوانین وضوائط کے سامنى؟ غيرمسلم تو قرآن ك متعلق بير كہتے ہيں كہ: ''اس کی تعلیم کسی مقام پر بھی نا کام ثابت نہیں ہو سکتی۔ ہم اینے تمام نظامهائے تدن کے باوجود اسکی حد ۔ آ گے نہیں جا سکتے اور حقیقت بد ہے کہ کوئی انسان بھی اس سے آ گے نہیں جا سکتا۔'( گوئٹے کاخطا یکرمن کے نام)۔ اقوام عالم کے لئے رحمت : وہ نظام جسے رحمت للعالمین کے مقدس باتھوں نے متشکل فرمایا۔ اس کا اصل الاصول کیا تھا؟ قرآن میں ہے کہ: ولقد كتبينا في الزبور من بعد الذكر ان الارض يرثها عبادى المسالحون -(21:105) "، ہم نے ہر آ سانی کتاب میں اخلاقی اقدار وضوابط بیان کر دینے کے بعد لکھ دیاتھا (اوراب اس بنیادی حقیقت کوقر آن میں دہراتے ہیں ) کہ زمین کانظم ونسق ٔ صرف ان لوگوں کے ہاتھ میں رہنا جا ہئے جن میں اسکی صلاحیت ہو۔'' آپ فور فرمائے ! کہ قرآن نے اس مخصر سے ٹکڑے میں کتنے بڑےانقلاب کااعلان کیاہےجس سےظم ونتق اوراقتدار

معیشت کی تاریکیاں ۔ غرضیکہ زندگی کے ہرگوشے کی تاریکی سے روشنی کی طرف لے آنے والی کتاب۔ ان تاریکیوں کی تفصیل قرآن کے مختلف مقامات میں دی گئی ہے۔ لیکن خود ہی اسی سورہ میں تین آیات بعد ایک ایسا عکر ا آتا ہے جس نے ساری بات کو واضح کر کے رکھ دیا اور نکھار کر سمجھا دیا ہے کہ ظلمات کسے کہتے ہیں اور نور کیا ہوتا ہے۔ فرمایا: ولیقد ار سلدنا موسسی بایت نا ان اخرج قوم کی رولیقد ار سلدنا موسسی بایت ان اخرج قوم کی من الظلمت الی الدنور (145)۔ کہا کہ وہ ان کے ذریعے اپنی قوم کوظلمات سے نور کی طرف لے جائے۔

قرآن کی اس آیت نے خود بتایا کہ قوموں کی زندگ میں ظلمات سے کہتے ہیں اور وہ نور کی وادی میں کس طرح داخل ہوتی ہیں۔فرعون کی محکومیت میں قوم بنی اسرائیل جس قتم کی زندگ ہر کررہی تھی اسے ظلمات سے تعبیر کیا گیا ہے۔ اس کی مزید تشریح کی ضرورت نہیں۔ قرآن میں اس داستان الم انگیز کی تفاصیل ملتی میں۔ حضرت موتیٰ ضابطہ خداوندی کے مطابق اس قوم کو فرعون کی محکومی سے نکال کر سینا کی ان واد یوں میں لے آئے جہاں ان کے اور ان کے خدا کے درمیان کو کی دوسری قوت حاکل نہ تھی اور جہاں ماتحت زندگی بسر کریں۔ اس کو قرآن نے نور سے تعبیر کیا ہے۔ ماتحت زندگی بسر کریں۔ اس کو قرآن نے نور سے تعبیر کیا ہے۔ کہ ان کی بعثت کا مقصد سے ہے کہ وہ قرآن کے ذریعے پوری کی

ہر کجا بنی جہان رنگ و بو آنکه از خاکش بروید آرزو یا زنور مصطفی او را بہاست یا ہنوز اندر تلاش مصطفی است آ زادی کامفہوم : اسلام کا خدا رب العالمین (1:1) اس کا ضابطةوانين (قرآن) ذكر للعالمين (38:88) ماور اسكارسول رحمة للعالمين (21:107)-اس مي رنگ نسل خون زبان وطن کی کوئی تخصیص اور تمیز نہیں اور خدا کا آخری نبیٰ ہونا بھی ایساہی چاہے تھا۔سورۂ ابراہیم کی پہلی آیت ہے کہ: كتب انزلنه اليك لتخرج الناس من الظلمت الى النور باذن ربهم الى صراط العزيز الحميد0(1:11). '' یقرآن ہم نے تیری طرف اس لئے نازل کیا ہے کہ اسکے ذریعے تو نوع انسان کوظلمت ( تاریکیوں ) سے نکال کرنور (روشیٰ) کی طرف لے آئے (اور) ان کے نشودنما دینے والے کے قانون کے مطابق انہیں زندگی کے اس توازن بدوش رائة برڈ ال دے جوجلال و جمال ُغلبہ وقوت ٔ اور حسن و تزئین سب کچھ عطا کر دیتا ہے کیونکہ وہ اس خدا کی طرف لے جانے والاراستہ ہے جوان تمام صفات کا مالک ہے۔' اس آیہ جلیلہ میں قرآن کی خصوصیت سے بتائی کہ اس کے ذریعے نوع انسان ظلمت سے نور کی طرف آ سکتی ہے۔ظلمات (تاریکیاں) جمع کے صیفے میں آیا ہے۔جس سے مراد ہرقشم کی تاریکیاں ہیں۔۔۔عقائد وتصورات کی تاریکیاں ٔ رسوم ومناسک کی تاریکیاں تدن اور معاشرت کی تاریکیاں۔ سیاست اور

جولوگ اس حقیقت کا اقرار کرتے ہیں کہ ہمارانشودنما دینے والا الله ہے اور پھراپنے اس افر اراورا یمان پر جم کر کھڑ ہے ہو جاتے ہیں اور دنیا کی کوئی قوت ان کے پائے استقامت میں لغزش ان کا ساتھ دیتی ہیں اور ان کے لئے باعث تقویت بنتی ہیں 33:43) اوراس طرح ان سے کہتی ہیں کہتم کسی قشم کا خوف نہ کرو۔ نہ ہی افسردہ خاطر ہو۔تمہارے لئے اس جنتی معاشرہ کی خوشخرى ب- جس كاتم - وعده كيا كيا ب- "(43:13)-ملائکہ کے زول کا نتیجہ یہ ہوتا کہ ان کے دل سے خوف و

حزن جاتار ہتا ہے اور صرف اتنا ہی نہیں ( کیونکہ خوف وحزن کا جاتے رہنا تو محض منفی متیجہ Negative Result ہے)۔ بلکہ مثبت (Possitive) كامرانيان ايني انتهائي درخشندگي و تابنا کي سے ان کے سامنے آجاتی ہیں اور ملائکہ ان سے کہتے ہیں: نحن اوليو كم في الحيوة الدنيا و في الأخرة (41:31). <sup>•••</sup> ہم اس دنیا کی زندگی میں بھی تمہارے رفیق میں اور آخرت کی زندگی میں بھی تمہارے رفیق ہوں گے۔'' (اس لئے تنہیں بہ جنتی زندگیٰ اس دنیا میں بھی نصیب ہوگی اور آخرت میں بھی)۔

جماعت مومنين كافريضه: يهى تقى ملائكه كى وه تائيد جو جماعت مومنین کو بدر کے میدان میں حاصل ہوئی تھی (12:8)۔سورہ الاحزاب میں مونین کے بارے میں ہے کہ: ه والذي يصلى عليكم وملئكته

پوری نوع انسانی کوظلمات سے نکال کرنور کی طرف لے آئیں گے۔خلاہر ہے قرآن کے اس دعویٰ کاعملی تجربہ نبی اکرم کے مقد س ہاتھوں سے ہوا۔ آ پڑنے اپنی قوم کی تربیت قر آ ن کی روشنی میں کی اورساری دنیانے دیکھ لیا کہ وہ قوم س طرح ظلمات سے نکل کرنور پیدانہیں کرتی توان پر ملائکہ کانزول ہوتا ہے ( خدا کی کا ئناتی قوتیں کی طرف آ گئی۔ یہ پچھ کیسے ہوا تھا؟ قرآن اور تاریخ میں اس کی تفاصيل موجود ہیں۔ان کا ماحصل یہی ہے کہ محدرسول اللھا پی نے اینے یفین محکم اور عمل پیہم سے باطل کی ہرقوت کا مقابلہ کیا اورا سے شکست دے کر فاتح اور منصور آ کے بڑھتے چلے گئے تا آ نکہ عہد جاہلیت کی تمام انسانیت سوز تاریکیاں ایک ایک کر کے چھٹ گئیں اورزمین اینے نشودنما دینے والے کے نور سے جگمگا کھی۔

> قرآن ہمیں بتاتا ہے کہ جوقوم قوانین خداوندی کے مطابق چکتی ہے کا ئناتی قوتیں (جنہیں قرآن ملائکہ کہہ کر یکارتا ہے) بھی اس کا ساتھ دیتی ہیں۔ کا سَاتی قوتوں میں کچھتو وہ ہیں جو طبعی دنیا سے متعلق ہیں اور جن کی تسخیر سے انسان ٔ حدود فراموش قوتیں حاصل کرتا چلاجا تا ہے۔ کچھ قوتیں اس کی نفسیاتی دنیا سے متعلق ہیں۔قانون خداوندی کے مطابق زندگی بسر کرنے سے بیہ قوتیں بھی انسان کا ساتھ دیتی ہیں۔جس کا نتیجہ بیہ دیتا ہے کہ اس کا سینہ تضادات (Contradictions) کی رزمگاہ بننے کی بجائے سکون وطمانیت کی جنت بن جاتا ہے۔اسے قرآن ملائکہ کی تائيدكهتاب-

ان الذين قالو ربنا الله ثم استقاموا تتنزل عليهم الملئكة الاتكافوا ولاتحزنوا وابشروا بالجنة التيي كنتم توعدونO(41:30)۔

مسلسل جہاد جا ہتا ہے۔ اس سے اگلی آیت میں جماعت مونین یے کہا گیا کہ: ان الذيبن يوذون الله و رسوله ' لعنهم الله في الدنيا والاخرة (33:57). <sup>••</sup>جوالله اور رسول موایذ این بنجاتے ہیں وہ دنیا اور آخرت میں نعمائے خداوندی سے محروم رہ جاتے ہیں۔' يهان"سلمواتسليماً" كريكس "يوذون" آياب - للمذاخدااوررسول كوايذادي - المعنى بي ان کی سرکشی اور معصیت ٔ عدم اطاعت ۔ یہ بعدینہ وہ چیز ہے جو بنی اسرائیل نے کی تھی۔ چنانچہ چند ہی آیات آ گے چل کراس کی نشر ج كردى-جهان فرمايا كه: يايها الذين امنوا لا تكونوا كالذين اذو موسىي ..... (33:69)۔ <sup>••</sup>اے جماعت موننین! دیکھنا کہیں تم اس قوم کی طرح نہ ہوجانا جس نے موسیٰ کواذیت پہنچائی تھی۔' قوم بنی اسرائیل نے حضرت موسیٰ کے احکام و ہدایات کی نافرمانی کی تھی۔ اس کی تفصیل قرآن کے مختلف مقامات پر موجودہے۔ یادر کھئے! جسے ہمارے ہاں'' درود شریف'' کہاجا تاہے وه مجامدانه سعى دعمل اور جانفر وشانه اطاعت دفرمان يذيري كاايك عملي یروگرام ہے۔اس حقیقت کو ہمیشہا بنے سامنے رکھنے کہ خدا کی کتاب جماعت کو پچھ کرنے کا پروگرام دینے کے لئے آئی ہے۔ جب قوم ۔۔قوت عمل جاتی رہی تو رفتہ کرنا' پڑھنے میں بدلتا چلا گیا۔۔اوراس کے متعلق اسے زیاد داور کیا کہا جائے۔۔۔ وا ماندگی شوق تراث ہے پناہیں!

''وہ اپنی تائید ونصرت رسول کے ساتھ رکھیں یعنی اس کی کامل اطاعت کریں۔'' ید بے برادران اسلام صد اوا علیه کاعملی مفہوم -اس مقام يرقر آن نے اطاعت کے لئے سل موا تسليما کہا ہے۔اس کی تشریح دوسرےمقام پر یوں کردی: فلا و ربک لا يومنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في انفسهم حرجا مما قضيت ويسلموا تسليما (4:65). '' تیرانشو دنما دینے والا اس حقیقت پر شاہد ہے کہ لوگ اینے دعویٰ ایمان میں تبھی شیچنہیں ہو سکتے جب تک ان کی عملاً سیہ حالت نه ہو کہ اپنے تمام متنازعہ فیہ امور میں تمہیں (اے رسول ) تکم نہ بنا کیں اور پھر جو فیصلہ تو دے اس کے متعلق اینے دلوں کے اندربھی کوئی گرانی محسوس نہ کریں اور اس طرح بەتىرى يورى يورى اطاعت كريں۔ بي - مفهوم - - سلموا تسليما - - كا- اس مقام يربه كهااورسوره اعراف ميں فرمايا: واتبعوا النور الذي انزل معه (7:157). <sup>در</sup>مونین پر لازم ہے کہ وہ اس رسول کی تائید ونصرت کریں ليعنى اس كتاب كى ايتباع كريں جواس يرنا زل كى گئى ہے۔'' ال سے آب فی مجھ لیا ہوگا کہ۔۔یا یہا المذین امنوا صلوا عليه وسلموا تسليما (33:56)-ایک بہت بڑا پروگرام تھا (اور ہے) جس سے مراد ہے جماعت مومنین کی طرف سے یوری یوری اطاعت دراس سے مقصود ہے ہے کہ جماعت خود بھی ظلمات سے نکل کرنور کی طرف آجائے اور اس کے بعد تمام نوع انسان کونور کی طرف لے آئے۔خلاہ رہے بھا ئیو! کہ بیہ پروگرام چندالفاظ کے دہرانے سے تو پورانہیں ہوسکتا۔ بیتو

بسمر الله الرحمن الرحيمر محترم شوكت عزيز صاحب وزيز خزانه اسلامي جمهوريه ياكستان عنوان = غريبي كا خاتمه اور سپاه ربوبيت السلام عليكم ورحمتهالله وبركانة بجٹ سے پہلےاور بعداب تک بیہ ستلہ زیر بحث ہے کہ خریبی کو کیسے ختم کیا جائے۔اس کا وہی جواب قابل توجہ اور مؤثر ہوگا جس کی تائید قرآن کریم سے ہوتی ہو۔اس کا سادہ ساجواب ہیہ ہے کہ حکومت اپنی قائم کردہ'' سیاؤ ربو ہیت'' سے اس کوختم کرسکتی ہے۔ آپ اس کا حذبه بمحركه ملاحظه فرمائيس به الله جل جلاله كي صفت رب/ فاعله بهى ب(حواله سورة نمبر/ آيت نمبر) (1)(الف) الله اعلم ٢/١٢٥ انا اعلم ١/٠٢ نحن اعلم ٢/٣٥ اني اعلم ٢/٣٠ دبي اعلم ١٨/٢٢ ديك اعلم ٢٠/٠٠ ديبكم إعلم ٢٥/٢٧ (ب)الحمد لله دب العلمين (١/٢) - (ج) حفزت موى عليه السلام س-یز می وسیٰ انبی انا الله دب العلمین ۲۸/۳۰ - حفرت محصلی الله علیہ دسلم سے۔انا دیں کمر فاعبد دون ۷۴/۷۱۔ (د) حفرت نوح عليهالسلام -ولي حسني درسول من دب العلمين ۲۱/۷-حفرت ابرا چيمعليهالسلام-قبال اسسلـمت لوب العلمين ج ٢/١٣١- حضرت محصلى الله عليه وللم - وإمرت ان اسلم لرب العلمين ٢٢/١٣١ ورقرآن - وإنه لتنزيل دب العلمين \_ry/19r ایمان کاجذبہ ربوبیت دب الطلمین ۲/۱۲۳ پرایمان لائے بغیر پورانہیں ہوتا جودوسروں کی ربوبیت نہ کرے اس کا ایمان کیا؟ وسائل ربوبيت-ارض \_سورج كى روشى حرارت ، موا يانى \_ (٢) (الف) حضرت شعیب علیه السلام کی افتی بت اسمیل فسی ارض الله (۷۲/۷)۔ ارض مرایک کے لئے ۔والا درض وضعها للإنام ١٠/٥- (ب)متقين كي دراثت إن الإرض يورثها من يشاء من عباد «والعاقبة للمتقين ١٢٨ ٢-سأكلاد دمجردم كافق حواليذيين فسي امواله مرحيق معيلومر ٥ ليلسسانيل والسمحبرومر ٢٥-٢٠/٢٤-(٣) (صدقات دز کوچ)\_ ضرورت سے زائد و پسئلونك ماذا ينفقون قل الحفو ٢/٢١٩ -(٣) دوسرول كوترجيح دينا ويؤترون على انفسهمر ولو كمان بهمر خصاصة ٥٩/٩-(۵) ساور بوبیت ان شواہد کی روشن میں اگر آ مخلص ہیں تو سا اُر بو بیت کے قیام برضر ورغور فرما سیں۔  $(\mathbf{Y})$ والسلام ملك حذيف وجداني صدر بإغبان ايسوسي ايشن سنبل سيدال نيومري-10/6/2003

## ECONOMIC SYSTEM OF THE HOLY QURAN

Ву

G.A. Parwez Translated by: Dr. Mir Mustafa Husain

\_\_\_\_\_

It is well known that the Holy Quran is the Book revealed by Allah to His last Prophet Muhammad (S), as a perfect code of life for mankind. In the presence of the Final Divine revelation, the world needs no other code of life. The Quran claims that it will fulfil the responsibility of guiding the whole mankind for all times, for all levels, and in all places. At no point of time it gives a negative answer that it does not have for the solution of problems of mankind. If one takes this as a claim even in a cursory way, it will become clear that this Divine Book, code of life, provides a balanced economic system which as and when put into practice, will certainly solve all the economic problems of mankind in the most satisfactory manner. As a result of this, the living world becomes a real welfare State. Similarly when its teachings are followed truly and sincerely, these will ensure Paradise in this life and life in Hereafter. This paper briefly presents the Economic System of the Holy Quran.

It may be mentioned further that the Quran is not a book containing religious advice and counsel nor the one that teaches the rituals of worship. It is a perfect code of life and a practical guide in every walk of life, enabling man to formulate a system that ensures the right type of quality life. Among the evolutionary stages through which life has passed and attained the present level (of human existence), where in the physical system of life i.e. the growth and development of the body has an outstanding significance. The fact is that every code of ethics and civilization, all precepts and counsels, exigency of every religion, prayers and rituals of shariyat, rights and duties of an individual and community, and for that matter every kind of guidance is for the living human beings only. The dead person the (corpse of a human being) can neither a Momin (Believer) nor an Kafir (Unbeliever), neither an innocent nor a sinner. It is devoid of all kinds of responsibilities, rights, and duties. According to the Holy Quran human living physique and body are so precious that whosoever unjustly killed an innocent living being it is as bad as if he has killed the entire mankind. And if a one has saved even one human life, it is as good as if he had saved the entire mankind (5:32). This is the reason why the Quran has prescribed the most severe punishment for a murderer (4:92-93). It is evident that when human life possesses so much significance, it could be imagined as to how much important will be those ways and means upon which life depends. The Holy Quran has termed these ways and means of life as "rizg" (sustenance) and now in popular parlance it is called 'bread'. Discussions related to 'bread' are called the Economics and the science of economy i.e. livelihood. How much significance the Quran attaches to the problem of bread could be seen through the fact that in the beginning of the Holy Quran itself (i.e. the Sura Al Fatihah – the first surah in its opening) the Muslims have been taught the prayer: "Show us the straight way, the way of those on whom thou hast bestowed Thy Grace. (1:5-6).

Yet in another place in Surah Al Nahl, it is shown that peace and abundance of sustenance are the favours of Allah whereas hunger and terror are Allah's chastisements (16:112). The privileges of Adam's paradise, described by the Quran, are such that neither hunger nor thirst will cause any problem, nor will he be deprived of clothing and shelter over there (20:118). Also, every human being, wherever he may be, will get his sustenance in abundance (2:35; 7:19). In Surah TaHa, it is stated clearly: 'Whosoever turns away from Our laws, his sustenance will be narrowed down'. It has also been clarified that a person whose sustenance is squeezed, he shall be raised blind on the Day of Judgement too (20:124). Yet in another place, the Quran says that whosoever is 'blind' in this world will be 'blind' in the Hereafter too (17:72). In surah Al Maidah it is said: Had the Jews and the Christians

followed the Torah and the Bible they would have been given abundant sustenance from earth and heaven (5:66) i.e. the doors of blessings from earth and heaven should have been indeed opened out to them (7:96).

#### Prayer of Prophet Abraham

The significance of sustenance could also be judged from the prayer of Prophet Abraham that when he completed the construction of the building called Kaba – 'First House of Allah on earth' – standing in the sacred mosque, he made his first prayer to Allah saying: O sustainer of all creations! Make this habitat a sanctuary for the oppressed people of the world (95:3), and grant the bounties of life abundantly (14:37). This prayer of Prophet Abraham has been repeated in Surah Ibrahim also too (14:37). The people of Makkah have been reminded as to how Allah had kept them in peace and security against fear, and how the sustenance flowed in abundance from all directions (28:57; 106:4).

#### **Introductory Principles**

From these explanations, it is clear as to how much emphasis Quran lays on the problem of sustenance (i.e. bread). Its importance could be realized from the fact that it has not confined its guidance just to a few theoretical instructions. On the other hand, it has provided a comprehensive, and practical plan of action. To get a clear understanding of this plan, it is necessary to understand some fundamental points. Ignoring these points creates such complications on account of which the same economic system is considered as exactly Islamic by one group of people; and the other group thinks it not just Kufr (denial) but Kufr-e-azeem (Total denial). The basic point is that — the first addressee of the Holy Quran was a nation, which had a system exactly opposite to the system that Holy Quran ordained. Obviously it was not possible to replace overnight a system prevailing since time immemorial, by a new and totally different system. To achieve this objective in particular a fundamental change was to be brought about this change in a span of twenty-three years, and thereby guided the people to the new system slowly and gradually, in a phased manner — and that was the prime object of the teachings of the Holy Book. A disorder can be brought about overnight whereas it takes a long time and gradual approach for any revolution to fructify. For understanding the economic system proposed by the Quran, one has to move alongwith those gradual chain links and by joining them reach the destination.

Another significant point to be noted is that the Quran given in compiled form to the Ummat is not in its chronological order of revelation: It does not mean that the first surah (chapter) or ayat (verse) which was revealed first has been placed as the first and the last surah or ayat revealed occupies the last place. An in-depth study of the Holy Book also reveals that the present arrangement (sequence) is not only the best suited and the most ideal sequence. It was absolutely essential also especially when this last scripture has to remain and serve forever as a complete and practical code of guidance for the entire mankind. Now a question arises as to how the chain links can be arranged so that it takes its system from the starting point to its stage of completion. By appearance, this matter looks difficult but, in-fact it is not so. If the Quran is studied in depth and with an insight all those links can be joined easily from the last and the final link to the first link of the system without any difficulty or hesitation. If the Holy Quran is studied in this manner, and by the said approach, the pathways become much easy. It can be judged well through those links, which are being presented here.

#### Landmark

The Holy Quran has, clearly fixed, the landmark for the destination to which it wants to take us gradually. This land mark has been explained in the first verse of Surah Al Fatiha in these words: ("Alhamdu lillahe Rabbil aalameen" (1:1) "Praise be to Allah, the Cherisher and Sustainer of the worlds"; (1:1).

The reason for Allah's worthiness of praise and appreciation is that He has provided material for maintenance, growth and development for all the creations of the universe, which is called Rububiyat-e-aalameeni (sustenance for both worlds). It is this arrangement which—an impossibility for any one except Allah in the past, present, and future (35:3). How this rububiyat (system of sustenance) is operative in the external world is the question, which is out of purview for the present. About living organisms on our (earth) planet, the Holy Book says: 'There is no living being on the face of earth for whom means of sustenance has not been provided by Allah. (11:6).

About human beings, He has clearly said: We are responsible for providing sustenance for them as well as for their children<sup>2</sup>. (6:152; 17:31; 29:60). But, simultaneously it is also made clear: <sup>5</sup>With this, it should not be taken that We deliver the sustenance directly to every human being, not at all<sup>2</sup>. (36:47). This responsibility of Ours is fulfilled at the hand of human beings. And that human order, which fulfils this responsibility of Allah, is called Islamic State, and this system of His, is called Economic System of the Quran. It means that the State, which claims to have been established in the name of Allah, is responsible to provide sustenance for all the individuals of the society. Now let us have a look at the links of the chain by joining of which this system gradually reaches its completion.

#### FIRST STAGE

#### Individual life

With the revelation of the Quran, voice was raised against that system which was tied up by the chains of capitalism. In this society, on one side, there are the intoxicated by their wealth, and on the other side there are destitutes deprived of even bread for their night meals. In this society, first of all, an appeal was made to the wealthy persons to arrange for the 'bread' of those destitutes and indigents who became totally incapable of arranging sustenance for themselves. The rich were told that if they did not arrange sustenance for the poor and the destitutes, Allah's chastisement will surround them (69:34-35; 76:8-10).

#### Individual appeal

At present, the chastisement for ignoring the poor is not to be discussed in detail as to whether it is in this life or in the life of the Hereafter, but they were told if they do not change the present state of affairs in the society under which most of the people were deprived of their basic needs, such a disorder will occur in the country that their respect would go to dust, then they would be out of their senses and ask why such a thing has happened? The unchanging law of Nature will show them that this has happened due to the facts that the criteria for their honour and respect was abundance of wealth and majority of gang. Amongst the people there, whosoever remained solitary, was not worthy of respect; and whose running business got static due to some accident, neither the wealthy arranged for his sustenance nor persuade others to help him (89:17-20). Among them, those accepted the new call of revolution by our preach came forward and responded positively and resolved to be his friends and companions are called Jamat-e-Momineen. They were also informed that if they have joined this 'new voice', they have to shoulder a great responsibility, and that they will have to arrange sustenance for the poor, the orphans, and captives, and this will be without any desire for praise and expectation any return (76:8-9). This is a very stiff and steep valley to climb (90:11-16). The one who does not act accordingly will falsify his claim for faith (iman) (107:1-3). It will be the test for the truthfulness of their claim for faith (*iman*) to give for the fulfilment of the needs of the poor and the destitute. The Quran calls it *"sadaqah"* (alm).

#### Sadaqaat (alms)

Rising above the relationship ties of his kith and kin, one should take up and fulfil the wants of every needy person (2:215; 30:38); and without such attitude whomsoever he is helping, feels himself burdened by his obligation for the whole of life; nor whatever is given should be made public to satisfy his own pride. This should be done as an obligatory service to humanity. Deceitful wisdom will tell the person that when he thinks of spending upon others: 'Why should we spend our money upon others without an expression of obligation by them nor attaining popularity in the society?' It should be explained that whatever was spent by this way will not go waste. We should try to understand by taking the example of a farmer who sows seeds in the soil, yet those do not go waste. In return for each every seed the farmer gets hundreds of grains. With such (seeds) charities (sadaqaat), foundation of such a society will be laid wherein the human rights will be protected, and they will be saved from any disaster an obvious result of human unevenness (2:261-76; 14:31).

#### Reforms in goods and wealth

At this first stage, the Holy Quran has persuaded and induced individuals to fulfil requirements of the needy, and told them about the incentives and simultaneously instructed them to bring reforms in money matters when it says: 'Do not eat away others' money unlawfully' (2:188; 4:29). In this connection it is made clear that

religious leaders and priests devour others' property; therefore do not give them anything, and that they should work to earn their living (9:34). Protect the property of the orphans (4:6; 6:153; 17:34). If women earn something, men should not become unjustified owners of their property. A lady will be the owner of her earnings and a man will be the owner of his earnings (4:32). It was insisted on to reduce to writing money matters and financial transactions (2:282). If the debtor is penniless give him time till it becomes convenient for him to repay the loan, and if he is not in a position to pay back the loan, then forego the loan (2:280). One must prepare a will (testament) for the distribution of his bequeathed property (2:180; 5:106). Under a situation wherein the deceased could not execute a will, or his will could not cover his bequeathed property, then the in testate property be distributed as per the commands of the Quran in this respect (4:7, 11-12). According to these commands, wealth gets distributed in smaller parts rather than being centralised at one place. In sales and purchases or relations between employer and labourers, it was insisted upon that there should be fair dealings; measures and weights should be exact; and good quality material must be sold to the purchaser for the price paid by him. Wages should be given to labourer as per rules and agreed terms (6:153;7:85;11:84;17:35;83:1-3).

#### Agricultural reform

Agricultural economy was not in existence (particularly in Makkah). At this stage, therefore, much emphasis was laid upon reforms in business transactions. In respect of agricultural reforms, it was said: Whatever you earn from your land by your labour, give a part of it to fulfil requirements of the needy (2:267). This has been called the 'Right of Allah' (6:142). (Why this has been called so will be discussed in detail little later). As it was said in case of charities: If you do not fulfil the needs of the poor and the destitutes, a dissension will break out in the society, and it will turn down your positions of honour and respect, similarly in case of land, it was said: If you have not given the 'Right of Allah' to the poor and the needy, every grain of your crop will be burnt to ashes (18:32-44; 68:17-33), and even your children too will face severe disaster, (2:266).

#### SECOND STAGE

#### Move towards collective life

In the first stage, emphasis and instructions were focussed on individuals. During that period, those who got convinced by the truthfulness of the call gathered around the Preacher of Revolution (the Holy Prophet (S)) and thereby a distinct society started to emerge. This was the second stage of the programme. At this stage, the steps taken were from individual life to collective form of life. During the first stage, the individuals were asked to help the poor and the needy at their own will and pleasure and this was interpreted as sadaqaat.

#### Collective administration of sadaqaat

Now it was commanded to collect sadagaat. Since the Central Authority of this system the most generous Prophet (S) being the Head of the Islamic State, was asked to collect the charities (sadagaat) himself (9:103), and to spend the items thus collected, for the welfare of the society as detailed in Surah Al Tawbah (9:60). [The beneficiaries of expenditure are: (1) the poor, (2) the needy, (3) those employed to administer the funds, (4) persons whose hearts have been (recently) reconciled (to the Truth), (5) those in the bondage, (6) the indebted, (7) in the cause of Allah, and (8) the wayfarers. These items of expenditure for sadaqqat, have been mistaken for zakaat (Description of zakaat will come later). It was stated earlier that giving credit to the persons in need, and for its repayment convenience of the debtor has to be considered. Now it is commanded: 'Give credit to Allah'. (57:18; 73:20) i.e., 'When the Central Authority of your system [i.e. the Generous Prophet (S)] appeals for fulfilment of any common need, whatever is possible by anyone, that should be given to him. The Central Authority will spend this 'loan' towards items for your protection, and after sometime, when your society becomes strong and this new system gets fully established, then whatever you have given now as loan 'to Allah', you will get this back completely.' (8:60). But at this moment if you show miserliness, then you will be destroyed; therefore do not purchase destruction by your own hand.' (2:195). What kind of this destruction or extinction will it be?

You will get erased, and your place will be taken up by some other nation, which will not be like you (47:38). The passion of individual selfishness (called temptation of the devil or evil apprehensions) will allure you to keep your money with you; to help you in need (2:268). But you should not fall prey to such evil temptations. The disorder which develops in the society due to unevenness the individual assets do not help at all or protect them. Those who think so (that our money will save us from disaster), and render to others the same evil counsel, disasters and destructions will overtake their homes (4:37; 57:24; 92:8-9). Remember! Whatever you give away for the benefits of humanity, will not only give you protection, it will also make you grow and develop further (92:18). Your physical growth and development and also that of your 'self' which in fact is the final goal and the main objective for the efforts and struggle of your present life. Growth and development of human self is termed as 'Nearness to Allah' because this makes the attributes of Allah exhibited in man (within human limits). This 'Nearness to Allah' is not achieved by accumulation of wealth; this nerves is achieved by 'Presenting the wealth to Allah' (34:37). Undoubtedly like women and children, there is love and attraction towards goods and wealth too (3:14).

#### Reforms in the system of goods and wealth

When love of women and children dominates the common benefits of humanity, these women and children, and goods and wealth will become a 'trial' for you (64:15). Therefore you should not become a victim of individual selfish interest. This will bring you success (64:16-17). Accumulating riches individually, you should not think that you have fulfilled the responsibility of commulative cooperation with the society. You think you have become self-sufficient. No, absolutely not. Whosever thinks so, he is bound to be destroyed (92:7,8-11).

#### Rights of the needy and destitute

In the first stage, an appeal had been made to help the needy persons, those who do not ask you anything as their right: You have to give them something as help. But now it is ordained that the needy persons have their right in your goods and wealth i.e. they can take as of right on the basis of their needs (51:19, 70:24-25). If you yourselves do not give them their right, then the society will arrange to get their right from you.

It is seen that at this stage, the position of sadaqaat did not remain as that of khairaat, it became the right of the needy persons. The man who takes something as a charity feels it as an obligation, and in the person who gives it, a feeling of ehsaan (fulfilment of an obligation) develops. But when a thing is taken as one's right, this will neither make the receiver to have an inferiority complex nor the giver will have a superiority complex developed in him.

#### Booty

For Arabs, booty was a very big source of income, and in their society it was customary that during war whatever was seized from the enemy, it used to become the soldier's property. The Holy Quran brought a reform in this practice also and said: 'The booty will not be individual's property. This should be deposited with the 'centre'. The 'centre' will apportion a part of it for collective needs, and the rest will be distributed among the soldiers, (8:1,41). With this single change, not only the position of this source of income became collective but the spirit of motivation of war also got changed. Earlier the spirit of action of war was to get the booty, whatever one could take it away. Now the spirit turned into the protection of human rights. In the Quranic terminology this is called "Qital fi sabeelillah"—war in the path of Allah. It could be noted that whatever is done in the interest of mankind, free of any wages or remuneration, the Quran calls it "fi sabeelillah" (in the path of Allah).

#### Accumulation of wealth

Wealth can serve its purpose when it is in a mobile state only. The very word Doulat (wealth) means the state of mobility. But the lust for money hoards it up instead of keeping it mobile: Consequently, the entire economic system of the society gets upside down. The Holy Quran has emphatically stated that accumulation and boarding of wealth is the most heinous crime. It fuels the flames of the fire of hell and the wealth and its accumulators will get scorched and burnt therein (9:34-35). These flames will engulf the hearts of these persons

(104:2-7). Despite their efforts to escape from it, it pulls them and destroys everything like the flow of lava from a volcano (70:5-18).

In connection with the mobility of wealth, it was also explained that its flow should not be restricted to the affluent class only. It should circulate into the entire body of the society as blood circulates in the entire human body (59:7).

#### Riba (usury) is a war against Quranic system

After many severe warnings against accumulation of wealth, the Holy Quran has issued such a commandment, which has totally uprooted the satanic purpose and evil motive for accumulation of wealth. Money is a means of exchange for essential commodities. It does not produce anything by itself. This could be understood by an example. If one hundred-rupee coins are kept in a box and taken out even after a period of ten years, the amount will remain the same without any increase in it. If the capacity of money is such that it remains the same, without having any increase in its number, it is obvious that accumulating and leaving the money as it is, will be a stupidity. If you give the same one hundred rupees to someone on interest, it will bring some money along with it on its return. Now in this way your money has produced more money. The money which was produced by money and not by labour is called by the Quran as "riba". The Quran has very clearly stated about riba that it is an unlawful and forbidden serious crime, a crime which is regarded as a rebellion against the Islamic system. The Holy Book has warned those persons who have established riba system that they should take it as proclamation of war from Our side (2:275-79). By way of argument, it says that on account of riba, undoubtedly assets of an individual will increase but the consequences of this economic system will yield so many disaster our results that ultimately public wealth gets reduced drastically. One section of the people, by becoming wrongful owner of others' labour, becomes loser of the innate capability of action and gets devoid of human dutifulness, and the other section becomes poor and destitute being deprived of the fruits of its own labour; and due to this, in the beginning the fire of hatred and revenge against humanity gets kindled, and at last it annihilates (3:129-30).

It may be noted that the Holy Quran has not just said that riba is that what is taken from a needy person over and above the money given as loan. It has categorically stated: You invest money with that of others' with a purpose to get more than what was added is also riba, (30:34). In the present day terminology it is named as commercial interest—it also includes share cropping, and rent of land. The fundamental principal it has given is "Laisa lill insane e illa ms'a" (53:39)—compensation is for labour and not for capital; return for capital is riba, in whatever form it may be. By declaring riba as unlawful, the Quran has disbanded the motive and objective of wealth accumulation.

#### Next step pertaining to land

In the human economy, the problem of land has been made unnecessarily complicated whereas the matter is so obvious and clear that it needs neither the mind of Plato nor the logic of Aristotle to understand. Allah, while calling Himself "Al Hai" (Living) has also called Himself "Al Qayyum" (Self-subsisting and Eternal). This means when He has given life, He has also given all the means of livelihood. For maintenance of life, are required light, heat, air, water, and food. He has made available all these things before the creation of man. Light, heat, air, and water are usually available on the earth surface. About food, He said its reserves are in the earth.

"And We have provided therein means of subsistence—for you and for those for whose sustenance ye are not responsible". (15:20). You can imagine that the Quran has used the word "ma'eshat" for the produce from land. He has said: 'Eat it yourselves and feed your livestock too.' (20:54). Yet at another place the Book has called this "mata'ann lakum wa ana mekum" (79:33; 80:32) i.e. provision for you and your cattle.

Just now it has been said that, land and other means of subsistence existed on earth before the creation of man. Now viewed from any angle and rule of any law based on justice, can anyone be held as an owner of these resources of subsistence (heat, light, air, water, and land) which should be available indiscriminately for the life's sustenance. Today you can say that you have purchased this piece of land from such and such person, or you got it from your father by way of inheritance. You go on inverting this sequence and reach that person who had first claimed this land as his own property; you can imagine that from whom he had purchased this, or from whom he had inherited? Obviously he got this fraudulently. Hence how it could be lawful for him or for his successors subsequently

to hold it under their possession? From among the means of subsistence, someone becoming owner of any of these means is a major offence against humanity when it was made as a means of subsistence for the human kind. This injustice and wrangle was existing by usage or by law from time immemorial. The Holy Quran has put forth sound arguments to erase it from the human mind. It has addressed the Believers: When you accept the authority and power of Allah 'over the skies', why don't you acknowledge His Divine authority over the land too? Remember as He is the Sole Authority over the skies, He is the Sole Authority on the earth as well. "Howallazi fissama'e llahun wa filarde Ilahun<sup>®</sup> (43:84). (And He it is Whose Laws in the heavens i.e. outer universe and in the earth i.e. human society). At another place the Book says: "Wa Howallaho fis samawate wa fil arde" "And He is Allah in the heavens and on the earth." (6:3). He has explicitly stated that it is an open paganism to accept one god over the Heaven and another god on the earth (21:21-22). In Surah Al Nahl it is stated: Do not take two gods; He is the only One: "Lahu ma fis samawat e wal ard "; Whatever is found in the skies and on the earth belongs to Him only (16:51-52). Therefore, do not make human beings equal to Allah by giving them ownership of landed areas (2:22). Its owner could only be that authority who has created them, and made them source of subsistence for all living beings (29:60-61). After giving such clear arguments, He said: O Prophet (S)! now you ask them that the land and what all is therein belong to whom? But its reply should be given based on knowledge. Then after He said: 'If they make use of knowledge and insight, they have to say that all these belong to Allah'. Tell them that when they themselves admit that all these belong to Allah, then why do they avoid to face the reality that no human being can be the owner of land? (23:84-85). If you admit this reality, then the produce from land will be lawful and good for you to eat, otherwise you will be moving on the footsteps of Satan who has whispered in your ears that you too can become the owner of food resources (2:168).

#### Compensation of labour

It has been stated earlier that there is a difference between land and, light, heat, air, and water. The last four resources existed in their usable form whereas food has to be produced from the land at the expense of labour. At different places, the Holy Quran has elaborated in a beautiful way, that your share in the produce acquired from land is to the extent of labour you have spent in the process of production and the rest is the 'Right of Allah'. For example, you consider that you have taken land on share-cropping basis from a landlord, and when you cultivate that land, you take a part of the produce yourselves and the rest you give to the landlord (whom you consider the owner of the land). According to this rule, in farming, you take your share and give to Allah the share of His ownership. In verses 63 to 73 of Surah Al Waqi'ah, this reality has been described in a very beautiful manner. This is given below and needs full attention:

For this purpose, you just think carefully over the system according to which your upbringing growth, and development has taken place. Does all this happen according to the laws of Divine or as per the laws framed by you? For example, in the cultivation of crops, how much is the role played by you and how much is played by the Divine law. You prepare the land and sow the seed. Tell us Who turns the seed into a crop? Whether you do this or Our laws do all this?

#### Thereafter it is said:

When the crop is grown up who protects? It is also possible that any calamity may occur and the flourishing crop is destroyed totally that you may helplessly say to each other: 'We are destroyed; we are totally deprived of everything, We are the unfortunate. Leave aside grain from the crop, our labour and seed have gone waste.'

Then just think of water on which depends not only your farming, but your own survival. Do you make the rainfall to occur from clouds or Our law of subsistence performs it?

(Clouds develop from sea-water which is so saline that it can neither be used for drinking nor for irrigation of crops.) Think for a while that if the rain water would have remained saline, what would you had done? It is strange that you do not consider such simple, straight, and clear matter to draw correct conclusion. Why don't you evaluate and appreciate the system Allah has set for growth and development.

Similarly, consider about lighted fire and the purposes it serves. How many purposes does it serve on litting? Tell us whether conserved energy is concealed in the branches of green trees and the flames into their dry

stems-latent flames in the grass veins is your workmanship or the craftsmanship of Our laws?

Consequent to this statement of realities, it is emphasized to seriously think over the functioning of the universal machinery engaged in producing means of subsistence according to law controlled by the Divine Authority. Then think of how much is your share and how much is the share of Allah in this Divine programme? Viewed from any angle, you will draw the conclusion that in all these matters your share is to the extent of your labour, and the rest is that of the Divine system. Therefore, your rightful share in the wealth in produced (material for subsistence), could be commensurate only to your labour on it. You cannot become an absolute owner of the entire produce. All these means of production exist by themselves. These are neither made by you nor purchased by you.

These facts remind you that Allah has made them as material for subsistence for hunger-stricken people.

It means: 'In this entire business, labour is yours and the means of production are Ours. Therefore, you keep with you the share of your labour in the form of means of subsistence and give us Our share'. The question arises as to how should we consign Your 'share' to You? The reply is: 'Deliver this to those who, by themselves, are incapable of getting the means of subsistence' (56:73). 'When these means of subsistence are received by them, it is that the same has reached Us.' This reality has also been described in Quranic verses (27:21; 67:30; 80:24-32).

After its establishment the Islamic system took practical steps in the light of these Quranic clarifications and those who held the ownership of land 'free of limit and extent', started limiting (fixing the limits of) their landed property. Obviously for this purpose, the criteria should be that the land area that remains with a person will be that much which produces the quantity of the crop produce sufficient for maintenance of the producer and his family, and thereby it initiated an action plan to abolish private ownership on land.

#### Land ceiling

In Surah Al Ra'd, it is said that an idea struck the mind of the preacher of Revolution the Holy Prophet (S): 'Whether the revolution for which I have spent my whole life, will be accomplished in my life time or not?' He replied: 'You do not bother yourself whether this will be fulfilled during this life of yours or otherwise, you have to see that this Message is publicised. It will meet its fulfilment either during your worldly life or otherwise. Don't you see how We are limiting and reducing the land and its area from the big landholders? This is Our verdict (that their ownership on land shall be terminated), and no power on earth can invert Our verdict. Very soon We will call them to account' (13:41).

In Surah Al Anbiya', it is said: 'They and their ancestors got the land to produce means of livelihood. With the lapse of time they established their adverse possession. Now We are gradually withdrawing it from their hands. Our programme will get accomplished undoubtedly. They will not win over Us' (21:44). In the power achieved due to landlordism, there is an indication that it will be abolished.

This way, He has actually initiated establishment of this system in the second stage.

THIRD STAGE

#### Accomplishment of the work

We are now entering the third and final stage of this programme. Now the Islamic State is established, and to fulfil Allah's promise of Rububiyyat e a'alamini (i.e. to provide sustenance material to all) has been assumed by the Islamic State.

#### Valid reason for establishing Islamic State

This alone was the valid reason for establishment of the Islamic State (as mentioned above). In Surah Al Hajj, it is stated: 'They (the momineen) are those who, if We establish them in power in the land, will fulfil the responsibility of establishing the system of salat and zakat.' (22:41). This graceful verse elaborates in most explicit way the justification and responsibilities of the Islamic State. It is stated that the duty of the Islamic State is to establish the system of salat and provide zakat. Establishment of Salat system is a separate subject, discussions are restricted to "Eeta-e-zakat" as this is the subject for the present study. Eeta-e-zakat means

'providing zakat'. In this respect the Quran has said that the duty or responsibility of the Islamic State is 'to provide zakat'. This point needs very careful attention. The meaning of zakat, generally considered, is that specific percentage of money which a rich person takes out from his wealth or assets, and the duty of the government is said to collect such money and to spend it on fixed items of expenditure. As per the common usage, the duty of the government is to collect money from people, whereas the Quranic verse (22:41), quoted above, states that the duty of the Islamic government is 'to give zakat'. The meaning of zakat taken as the specific amount a rich i.e. an eligible person (saheb-e-nisaab) takes out from his wealth, has not come anywhere in the Holy Quran, nor there is any mention of the items of expenditure of zakat (whereas the meaning of zakat is 'growth and development)'. Therefore, "Eeta-e-zakat" means to provide material for growth and development for mankind and thereby that responsibility of universal Rububiyyat and Razzakiyat, which Allah Himself has taken, be fulfilled. How such a great responsibility will be fulfilled has been given by the Quran in detail and with very much explicity, and this is called 'the economic system of the Quran'.

#### Covenant with Allah

In this connection, first of all, it is to be understood that whosoever becomes member of the Islamic society (i.e. when he becomes a Muslim), he has to 'sign an agreement' whose wordings are: "Allah hath purchased of the Believers their persons and their goods; for theirs (in return) is the Garden (of paradise)." (9:111). That is whoever becomes member of this society, he 'vends' his goods and soul to Allah; and in lieu of this Allah grants him paradise. In practice, obviously, this transaction is done with the Islamic State (48:10), and thereby a Momin's life and possessions go under the custody of the Islamic system. In lieu of this, he gets paradisic life in this world and the Paradise in the Hereafter; and Allah has made this promise at several places (in the Quran). Therefore, under the Islamic system, there will not be the ownership of any individual over goods which become Allah's property (24:33).

#### Variance of capability

The Quran accepts that different individuals possess different capabilities of earning livelihood—different as well as more and less also. The details of the subject as to how difference in capabilities of individuals develops and how this difference could be minimised are again beyond the scope of the present study. At this stage accepting the fact that difference in capabilities among individuals exists, discussions will be restricted to projecting the Quranic viewpoint in this regard. The Quran says that due to variations in the capabilities, different affairs of the society are accomplished easily (43:32). But (it says): 'Keep the variance restricted only to this limit, and do not create economic unevenness by this.' The Quran has, therefore, explicitly explained in Surah Al Nahl, in connection with 'earning the livelihood' that difference exists in the capabilities of individuals. But such difference does not mean that those who posses capability of earning more should withhold their earning with them, considering it as their own property. They should return their surplus earning to those subordinates by whose cooperation and assistance their earning increased so much. People do not agree to this and say: 'How strange is this? On account of this, superiors and inferiors—all will become equal. People who say so get into self deception that the higher capability they possessed was their own creation. This is absolutely wrong. Basically this capability is not the creation of their own, this is the gift given by Allah, and this is the one they got without paying any compensation (16:53,71).

#### Qarunism (capitalism)

The Quran says that Qarun (whom the Book projects as a representative of capitalism) was also under the same deception when he said: 'This has been given to me because of certain knowledge I have'. (28:78). 'My material goods and wealth are by virtue of my knowledge and capability. Why should I give it to others?' The Quran says that this mentality is the main root of evil and the cause of disorderliness (39:49). Yet at another place the Book says that when a person having this kind of mentality is asked: 'Don't you feel and think that one day you have to be in front of Allah, and you will be questioned about the other present gifted by Him'. (102:8). Then (although he does not believe in this kind of interrogation, but for the sake of self-deception or deceiving others) he says: 'Out of my wealth, I give little in charity 'for the sake of Allah'. I am sure, in lieu of this I will get the same presents in the Hereafter too, what I am enjoying in this world.' The Quran says that this kind of thinking is kufr (unbelieving) and it

#### results in grevious chastisement (41:50).

#### <sup>"</sup>Qulil afwa<sup>"</sup> what is beyond your needs?

After explaining all this, the Holy Quran has given that judgement which has solved this problem absolutely and permanently. It is said in Surah Al Baqarah: 'O Prophet (S)! these people ask you that they should be informed categorically as to what share they have for themselves and what is for others in their earnings.' It is informed: "What is beyond your needs." (2:219). Tell them: 'Your share is only to the extent of fulfilling your needs. The entire remaining portion is to fulfil the needs of others in need.' Even in case when others' need is more pressing than that of yours, then you should prefer others' needs over yours'. (59:9).

This (quill afwa) command has solved the problem absolutely and forever. Due to this, there did not remain any surplus money with anybody, and when there did not remain any surplus money, then the problems and disasters rising due to economic unevenness came to an end. The difference between the creditor and the debtor, the house owner and the tenant, the landlord and the tenant, the industrialist and the labourer, and the rich and the poor ended. And thus in the words of Iqbal:

"(King) Mahmood and (his slave) Ayaz (high and low) stood up uniformly equal in rank in one and the same row; there remained neither any benefactor nor any beneficiary;

The subordinates, the superiors, the indigent and the rich all became but one community;

When they joined Islamic Social Order (and the Divine Programme for unification of human kind in obedience to the laws of Allah enunciated in the Quran) became one.

#### The land issue

We have seen earlier that the Holy Quran has elaborated the reality that the question of private ownership on land does not arise. This is the source of obtaining sustenance for all human beings (rather all the living beings) (55:10). Therefore, the arrangement thus made should be such that this food resource should remain equally open to fulfil the needs of all needy persons. This is a gift from Allah for all human beings (41:40). And that thing which all the human beings got as gift, no one has got any right to 'put a gate' to it and fix up the boundaries as 'mine and thine' (17:20). Those, who hold up for themselves these 'streams of sustenance' which have to flow like running water so that the needy persons could fulfil their needs without any obstructions, they, inspite of being claimants of possessors of Deen, give the lie to it practically. Their prayers are thrown at their faces. It could be imagined in how much thought provoking manner the Quran has described this reality: Have you noted the one who denies the Deen., This is the person who repulses the orphan. Neither he himself arranges nor encourages others feeding of the indigent.' 'He thinks that by performing prayers he is fulfilling the duties of the Deen'. This is self-deception. For such worshippers the result of their prayers is disaster-they are unaware of the reality of salat, and remain ignorant of its aims and objectives. They think that perceptual and visible exposition of rituals is salat they just perform these rituals, and withhold the means of sustenance which should have flown like running stream (107:1-7). Is it not giving the lie to the Deen? The Holy Quran has so nicely elaborated the position of land in the light of historical evidence of the people of Thamud that there did not remain entanglement of any kind.

#### Land belongs to Allah

To state the fact that land belongs to Allah alone, the Quran has quoted an event of the people of Thamud. It states that cattle-rearing was the means of livelihood of the people of Thamud. There were open grazing lands and water points in the surroundings, but the leaders of that nation had kept them under their individual control. Due to this, cattle of the weaker sections used to remain hungry and thirsty. Prophet Saleh (A.S.) came to them as the Messenger of the revolution. He raised voice against the oppression and violence of those chiefs who asked him as to what he wanted finally. He replied: 'I want that as this land belongs to Allah, it is neither yours nor mine, and these cattle are also created by Him. Therefore, these animals should have freedom to graze on the land of their Allah. In what way you have the right that you fix up boundaries on arzullah (land of Allah) this way that His creatures cannot cross the boundaries fixed by you on His land.' (7:73; 1164). [In the land of Madyan, an event of this kind had occurred with Prophet Moses (S.A) where the herdsmen of the tribal chiefs did not allow the cattle of weak and

feeble girls to take water from the water points (28:23).] They said: 'What should be the practical approach to this problem?' Prophet Saleh (A.S) said: 'This is a very simple matter. You fix up the turns of the animals irrespective of the animal belonging to whom; it should take water at its turn.' (26:155; 91:13). The meaning of 'fixing the turns' itself is that this is not the personal property of anyone. This is for the benefit of everyone.

It could be noted that as to what is the meaning of Allah's land? This is not a perception of any human mind or a theoretical human belief. This is the practical foundation of the economic system of the Quran that land is the means of livelihood for the entire mankind; it cannot become anybody's personal property. Having theoretical belief in Allah's land, and giving it practically under the ownership of individuals is paganism according to the Quran; it is kufr (unbelieving), and accusition of lie to the Deen.

#### Opposition to this system

An in-depth study of the Holy Quran reveals that this is that economic system which the Divine revelation sets forth for the prosperity and welfare of mankind and called Nizam-e-Rububiyyat. This is the system all the Prophet in their times have presented before their people, and the capitalists (mutrafeen in terms of Quran) opposed it vehemently. According to the present day terminology mutrafeen are the capitalists. The Quran says: <sup>5</sup>We have not sent any Prophet who had presented this revolutionary programme and the capitalist class of that period did not oppose it (34:34). Two things came out from the above glorified verse:]

- 1. The system presented by the Holy Prophets was contrary to capitalism, therefore the capitalist class used to oppose it, and.
- 2. The wrangle between the Divine order and the capitalistic system existed not just specific to the present age and that it has emerged spontaneously. This is in vogue right from the beginning. And the Quran says that at the same time if any group, taking up this Divine order, stands steadfast and puts in sincere efforts to push it forward, this system will meet success no matter that the capitalist forces spending any amount of money and acting with all force against it. It is stated in Surah Al Anfal:

The opponents of this system will spend huge amounts of money to hinder people coming towards the path of Allah. They will continue to spend their money like water in their evil efforts. But their money will serve no purpose. They will have regrets that they had wasted so much money unnecessarily. Because ultimately they will face a defeat (8:36). Spiritual leaders, religious chiefs, priests, and ulemas will 'eat', with great taste and pleasure, the money thus pent in raising obstacles in the path of Allah. But this will never bring to them any fruitful results (9:34). These mutaffifeen (dealers in fraud), who collect their own dues completely but never pay others' dues, will be removed like feathers from the path of Allah (83:1-4). This will happen when mankind will rise for establishment of 'Rububiyyat-e-a'lamini' [(providing the sustenance universally for growth and development of mankind (83:5-6).]. At that time, the root of those people, who used to devour others' money fraudulently, will be cut off (6:45).

#### Al Hamdulillah (praise for Allah)

Al Hamdulillah is the first half portion of this verse. Before bringing the second half portion of this verse, that great reality may be repeated (as it was mentioned in the beginning also) that the Quran had initiated its call by Al Hamdulillah-e-Rabbila'lameen i.e. Allah is worthy of all praises and appreciations because of His Rububiyyat-e-a'lameeni (providing sustenance to all the creatures). But in the world of mankind, His Rububiyyat (providing sustenance) does not get established directly. This is established by human hand, and it cannot get established unless the root of those oppressors, who stand in the way like a huge rock, is cut off. Therefore, without cutting the roots of the oppressors, neither Rububiyyat-e-a'lamini can get established nor Al Hamdu lillahe Rabbil a'lameen can appear spontaneously at the tongue of man. Now look at the entire verse; it says: "Of the wrongdoers the last remnant was cut off. Praise be to Allah, the Cherisher of the Worlds." (6:45). And this was the climax of that call which arose as an inviter of that great revolution. "This is how they will proclaim the Hamd of Allah—the Nourisher of all humanity." (10:10).

Guidance of Wahi

But this economic system of the Quran cannot be established without the guidance of Allah's wahi. This expression is not based just on faith, it is a sound reality and worthy of noting it. As any problem of human body is treated keeping in view its entirety, similarly the human economic problems also have to be solved keeping into consideration the mankind as a whole. Allah's wahi has given certain permanent and comprehensive values keeping in view the entire mankind, and by working upon them the individual as well as collective life turn beautiful and elegant. It could be said that Allah's wahi provides such a complete and comprehensive formula that if it is acted upon totally, will bring about expected results. If some parts (or even one part of the formula) are left over, the expected results will not come out. Same is the case with economic problem of man. If it is tried to solve a problem isolating it from other problems of life, entanglements will develop. It could be imagined that if the economic system of the Quran, the outline of which has been already presented, and according to which the responsibility of providing basic needs of every individual is taken care of by the society, if this is introduced in such a society whose members are idlers, it could be imagined then what will be the result. Or if abundant food gets into the hands of a nation which is submerged in luxuries and jovialities of life, it could be imagined as to how much disaster the abundance of sustenance will bring to them. According to the evidences of the Quran: "And how many populations We destroyed, which exulted in their life (of ease and plenty)! Now those habitations of theirs, after them, are deserted..." (28:58). Therefore no philosophy of life, no code of life, considering man a physical machine, and thinking of solving his food problem alone (leaving other problems aside), can never make the human caravan reach its destination. The Quran is a complete code of life for mankind, and the economic system is one of the facets of this code. This entire code is based on the fact that human life is not the name of man's physical body machinery; besides his body, the life contains something else also which is called human self or human personality.

#### Human personality

At the present level of his life, if the 'Self' in man is made to grow and develop properly, he becomes able enough to cover further stages of evolution after his death. His personality grows and develops when he leads his life in this world as per the permanent values given by the Divine revelation. One of the permanent values is that the more he gives for the growth and development of others, the more will be the growth and development of his own personality. In this context the Quran says: "Those who spend their wealth for increase in self-purification..." (92:18). The one who gives his material goods his 'self' grows and develops. The famous psychologist of the present age Eric Fromm describes this reality in his own beautiful way when he says: 'The aim of life should not be 'to have' but 'to be'; this thing the Quran calls as growth and development, and concentration of the human self; and that is achieved by giving the material goods to others. The goal of life is fixed as 'to be' which is contrary to 'to have'. It could be seen that as the level of human knowledge increases, truthfulness of the proclaims of the Quran come forth in a crystallized form (41:53). This has made it very clear that the economic system of the Quran is established by those persons only who believe in the values given by wahi and the life in the Hereafter. (This is called iman bil aakhirat—believing in the Hereafter).

#### Iman bil aakhirat (believing in the Hereafter)

This is the reason why the Quran has said that eeta-e-zakat (arrangement to provide sustenance for growth and development) can be done only by those who believe in the Hereafter (27:3, 31:4). A disbeliever of the Hereafter cannot provide zakat (41:7). The matter is very clear. Whoever thinks that life is just this physical life (worldly life), and the one who spends this life pleasantly is a successful individual; for such a thought how can there be any spirit of action under which he should do any hard work, to retain for himself what is needed, and to give rest of it to fulfil the needs of others. If at all such kind of spirit is created in him through some external pressure, it will remain with him for sometime as long the pressure persisted and later it will disappear from him, and he will gradually revert to capitalism. A capital-worshipper does not believe in the Hereafter. This is the reason when the Quran tells Qarun—the representative of capitalism, that he should give up that genocidal false system; in its place it suggests a system whose attribute, described by the Quran, is that from his material and wealth, he should take the share for his worldly life and also make His hereafter prosperous (28:77). And the same desire also persists in the hearts of that group which emerges as the conveyer of the economic system of the Quran and says: "Our Lord! Give us good in this world and good in the Hereafter..." (2:201). And this could be achieved by following the code of

life given by wahi whose one facet is the economic system of the Quran. In a publication 'Nizam-e-Rububiyyat' (1978, <u>Idara-e-Tolu-e-Islam</u>, Lahore) it is described in a very comprehensive and elaborate form that the economic system of communism or socialism could not meet success (nor it can be successful) because the torch-bearers of these systems neither believed in wahi nor in the life of the Hereafter. They did not have that foundation upon which the edifice of such a great system is constructed. Even with the Muslims too, this could become successful provided this community should have a very strong conviction in the truthfulness of the wahi and the reality of the Hereafter. To achieve this objective, first of all basic psychological change has to be brought in the minds of this community because at present their iman is nothing more than formal words and few rituals.

Links of the chain of economic system prescribed by the Quran are given above; and through them it takes the system gradually to the point of completion from the point of initiation. Obviously establishment of this system is possible in an Islamic State only. (And an Islamic State is that whose entire functioning is accomplished by remaining within the framework of the Holy Quran). Whenever and wherever an Islamic State is established, it has to take the decision keeping in view the condition of the society prevailing at that particular time, and that from which link of the chain (system) the programme has to be initiated to make the establishment of the system practically possible. Obviously superficial emotion-worshippers will insist on taking up the final stage of the programme as first and in the beginning itself and thus making the reality a poetry. Another group (within this community), which does not keep in view the complete code of life given by the Quran, will consider it totally impracticable, and (under self-presumption) will regard it as against 'human nature' as nowadays the veiled-supporters of capitalism generally say). Therefore, it will be necessary for the torch-bearers of this system to take its final destination as their aim, but should take practical step gradually to reach at. The economic system of the Quran was established the same way during 'Sadar-e-Awwal' (the period of the Holy Prophet Muhammad (S) and the four caliphs after Him); on the same lines it can be established now also. However, there is some difference between that period and the present age that when the Holy Prophet (S) had proclaimed the voice of this revolution he was then the lone Muslim, the rest were all non-Muslims. But now the responsible people of the Islamic State will all be Muslims, and therefore they could be told: This is the system of the Quran and you believe in the Quran, therefore you should not have any objection on establishment of this system.' This way our job will become comparatively easy but on account of this it may also be more difficult.

As it has been stated earlier that the Holy Prophet (S) was the first Muslim. Those who embraced Islam thenafter, they accepted it after considerable thinking and proper understanding. They gave maximum thought to each and every aspect of the Deen, and then they became a Muslim having perfect belief and utmost satisfaction of heart and mind. Therefore, when they were called upon to establish this system, they were not unacquainted with all its tenets. They had full faith in its beneficence and soundness. But now in this world, there is not single piece of land where the Muslims have taken Islam with the kind of that conviction which existed during the period of the Holy Prophet (S) and the four Caliphs, therefore if any State wants to introduce this system, there 'Muslims' (in the words of the Quran) have to be made a Muslim afresh (4:136). Capitalists and religious leaders will form an opposition front because to them, Islam is that Islam which was designed and fabricated during the period of our kingship (when khilafat became kingship); and with them the authenticity for this Islam to be true Islam is the 'tradition of their ancestors'. Muslim State which will be able to act against these forces could alone be able to establish this system. But if they do not establish it with them, some other nation of the world will adopt it. The Quran has already said: 'If you turn back from the path of Allah, He will substitute you with another people who will not be like you.' (47:38).

At this stage this fact may be explained once again that it is said that Russia or China has started this system,--if this is not leading to misunderstanding, it is certainly a self-deception. Neither this system has been started by them nor it can work there. Marx had said that the solution of the economic problem of mankind lies in the fundamental principle: 'extraction of work from everybody as per his capability and compensation given be as per his needs' But he could not get that spirit of action on account of which people will be prepared and came forward to act upon this principle. He, therefore, decided to adopt socialism in place of this system (the communism), and as a result of this the mankind got tied into such chains which are stiffer than those of capitalism. In such a philosophy of

life wherein neither there is belief in Allah nor in permanent values, nor in human personality nor in life in the Hereafter; when such is the case, how can there be the Nizam-e-Rububiyyat established? They cannot get the base itself for this system. Iqbal had, therefore, said in this respect:

"You want to establish a communist world social order, but have you provided foundation firm enough to bear the load of the huge structure of such a social order?"

Nor this system can be established through the 'current Islam' which itself is the product of capitalism. It can only be established through the Quran.

# Meaning of Salat and Zakat

### Translated and abridged by Abdus Sattar Ghazali

*Deen* is the name of a system. This system meant that human beings should live together in such a manner that every individual should have an equal opportunity for to develop its full potential or self-realisation. A system in which each individual should become a means for the development of potentials of others and in this way finds way of his/her own development of potentials.

In this system, the needs of the natural life are very elementary things. A system that is responsible for the development of all natural potentials, cannot forget the natural needs of human beings.

Obviously, such a great system will have many elements of various kinds. Any tiny element of the system will be unique and vital and will have a role in producing the results of the system, while the whole system will be paralysed if that tiny element failed to function, just like a loose of a screw of railway track will stop all trains.

Various injunctions in the Islamic system have equal importance. When that system was established, all actions those were in accordance with the system principles, played role in bringing out the results. But when the system vanished, its elements remained like a railway junkyard, with out-of-order signals and broken railway tracks.

Within the system, various injunctions and principles are part of Deen. Outside the system became rituals. *Madhhab* is the name of a group of rituals and the sacred wishes attached to it. Concrete results are the proof of the authenticity or truthfulness of a Deen, while truthfulness of *Madhhab* remains confined to the good faith of its believers (followers). Deen is like a living body working as an organic whole while in *Madhhab*, parts of the dead body are scattered at the sacred places and worshiped.

Although, the system that Islam gave and described with a comprehensive term of" ad-Deen", cannot be broken into pieces. But to understand we can divide it into two parts: its one part revolutionised individual life and another part was responsible for the development of human potential. (Again I will emphasise that these were not two parts. Internal revolution i.e. the result of change is potential development and the result of human development is human personality development. I made these parts just for clarification.)

Quran has described this as:

In As-Salat's terminology, full system of psychological change is reflected in its miniature form and all means of potential development are found in Az-Zakat. Az-Zakat means growth. As-Salat embraces all aspects of a Muslim, his/her all movements, thoughts and intentions.

As-*Salat* is the name of following the right path. The path about which God said: Your potential developer's law (God's Law) is in vogue on the balanced path. You should also follow that path.

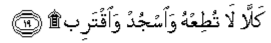
In order to get a clear understanding of *As-Salat* terminology we have to see its literal meaning. In horse racing the winner horse is called 'As-Sabiq' and the one immediately following him is called 'Al-Musalli' (from Sallaa i.e. the extreme end of the tail), because he puts the front part of his head near the tail of the preceding horse. That is why in *Sura Al-Qiyamah*, Quran says about the people who deviate from the Islamic system:

فَلَا صَدَّقَ وَلَا صَلَّىٰ ٢

(In the light of these facts) Tell the person who does not testify (saddaqa) to Our Law of *Accountability*; who does not follow (salla) the straight path; (who) instead belies (kazzaba) and tries to escape (tawalla) from it. (75/31-32)

Saleem, here *Takzeeb* is used against *Tasdeeq* and *Salla* against *Tawalla* i.e. finding ways of escape. Therefore, *Musalli* is he/she who follows exactly the balanced path shown by the law of potential development.

Prostration *"sajda*" means abiding the divine law. In *sura* Al-Alaq, God tells Nabi Mohammad: Don't follow those who do not accept the Divine System. But prostrate and become closer.



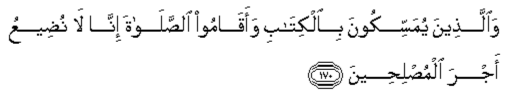
In more clear words, Quran says:"O *Rasul*, you should never feel the necessity to compromise with them. (The question of any compromise between conflicting ideologies of life does not arise. What you have to do is) Obey and follow the Divine Laws to the maximum possible extent as, in this way, every step of yours will take you nearer to your destined goal. (96/17)

Prostrate and become closer. It means that reject abidance of all non-divine laws. Prostration is the manifestation of abidance of the divine law.

Similarly in *sura* Al Murs*alat*, it is said about criminals and liars that when they are asked to bow (go into *ruku*), they do not do. It means that defiance of divine law and rebellion from it is an obstacle in *ruku*. Therefore, *ruku* means practical confirmation of divine law and bowing before it.

"When told to bow before Our Laws, they never do so". (77/48)

In *sura* A'raaf, complete abidance of the divine law is called as establishment of As-Salat.



"As to those who hold fast by the Book and establish As-Salat, never shall We suffer the reward of the righteous to perish." (7/170).

In other words, could they not realise the simple truth that the abode of the next world was for those who hold fast to the Book and establish the *Nizam*-us-*Salat (the system of Salat)*? Their right actions would not go unrequited.

Abidance of divine law is not possible without the establishment of Deen's system (Government according to the laws of Quran). And because establishment of *Salat* is a part of this system, therefore establishment of *Salat* is not possible without the establishment of a government in accordance with the laws of Quran. In sura Hajj it is said clearly that when we will give power to those who wanted to establish Quranic system, they will establish *Salat* and arrange *Zakat*.

"(They are) those who, if We establish them in the land, establish *Salat* and provide *Zakat*, enjoin the right and forbid wrong: with Allah rests the end (and decision) of (all) affairs."(22/41)

In other words, concerning the group of oppressed people who have at last risen to wipe out transgression and *zulm*, God says that if We bestow on them the authority to rule and they do come into power, (they will not do any injustice and oppression but) they will establish *Salat* (so that everyone in society follows the system of Divine Laws). They will provide means of development to each and everyone and enforce Laws which are in conformity with the Divine Code (the *Quran*); and forbid people from doing anything that is contrary to it. In other words, in every case they will first look for the guidance given by *Allah's* Law; and then after discussion and consultation decide their affairs according to the Divine Law (5/44).

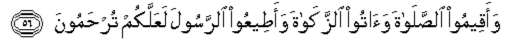
In *sura* An-Noor, earthly rule and establishment of Deen is conditional on the establishment of *Salat* and *Zakat*.

"Allah has promised, to those among you who believe and work righteous deeds, that He will, of a surety, grant them in the land, inheritance (of power), as He granted it to those before them; that He will establish in authority their religion - the one which He has chosen for them; and that He will change (their state), after the fear in which they (lived), to one of security and peace: 'They will follow Me (alone) and not associate aught with Me.' If any do reject Faith after this, they are rebellious and wicked. (24/55)

The question arises as to what one would gain by obeying these Laws? *Allah* has promised people who have faith in the truthfulness of the Divine Laws and who do the righteous deeds, that He will establish their authority on this earth (33/27); and their government will turn their land into *Jannah* (paradise) (39/74).

This is Our eternal Law according to which We caused previous generations to establish their authority on this earth (28/6). According to this Law and as a result of their *Eiman* and righteous deeds, We will grant them rule over the land and strengthen the system of life which We have chosen for them. The result will be that it will replace their erstwhile state of fear by a sense of security and peace; so that they may obey Our Laws in comfort. Also there will be no pressure on them to obey any one else, thus becoming guilty of *Shirk*.

No worldly power or authority should force them to obey man-made or other laws instead of those given by *Allah*. But keep one thing in mind. This Order will last as long as they continue obeying Divine Laws. For those who after the establishment of the system do not work according to it (and start enforcing their own laws), this will amount to going astray and abandoning the straight path, which leads them to the right destination. They will thus be deprived of the bounties of a blissful life, which are the result of *Eiman* and righteous deeds. When the basis is lost how can its fruitful results be sustained?



"So establish *Salat* and *Zakat*; and obey the Messenger. that ye may receive mercy."(24/56)

Therefore, if you want to achieve such authority in the land and ensure its continuity, you have to establish the system of *Salat* and make the social structure along a line that ensures that mankind continues getting the maximum means of nourishment. This is not an individual function, but a collective effort possible only under a disciplined and orderly system. For this it is important that you should obey the *Rasul* (the center of authority in the system); and the result will be that the divine bounties will be showered on you. Keep in mind that the one and only way of establishing supremacy of your *Deen* and living an Islamic way of life, is if you make the entire fabric of society conform with Quranic injunctions. And thereafter everyone should obey the system).

In *sura* Shura, where it is said: their government will be formed through consultation before this *aqamat-As-Salat* and *infaq fi sabilillah* is mentioned.

"Those who hearken to their Lord, and establish As-Salat; who (conduct) their affairs by mutual consultation; who spend out of what We bestow on them for sustenance."(42/38)

These are the people who respond to the call and come forward to establish the *Nizam-e-Rabubiyyat (Quranic System for Potential Development)*. They obey His Laws and remain within the bounds of *Nizam-us-Salat* (System of *Salat*), which teaches them to decide their affairs through mutual consultations and according to Divine Laws. Furthermore, they keep open for the nourishment of other needy human beings, most of whatever means of sustenance, which they have been provided with. In effect, they retain for themselves only what is necessary for their own survival.

In *Sura Al Hajj*, where it is said about the people who wanted to establish the Quranic order that their duty will be to oversee the deeds of human beings, at the same place *aqeemus-Salat* and *ata-uzakat* is mentioned and then said:

"And strive in His cause as ye ought to strive, (with sincerity and under discipline). He has chosen you, and has imposed no difficulties on you in religion; it is the cult of your father Abraham. It is He Who has named you Muslims, both before and in this (Revelation); that the Messenger may be a witness for you, and ye be witnesses for mankind! So establish regular Prayer, give regular Charity, and hold fast to Allah. He is your Protector - the Best to protect and the Best to help!"(22/78)

In other words continue striving for the establishment and sustenance of the Divine Order and make this struggle in right earnestness. It is He Who has chosen you to carry out this mission; so do not ever think of it as some kind of hardship or labour imposed on you. This order is not a new one. This is the same order, which was established by your own forefather *Abraham*. Even the name "*Muslim*" which is given to you is not a new one; in bygone times *Allah* had given this name to other similar communities. Now in the Quran, this very name is proposed for you.

The practical aspect of this programme is that your *Rasul* would supervise your deeds (and after him your central authority would do so); and you would supervise the performance of other mankind. For this purpose you should establish the system of As-Salat and make arrangements for the development of mankind, by holding fast to the Divine Laws (the Quran). Bear in mind that *Allah* alone is your Supreme Protector and He certainly is an excellent Guardian and Helper. Therefore have complete faith in His Laws. This is the practical programme and the key to every success and achievement in life.

Therefore it is clear that abidance of divine law is not possible without the establishment of As-Salat and Az-Zakat.

In Sura A'raaf, first it is said:

Say: "My Rabb hath commanded justice; and that ye set your whole selves (to Him) at every time and place of prayer, and call upon Him, making your devotion sincere as in His sight: such as He created you in the beginning, so shall ye return." (7/29)

In other words you should concentrate upon exclusive and sincere obedience to *Allah*'s laws. This way you will once again attain that heavenly life from which your ancestors were expelled. An authentic system of life can be established only through the divine law.

If establishment of *As-Salat* was only meant our formal prayer (*namaz in Urdu*), then it was not required to establish a Quranic government. We used to pray even under the British Raj and today Muslims in India are also praying.

Quran also tells us that the natural result of the establishment of *As-Salat* is establishment of rule to govern in accordance with the divine law. Do we have this rule from our prayers?

In Sura Al-Baqra it is said:

"Those who believe, and do deeds of righteousness, and establish regular prayers and regular charity, will have their reward with their Rabb: on them shall be no fear, nor shall they grieve."(2/277)

In other words, those who believe in, and act in accordance with, the Laws of *Allah* and establish the Order of *As-Salat* and *Az-Zakat* will not have any fear or anxiety for it would be the result of their actions that this Order would be established, and for this, their reward would lie with their *Rabb* (The Potential Developer).

Let us ponder if our prayers and 2 <sup>1</sup>/<sub>2</sub> percent Zakat is brining this result!

In Sura Al-Ankabut, it is said:

َٰ إِنَّ ٱلصَّلَوْة تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحُشَآءِ وَٱلْمُنكَرِ<sup>ِّ</sup>

"For Salat restrains from shameful and unjust deeds."(29/45)

The *Salat* system will certainly stop people from collecting everything for themselves and from not caring about the welfare of others. Does our *Salat* (prayers) producing this result?

In *Sura* Ar-Rum, the two aspects of *Salat*'s natural results are explained. First it is said:

"Turn ye back in repentance to Him, and fear Him: establish regular prayers, and be not ye among those who join gods with Allah."(30/31)

And then added:

"Those who split up their Religion, and become (mere) Sects, - each party rejoicing in that which is with itself!"(30/32)

After people split into sects, every group thinks it is on the path of truth and is therefore content with its own way. Remember getting split into sects or factions amounts to *shirk (infidelity)*.

Practical result of Divine Law's obedience will be the establishment of Quranic system that will naturally result in the unity of humanity that is divided due to lack of this system. In other words you should remain fully conscious of His Laws. To achieve this, establish the *Nizam-us-Salat* (System of *Salat*, wherein everyone follows His Laws according to one's own free will). In this obedience and following, do not include anyone else's laws or decisions. This will create uniformity of thought and action amongst yourselves and, as such, all humanity will become one *Ummah* (*Nation*).

At this point Saleem, you may be thinking that what is performed in mosques in the name of *Namaz* (prayer) has any reality? The answer to this is "yes" as well as "no". You know that any soldier has regular routines. Everyday he is called for military exercise that he has to perform at the war front.

You also know that there is an individual psychology and there is a mass psychology. Although group is composed of individuals but individual psychology is different than group psychology. Mass psychology condition is not the sum total of individual psychology. It brings different results.

Islam has prescribed the temporary *Salat* gatherings as a reminder to the system of Deen. In this way these gatherings are an inseparable part of the system. But if the system is not in vogue and we individually or in mosques knee and prostrate (*ruku* and *sajud*), that will be similar to the unused railway signal and broken railway track (mentioned earlier).

Saleem, just think of a soldier (for whom even small elements of his uniform are very important) who, after his dismissal from the army wears his uniform from top to bottom and parades in his village with a stick (instead of a gun) in his hand. Surely, now his action will not bring any result, although in the army all these things are important to bring out desired results.

This is the reason that I said the external form of *Namaz (prayer)* is important and at the same time not important.

*Namaz* has special importance when it becomes part of Deen (Quranic system) and when it is outside the system, then it becomes a ritual. In the Deen (system), the same elements bring out results, but the artificial *Madhhab* (religion) of human beings has made this an objective in itself.

Saleem notice, in Sura Al-Baqra, Quran makes this distinction very beautifully.

"It is not righteousness that ye turn your faces towards East or west; but it is righteousness- to believe in Allah and the Last Day, and the Angels, and the Book, and the Messengers; to spend of your substance, out of love for Him, for your kin, for orphans, for the needy, for the wayfarer, for those who beg, and for the ransom of slaves; to be steadfast in prayer, and practice regular charity; to fulfill the contracts which ye have made; and to be firm and patient, in pain (or suffering) and adversity, and throughout all periods of panic. Such are the people of truth, who fear Allah" (2/177)

In other words, the fabricated *Shari'ah* was nothing but a collection of rituals, the observance of which was held to be the purpose of *Deen*. This is not at all the case. According to the Divine Law, the essential purpose of *Deen* is not fulfilled by a mechanical performance of rituals e.g. turning Eastwards or Westwards during *Salat*, but requires:-

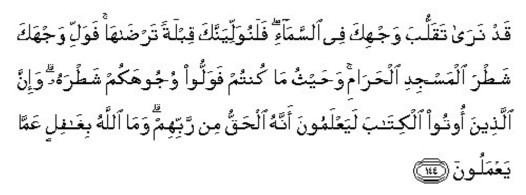
1. *Iman* (belief) in *Allah*; in the Law of *Mukafaat (accountability)*; in the life Hereafter; in *Malaika (angels)*; in *Anbiya* (prophets) and in the Books revealed through the *Anbiya* (prophets) (2/4); and

2. Following from (1) above: the establishment of a system in which resources are made available to help those who: (a) are left without protection or support in society; (b) lose their means of livelihood or are incapacitated to work; and (c) cannot earn enough to meet their needs. This system will also provide assistance to those outsiders who, while passing through its territory, become indigent, and arrange for the liberation of slaves from bondage.

In brief then, you should establish a system wherein members of the society adhere to the Divine Laws voluntarily and means of development are provided to all who need them. You should honour your promises and commitments. If hostile forces confront you, then face them with steadfastness and fortitude, and do not let fear and despair weaken you.

Those who follow this path unswervingly vindicate their claim to be true believers and they, can rightfully claim to be upholders of Divine Laws (rather than those who claim to inherit heaven by observing certain rites which they claim is *Deen*).

However, at another place it is also made clear that in its place certain direction is also important.



"We see the turning of thy face (for guidance to the heavens: now Shall We turn thee to a Qibla (Focus of Attention) that shall please thee. Turn then Thy face in the direction of the sacred Mosque: Wherever ye are, turn your faces in that direction. The people of the Book know well that that is the truth from their Rabb. Nor is Allah unmindful of what they do."(2/144)

This means that in the Deen system, direction of thought and action should be in accordance with the Divine Law and in its external shape; direction of the individuals should be towards the focal point of the Deen system.

Saleem pause to think, the same thing about which it is said that "it is not righteousness that ye turn your faces Towards East or West, "at another place was considered important.

That was the ritual of *Madhhab* and this is the part of Deen.

"And they have been commanded no more than this: To worship Allah, offering Him sincere devotion, being true (in faith); to establish regular prayer; and to practice regular charity; and that is the Religion Right and Straight." (98/5)

In other words, they are ordained to follow only the Divine Laws; to deny anyone else as their sovereign; and to leave everything else aside in order to unite on one point. They should concentrate their efforts on establishing the system of *As-Salat* and providing for the nourishment and development of mankind (Az-Zakaat). This is the only firm system that guarantees benefit and uplift of mankind.

Saleem! this is the difference between the *Namaz* of *Madhhab* (prayer in religion) and *As-Salat* of Deen (abidance of law through the system). *Madhhab's Namaz* becomes ritual only, while Deen's *Salat* brings development to humanity. It should be remembered that the establishment of *Salat* means spending your entire life in accordance with the Divine Law. But *Salat* gatherings are also important as part of the Deen system. Hence their holding is important, but these gatherings can bring positive results only when they become part of the system of Deen.

August 1950

\*\*\*\*\*