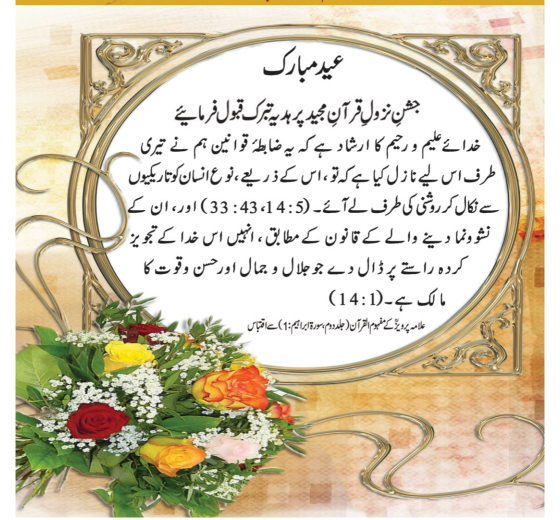


علامها قبالؓ کے ایماءاور قائداعظمؓ کی خواہش پر 8 193ء سے شائع ہونے والا ماہنامہ



محمد اكرم رائھور

ئاشروچىئرمىن (

ڈاکٹرانعامالحق، ڈاکٹرمنظورالحق

خواجهاز هرعباس

مدیرانظامی ( محسلیماختر

ً قانونی مشیر ( ملک محم<sup>سلی</sup>مایڈووکیٹ)

زرِتعاون | 50روپے فی پرچہ

يا كستان |-/550رويےسالانه

جِسٹرڈ ڈاک | -/800روپےسالانہ

بيرون ملك | -/2500روپيسالانه

سٹرڈ ڈاک |-/5000روپےسالانہ

## بلد 69 ﴿ شُومْبِر 07 ﴾ جولائي **2016ء**



#### اس شارے میں

| صفحهبر | مصنف                   | عنوان                                                           |
|--------|------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| 4      | اداره                  | لمعات                                                           |
| 10     | منظور حسين ليل         | پرویز صاحب کانظریهٔ اسلامی مملکت (قسط دہم)                      |
| 20     | خواجهاز هرعباس         | ٱللهُ لَآ اِلهَ اِلَّاهُو ۗ لَهُ الْكَسْمَاءُ الْحُسْنَى (20:8) |
| 26     | ڈاکٹر <sup>سنب</sup> ل | میں نے قرآن کیتے مجھا                                           |
| 30     | ۔<br>غلام احمد پرویز   | میری متاع حیات                                                  |
| 37     | ڈاکٹرانعامالحق         | بابالمراسلات                                                    |

#### ENGLISH SECTION

Surah Al-Mutaffifin (سورة المطففين) -Durus-al-Qur'an By G.A.Parwez Parah 30, Chapter 20 Translated by: Dr. Mansoor Alam

ادارہ کامضمون نگار کی تحریر سے گلّی اتفاق ضروری نہیں۔

#### Idara Tolu-e-Islam Bank Account National Bank of Pakistan

For Domestic Transactions Bank A/C No: 0465-22-003082-7 For International Transactions IBAN: Pk21 NBPA 0465 0022 0003 0827

Swift Code: NBPAPKKAA02L

ادارہ طلوعِ اسلام (رجسڑ ڈ) کی مطبوعات سے حاصل شدہ جملہ آمدن قر آنی فکرعام کرنے پرِصُر ف کی جاتی ہے

اداره طَلُوعِ إِلَى B -25 كَلِيرِكَ بَمِر 2، لا مور ـ 54660 (پاكتان) فون: 042-35714546

www.facebook.com/Talueislam

اشتیاق اےمشاق پرنٹرز سے چھپواکر B-25، گلبرگII لا مورسے شاکع کیا

## طاوعال

3

یہی مقصودِ فطرت ہے، یہی رمز مسلمانی اخوت کی جہال گیری، محت کی فراوانی بتان رنگ و خوں کو توڑ کر ملت میں گم ہو جا نہ تورانی رہے باقی، نہ ایرانی نہ افغانی مان شاخسارال صحبت مرغ چمن ک تک! ترے بازو میں ہے پروازِ شاہین قہستانی گمان آبادِ جستی میں یقیں مردِ مسلماں کا باماں کی شب تاریک میں قندیل رہانی مٹایا قیصر وکسریٰ کے استبداد کو جس نے وه كيا تها، زور حيدرٌ ، فقر بوذرٌ ، صدق سلماني ٌ ہوئے احرابہ ملت حادہ پہا کس مخبل سے تماشائی شگاف ورسے ہیں صدیوں کے زندانی ثبات زندگی ایمانِ محکم سے ہے دنیا میں کہ المانی سے بھی یائندہ تر نکلا ہے تورانی جب اس انگارۂ خاکی میں ہوتا ہے یقیس پیدا تو کرلیتا ہے یہ بال ویرِ رُوح الامیں پیدا

(بانگ درا علامه اقبال )

(جاری ہے)

### بِسُلِيكُ إِلَّهُ الرَّحِيْدِ

غلام اجري توني

(مختضرتعارف)

علامہ غلام احمد پرویز (رحمۃ اللہ علیہ) کی ولادت با سعادت مورخہ 9 جولائی 1903ء کو (موجودہ مشرقی پنجاب کے ) ضلع گورداسپور کے قصبہ بٹالہ میں ہوئی۔ آپ کے دادا،مولوی، چو ہدری، رحیم بخش منظی مسلک کے ایک جیدعالم اورسلسلہ چشتیہ نظامیہ کے ایک ممتاز بزرگ ہونے کے علاوہ ایک ماہر طبیب اورسنسکرت کے عالم تھے۔ علامہ غلام احمد پرویز کی ابتدائی تربیت اپنے داداکی زیر نگرانی ہوئی اور یہی وجہ ہے کہ میٹرک تک پہنچتے ان کی علامہ غلام احمد پرویز کی ابتدائی تربیت اپنے داداکی زیر نگرانی ہوئی اور یہی وجہ ہے کہ میٹرک تک پہنچتے بہنچتے ان کی نگاہ کی مشرقی مغربی افقین کافی وسیع اور'' باطنی علوم'' کی گہرائیاں کافی عمین ہو چکی تھی۔

بی، اے پاس کرنے کے بعد سول سروس میں چلے گئے اور 1954ء میں جب کہ آپ وزارتِ داخلہ میں اسٹنٹ سیکرٹری کے عہدہ پر فائز سے قبل از وقت ریٹائز منٹ لے لی تا کہ اپنے قرآنی مشن کو پورا وقت دیس سیس اس دوران آپ کی زندگی علمی معرکہ آرائیوں سے عبارت رہی ۔ 1932ء میں ابوالکلام آزاد کے تفسیری ترجمہ ترجمان القرآن کی پہلی جلد شائع ہوئی ۔ انہوں نے سور ۃ الفاتحہ کی تفسیر کے سلسلے میں اپنے اس نظریہ کی تبلیغ بڑی صراحت سے کی تھی کہ عالمگیرسچائیاں دنیا کے ہر فد ہب میں کیساں طور پر پائی جاتی ہیں ۔ اس لیے تمام فدا ہب سچ ہیں ۔ لیکن پیروان فد ہب سچائی سے منحرف ہو گئے ہیں ۔ اسلام کہتا ہے کہ اگر وہ اپنی فراموش کر دہ سچائی از سرنو اختیار کرلیں تو میرا کام پورا ہوگیا ۔ بیفراموش کر دہ سچائی کیا ہے؟ ایک خدا کی پرستش اور نیک عملی کی زندگی ۔ یہ سی ایک گروہ کی میراث نہیں کہ اس کے سواکسی انسان کو نہ کی ہو ۔ بیتمام فدا ہب میں کیساں طور پر موجود ہے ۔

علامہ پرویڑی بصیرت قرآنی کے مطابق بینظریہ اسلام کواس کی جڑ بنیا دسے اکھیڑ کرر کھ دیتا ہے۔ یہ برہموسا ج کی تعلیم تو ہوسکتی ہے قرآن کی نہیں۔ اس لیے آپ نے اس کی تر دید میں ایک تفصیلی مقالہ لکھا جو ما ہنا مہ معارف (اعظم گڑھ) کی جنوری 1933ء کی اشاعت میں شائع ہوا۔

اس زمانے میں ابوالکلام آزاد کی شہرت تا بہ ثریا بہنچی ہوئی تھی۔ وہ قلم اور زبان کے بادشاہ اور علم کے سمندر سمجھے جاتے تھے۔ ان کی پیش کر دہ تفسیر کی مخالفت اور وہ بھی ایک ' غیر مولوی'' کی طرف سے سمی کے حیط تصور میں بھی نہیں آسکتی تھی ۔ لیکن بیعلامہ پرویڑ کی جرائت ایمانی تھی کہ

آپ نے سب سے پہلے اس تفسیر پر اپنی تنقید شاکع کی۔

1926ء میں ریاست بہاولپور کی ایک عدالت میں ایک مسلمان خاتون نے دعوی دائر کیا کہ اس کا خاوند قادیا فی مسلک اختیار کرنے سے مرتد ہوگیا ہے۔ لہٰذااس شخص سے مدعیہ کا نکاح فنخ قرار دیا جائے۔ یہ مقد مہ قریب نوسال تک زیر ساعت رہااور آخرالا مرحمدا کبرصاحب (مرحوم) ڈسٹر کٹ نجج بہاولنگر نے 7 فروری 1935ء کواس کا فیصلہ سنا دیا۔ یہ فیصلہ علامہ پرویز کے ایک مضمون''میکا کئی اسلام'' میں ضمناً بیان کردہ نبی کی تعریف کی بنیا د پر سنا یا گیا تھا۔ جس کا ذکر فاضل نجے نے اپنے فیصلہ میں بالوضاحت کیا تھا۔ اس طرح قادیا نیوں کو پہلی بار کا فرقر اردینے کی علمی بنیا دعلامہ پرویز کی فراہم کردہ تھی۔ 1949ء میں آپ کی کتاب'' معراج انسانیت'' شائع ہوئی تو اس میں آخری باب ختم نبوت پر مشتمل تھا جو بعد میں' دختم نبوت اور تحریک احمدیت' کے نام سے الگ کتا بی صورت میں آب 1974ء میں شائع ہوا۔

علامہ اقبال ؒ کے مجوزہ خاکہ کے مطابق جناب پرویزؒ نے سلسلہ ''معارف القرآن' کی ابتداء 1928ء میں کی ۔ پہلی جلد کا عنوان تھا۔ ''اللہ' 'جو بعد میں ''من ویز دان' کے نام سے شاکع ہوئی ۔ پھر ''ابلیس وآدم' تحریر کی ۔ جس میں آدم، ابلیس، ملائکہ، جن، شیطان، وحی، رسالت وغیرہ عنوانات پرقرآنی تصریحات پیش کی گئیں ۔ معارف القرآن کی تیسر کی جلد''جو نے نور''، چوتھی جلد''برق طور''اور پانچو یں جلد''شعلہ مستور'' حضرت نوح ﷺ معارف القرآن کی تیسر کی جلد''جو نے نور''، چوتھی جلد''برق طور''اور پانچو یں جلد' شعلہ مستور' معراج انسانیت' معراج انسانی تک کی ۔ وحی کی ضرورت اور اہمیت اُ جا گر کرنے کے لیے ڈھائی ہزارسال کی فکری کا وشوں کا نچوٹ، ''انسان نے کیا سوچا'' کے عنوان سے ایک کتاب میں پیش کیا ۔ جس کو پڑھنے سے یہ حقیقت انجراور تکھر کرسا سے آجاتی ہے کہ عقلِ انسانی ، انسانی مسائل کوحل کرنے میں کس طرح ناکام رہی ہے اور پھر یہ بتانے کے لیے کہ وحی کی روسے انسانی مسائل کاحل کیا ہے۔ آپؓ نے ایک کتاب بعنوان''اسلام کیا ہے؟'' شاکع کی ۔ معاشی مسئلہ ہمارے دورکاا ہم ترین مسئلہ شار ہوتا ہے ۔ آپؓ نے ایک کتاب بعنوان''اسلام کیا ہے؟'' شاکع کی ۔ معاشی مسئلہ ہمارے دورکاا ہم ترین مسئلہ شار ہوتا ہے ۔ آپؓ نے ایک کتاب بعنوان''اسلام کیا ہے؟'' شاکع کی ۔ معاشی مسئلہ ہمارے دورکاا ہم ترین مسئلہ شار ہوتا ہے۔ آپؓ نے ایک کتاب کی شکل میں شاکع ہوئے ۔ اس کے علاوہ ایک مبسوط تصنیف'' نظام ربی ہو ہیے۔ اس کے علاوہ ایک مبسوط تصنیف'' نظام ربی ہیں شاکع ہوئے۔ اس کے علاوہ ایک مبسوط تصنیف' نظام ربی ہیں شاکع کی ۔

تقدیر کا مسکد صدیوں سے الجھا چلا آ رہا ہے۔ اس مسکد کو قر آن کی روشنی میں حل کرنے کے لئے آپؓ نے ''کتاب التقدیر'' تحریر کی۔ آخرت کے متعلق قر آ نی توضیحات کوایک کتاب بعنوان'' جہان فردا'' میں شالع کیا اور اس طرح قریب چالیں سال کی محنت شاقہ سے سلسلہ معارف القرآن کو بھیل تک پہنچایا۔

علامه احمد امین مصری (مرحوم) نے اپنی کتاب فجر الاسلام میں بڑی تفصیل کے ساتھ بتایا ہے کہ دیگر قوموں

کے تصورات کس طرح رفتہ رفتہ مسلمانوں پراٹر انداز ہوتے گئے اور ایوں قرآن کے تصورات کی جگہ غیر تو موں کے تصورات کا صورات نے لیے۔ آج جسے مذہب اسلام کہا جاتا ہے یہ مجموعہ ہے مختلف قو موں سے مستعار تصورات کا جن پرلیبل قرآنی اصطلاحات کا لگا دیا گیا ہے۔ ان تصورات سے اور تو اور عربی زبان بھی متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکی ۔ چنا نچی ضرورت اس امرکی تھی کہ قرآن حکیم کے الفاظ کا کوئی ایسالغت مرتب کیا جائے جس میں نہ صرف الفاظ کے وہ معنی دیئے جائیں جوز مانہ نزولِ قرآن میں رائج تھے۔ بلکہ ان الفاظ کے پس منظر میں قرآنی تصورات کی بھی وضاحت کی جائے ۔۔۔ یہ کام ایک آدمی کے کرنے کا نہ تھا ، لیکن اگر انسانوں کی ایسی جماعت موجود نہ ہوتو؟ جناب پرویز ہمت ہارنے والے نہ تھے چنانچہ آپ نے چار جلدوں میں ایک ایسالغت تیار کردیا جس کی تیاری میں اپنی قرآنی بصیرت کے علاوہ قریب پچپاس عربی لغت حوالے کے لیے استعال کئے۔

اس ضمن میں ایک دلچیپ واقعہ جناب پرویز کے الفاظ میں ملاحظہ فرما ہے:

''اس لغت كے شائع ہونے كے بعدايك دن ايك عراقی عالم مجھ سے ملنے كے ليے آئے۔ حكومت پاكتان کے رابطہ عوا می کے ایک آفیسر بھی ان کے ہمراہ تھے۔اس نے کہا کہ عراقی علماء کی ایک تنظیم قر آن مجید کالغت مرتب کرنے کا ارادہ رکھتی ہے۔اس کے لیے انہوں نے چاہا ہے کہ جہاں جہاں قر آن کا لغت مدون کرنے کا کام ہوا، یا ہور ہا ہو، ان حضرات سے مل کر اس سلسلہ میں ضروری معلو مات حاصل کی جا<sup>ع</sup>یں ۔ انہوں نے کہا کہ وہ اس سلسلہ میں مجھ سے ملنے آئے ہیں اور پیمعلوم کرنا چاہتے ہیں کہ وہ تنظیم کون سی ہےجس کے زیرانتظام تمہارے لغت کی تدوین کا کام شروع کیا گیا۔ وہ جماعت کن علاء پرمشمل تھی ،جس نے اس لغت کومرتب کیا۔اس کی تکمیل میں کتنا عرصہ لگا۔ اس پرکس قدرخرج اٹھا۔ اس کی اشاعت کا انتظام کس نے کیا؟ وغیرہ وغیرہ ۔ میں نے ان سے کہا کہ اس کے لئے نہ کو کی تنظیم تھی ، نہ جماعت ، نہ کو کی مالی ذریعے تھے نہ ما دی اسباب ۔ بیسب کچھ میں نے تنہا کیا ہے اور اس کے ساتھ پیتمام کتابیں بھی تصنیف اور شائع کی ہیں جوآپ کوان الماریوں میں نظرآ رہی ہیں ۔وہ صاحب خندہ زیر لبی سے پیسب کچھ سنتے رہے۔ میں کسی کام کے لیے گھر کے اندر گیا۔ باہر آیا تو کیا دیکھتا ہوں کہ وہ ایکاا کی اٹھ کھڑے ہوئے اور نہایت طنزیدا نداز سے علیک سلیک کرتے ہوئے واپس جارہے ہیں۔ان کا بیا نداز اورا قدام ایسانا قابل فہم تھا کہان سے اس کی وجہ دریا فت کرنے کو جی ہی نہ چاہا۔ کچھ دنوں بعد، رابطہ عوا می کے اس افسر سے جوان کے ساتھ آئے تھے سرراہ میری ملاقات ہوئی ، تومیں نے ان سے پوچھا کہ اس دن کیا بات ہوئی تھی ؟ انہوں نے کہا کہ آپ اندر گئے ہیں تو ان صاحب نے کہا پیشخص بالکل غلط بیانی سے کام لے رہا ہے۔ یہ ناممکن ہے کہ ایک شخص تنہا اتنا کا م کر لے ، سوجب بیراصلی بات بتا نانہیں جا ہتا تو اس سے کچھ یو چھنا ہے کا رہے۔ میں بیس کرمسکرایا اوران سے کہا کہ خیر گزری میں نے انہیں بینہیں بتایا تھا کہ اس دوران میں نے تیس سال سرکاری ملا زمت بھی کی

ہے(اس نے اسے بتادیا تھا)۔

(طلوع اسلام دسمبر 1978 ء،صفحہ 49)

سلسلہ معارف القرآن اور لغات القرآن کے علاوہ جناب پرویزؓ نے ''مفہوم القرآن' تین جلدوں میں مرتب کیا۔ قریب ڈھائی ہزار عنوانات کے تحت قرآنی مضامین کو مرتب کر کے'' تبویب القرآن' شاکع کی اور ''مطالب الفرقان' کے نام سے تفییر مرتب کر ہے تھے جس کی سات جلدیں شاکع ہو چکی ہیں۔ اس کے علاوہ شاہ کا رسالت اور خصوصاً اس کا آخری باب'' شعلۂ شق سیاہ پوش ہوا تیرے بعد' ، تصوّف کی حقیقت ، مزاج شاس رسول، قتل مرتد ، غلام اور لونڈیاں ، قرآنی فیصلے (5 جلد) ، فردوسِ گم گشتہ ،سلسیل ،منزل بمنزل ،مقامِ حدیث ، اسباب زوالِ امت ، مذاہبِ عالم کی آسانی کتا ہیں ، جہاد ، جشن نامے ، اقبال اور قرآن (2 جلد) ، مثنوی اسرارِ خودی ورموز بے خودی (مجلسِ اقبال) ، جاوید نامہ ، مطالب القرآن فی دروسِ الفرقان (30 سے زائد جلدی) ریڈیواور ٹی وی کے لیے ( تقریباً 18 گھٹے کا ریکارڈ ڈیروگرام ) ، ٹی اہم موضوعات پرمضامین کے پمفلٹس مثلاً ریڈیواور ٹی وی کے لیے ( تقریباً 18 گھٹے کا ریکارڈ ڈیروگرام ) ، ٹی اہم موضوعات پرمضامین کے پمفلٹس مثلاً پاکتان اور اسلام کے خلاف گہری سازش ، آئین پاکتان کے متعلق سوالنا مے کا جواب ، کیا اسلام ایک چلا ہوا کا فرق وغیرہ وغیرہ وغیرہ وغیرہ و خیرہ ۔

''سلیم کے نام'' (تین جلدوں میں ) اور'' طاہرہ کے نام' قرآنی تعلیمات پرمشمل ادب پارے ہیں۔ کم تعلیم یا فتہ لوگوں کے لیے'' اسلامی معاشرت' اور پھر قرآن کے بیان کر دہ قوانین ، بعنوان'' قرآنی قوانین' اور انعلیم یا فتہ لوگوں کے لیے'' اسلامی معاشرت' اور پھر قرآن کے بیان کر دہ قوانین ، بعنوان'' قرآنی قوانین' اور انعلیم یا فتہ لوگوں کے لیے' اسلامی معاشرت کا درکیا جائے۔ کا وش کا ذکر کیا جائے۔

ان علمی کارنا موں کوسرانجام دینے کے علاوہ آپ نے تحریک پاکستان میں بھی بھر پور حصہ لیا۔ قائد اعظم کے ارشاد کے مطابق وہلی سے ماہنا مہ طلوع اسلام جاری کیا جو اپنے پہلے دور میں اپریل 1938ء سے مئ 1942ء تک با قاعد گی سے شائع ہوتا رہا اور اس کے ذریعے آپ نے تحریک پاکستان کے مخالف نیشنلسٹ علاء کے مقابلے میں قلمی جہا دکیا۔ اس دور میں بیروا صد جریدہ تھا جس نے تحریک پاکستان کے دینی پہلوکوا جا گر کیا اور بحاطور پر کہا جا سکتا ہے کہ تحریک پاکستان کی صحیح اور کھمل تاریخ طلوع اسلام کے اس دور کے فائل کے بغیر مرتب نہیں کی جا سکتا ہے کہ تحریک پاکستان کی صحیح اور کھمل تاریخ طلوع اسلام کے اس دور کے فائل کے بغیر مرتب نہیں کی جا سکتا ہے کہ تحریک پاکستان کے دینے بیاکستان کی صحیح اور کھمل تاریخ طلوع اسلام کے اس دور کے فائل کے بغیر مرتب نہیں کی جا سکتا ہے کہ تحریک باکستان کی صحیح اور کھمل تاریخ طلوع اسلام کے اس دور کے فائل کے بغیر مرتب نہیں کی جا سکتا ہے کہ تحریک باکستان کی حیالے کہ ساتھ کے ساتھ کی جا ساتھ کے ساتھ کیا گوئی کے ساتھ کے ساتھ کی کیا گوئی کے ساتھ کی جا کھر کے ساتھ کے ساتھ کی کیا گوئی کی کے ساتھ کے ساتھ کے ساتھ کے ساتھ کیا گوئی کے ساتھ کے ساتھ کے ساتھ کے ساتھ کی کیا گوئی کی کی کے ساتھ کے ساتھ کے ساتھ کے ساتھ کے ساتھ کے ساتھ کیا گوئی کے ساتھ کیا گوئی کے ساتھ کیا گوئی کے ساتھ کیا گوئی کے ساتھ کے ساتھ کی کے ساتھ کے ساتھ کے ساتھ کی کے ساتھ کی کے ساتھ کے ساتھ کی کھر کے ساتھ کے ساتھ کے ساتھ کی کے ساتھ کی کھر کے ساتھ کے ساتھ کے ساتھ کی کھر کے ساتھ کے ساتھ کے ساتھ کی کھر کے ساتھ کے

قا ئداعظم ؓ پر وٹوکول کے بڑی سختی سے پابند تھے۔ انہیں کوئی شخص پیشگی وقت لیے بغیر نہیں مل سکتا تھالیکن میہ شرف جناب پر ویڑ کو حاصل تھا کہ آپ سکسی بھی وقت قا ئداعظم ؓ سے ملا قات کر سکتے تھے۔ باوجودا سے قریب ہونے کے جناب پرویز ؓ نے بھی اس بات کوفخر سے بیان نہیں کیا اور نہ ہی پاکستان بن جانے پرکوئی مراعات حاصل کیں۔

پاکستان بن جانے کے بعد جنوری 1948ء میں آپ ؓ نے دوبارہ طلوع اسلام شائع کرنا شروع کیا۔ جو
با قاعد گی سے تا حال جاری ہے۔ پاکستان بن جانے کے بعد پاکستان کے دشمن عنا صربھی یہاں ہجوم کر کے آگئے اور
یہاں آکر پر پرزے نکالنے گے۔ اب ان کے پیش نظر مقصد سے تھا کہ ان کی مخالفت کے علی الرغم اگر پاکستان بن
ہی گیا ہے ، تو اس میں وہ نظام نہ رائح ہونے دیا جائے جس کے لئے اسے حاصل کیا گیا تھا۔ وہ اسلام کی آٹر میں
یہاں تھیا کر لیمی رائح کرنے کی کوشش کرنے گئے۔ اب دوبارہ جناب پرویز ؓ کوان کے خلاف قلمی جہاد کرنا پڑا۔
یہاں تھیا کر لیمی رائح کرنے کی کوشش کرنے گئے۔ اب دوبارہ جناب پرویز ؓ کوان کے خلاف قلمی جہاد کرنا پڑا۔
قضیلاً بنا یا کہ جسے علماء کے بائیس نکات اسی سلسلہ کی کڑیاں ہیں جن پر جناب پرویز ؓ نفضیلی تقید کی ۔ آپ ؓ نے
تفصیلاً بنا یا کہ جسے علماء ' سنت' کہتے ہیں وہ نہ تو متفق علیہ ہے کہ اس کی روسے کوئی متفق علیہ قانون مرتب کیا جا سکے۔
علماء کا سنت پر اس قدر زور دینا محض اس لیے ہے کہ یہاں قرآنی نظام رائح نہ کیا جا سکے۔ مخالفین سے آپ ؓ کے خلاف فتوی کفر دے دیا۔ جس پر ایک ہزار علماء کے دستخط شبت
خور در لائل کا جواب تو بن نہ پڑا۔ انہوں نے آپ ؓ کے خلاف فتوی کفر دے دیا۔ جس پر ایک ہزار علماء کے دستخط شبت

صیخم تصانیف کی کمبی فرست، ما ہمنا مہ طلوع اسلام کے ہزار ہاصفحات، ہفتہ وار درس اور تقاریر کے آڈیو/ ویڈیو ٹیپس (Tapes) کا ڈھیر، تحریک پاکستان میں باوجو دسر کاری ملازم ہونے کے سرگرم شمولیت، قائد اعظم سے قرب حاصل ہونے کے بروا ہوکرا پینے مشن حاصل ہونے کے باوجو دمراعات حاصل کرنے سے انکار۔ اپنے خلاف کفر کے فتو وَس سے بے پروا ہوکرا پینے مشن میں مگن۔ اپنی ہزار سالہ تاریخ کھنگال ڈالئے۔ ہے کوئی ایک بھی ایسا شخص جس نے تن تنہا اتنازیا دہ اور اتنا ٹھوس کا م

15 اکتوبر 1984ء کو آپ نے آخری بار درسِ قر آن دیا اور اس کے بعد مسلسل بستر علالت پررہے۔اور 24 فروری 1985ء کوشام چھ بجے آپ ؓ اس دارِ فانی سے انتقال فر ما گئے۔

كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانٍ فَ وَيَنْفَى وَجُهُ رَبِّكَ ذُوْ الْجَلْلِ وَالْإِكْرَامِ (27-55:26)

اللّٰد تعالیٰ جناب علامہ پرویزُ کو اپنے سحاب کرم سے نواز ہے ( آمین ) کون جانے اس پائے کی شخصیت پھر کب پیدا ہوتی ہے۔ کیونکہ <sub>ہ</sub>

> عمر ہا در کعبہ و بت خانہ می نالد حیات تاز بزم عشقِ یک دانائے راز آید بروں

# بالعير

آ! کہ تھے تیرے لئے مسلم سراپا انتظار اپنی رفعت سے ہمارے گھر کی پستی دیکھ لے!

غرّ ہُ شّوال! اے نورِ نگاہِ روزہ دار! اوجِ گردوں سے ذرا دنیا کی بستی دیکھ لے!

رہروِ درماندہ کی منزل سے بیزاری بھی دکھے
اے تہی ساغر! ہماری آج ناداری بھی دکھے
اپنی آزادی بھی دکھ ان کی گرفتاری بھی دکھے
بٹکدے میں برہمن کی پختہ زناری بھی دکھے
اور اپنے مسلموں کی مسلم آزاری بھی دکھے
امتِ مرحوم کی آئینہ دیواری بھی دکھے
اور جوبے آبرو شے ان کی خود داری بھی دکھے
اس حریفِ بے زباں کی گرم گفتاری بھی دکھے

قافلے دیکھ اور ان کی برق رفتاری بھی دیکھ رہرہ ورماندہ کی دیکھ کر تجھ کو افق پر ہم لٹاتے ہے گھر اے تہی ساغرا ہ فرقہ آرائی کی زنجیروں میں ہیں مسلم اسیر اپنی آزادی بھی و دیکھ مسجد میں شکستِ رشعۂ تسییح شیخ بنکدے میں برہم کافروں کی مسلم آئینی کا بھی نظارہ کر اور اپنے مسلمول بارشِ سنگ حوادث کا تماشائی بھی ہو امتِ مرحوم کی بارشِ سنگ حوادث کا تماشائی بھی ہو امتِ مرحوم کی بارش سنگ حوادث کا تماشائی بھی ہو اور جوبے آبرو کے بال تماش بیشگی دیکھ آبرو والوں کی تو اور جوبے آبرو کے جس کو ہم نے آشا لطفِ تکلم سے کیا اس حریفِ بے ن

شورشِ امروز میں محوِ سرودِ دوش رہ

اقبال

بِسُالِلُهُ إِلرِّهَزَالِيِّحِيْءِ

لک منظور سین کیا کا ہے بھار 0332-7636560 mhleeladv@yahoo.com

قسطاداتم

## پرقویزیصاحبٔ کانظر بیراسبلامی مملک نی (قرآنی حکومتٔ)

اور جولوگ ماانزل الله( قر آن ) کےمطابق حکومت قائم نہیں کرتے ،وہی لوگ کا فر ، ظالم ، فاسق ہیں (47-45-44 : 5 ) <del>ک</del>

## ر نظام شاسِتْ

مشاورت:

اسلام میں نظام مشاورت کو ہر معاطے، خصوصاً قانون سازی میں بنیادی اہمیت حاصل ہے۔ پرویز صاحب اپنی شہرہ ہو آفاق کتاب' شاہ کا رسالت' میں' سیاسی نظام' پر لکھتے ہوئے'' نظام مشاورت' کے بارے میں رقم طراز ہیں:۔۔'' کسی سابقہ تھم کامن وعن نافذ کر دینا پچھ بھی مشکل نہیں ہوتا لیکن ان احکام کا اپنے زمانے کے حالات کے مطابق نافذ کرنا یا غیر متبدل اصولوں کی جزئیات کا، پیش نظر تقاضوں کے مطابق متعین کرنا، بڑا کھن مرحلہ ہوتا ہے، بالخصوص جب ان احکام و جزئیات نے دین کی حیثیت اختیار کرنی ہو۔ اسی مشکل کے پیش نظر، قرآن کریم نے رسول اللہ منافیق کو کھی تھم دیا کہ ان امور میں اپنے رفقاء سے مشورہ کیا کرو (159:3)، اور حضور منافیق کے بعدا مت سے بھی کہا کہ ان کے معاملات با ہمی مشاورت سے طے پائیں گے (42:38)، یوجہ ہے جودین کے نظام میں مشاورت کو بنیادی اہمیت حاصل ہے۔''

#### اصول مشاورت:

### طريق مشاورت:

انگیز ہے۔اُس نے کہا ہے:۔(مفہوم)۔'' کیا(تمہاری بیروش ہے کہ) تم کتاب اللہ کے کسی حصہ کوتسلیم کرتے ہواور دوسرے حصہ سے انکارکرتے ہو! جوبھی الیی روش اختیار کرے گااس کا نتیجہ بیہوگا کہاس کی دنیاوی زندگی ذلت وخواری کی ہو گی اور قیامت کے دن وہ شدیدترین عذاب میں مبتلا ہوگا۔تم جو پچھ کرتے ہواللہ اس سے غافل نہیں۔'' مشورہ کے بعد فیصلہ کون کرے گا؟:

طلوع إسلام اكتوبر 1984ء، ص: 7: ــ "اس كاجواب قر آن كريم نے بطريق احسن ديا ہے۔ مشورہ كاحكم دوجگه آيا ہے۔ایک جگدرسول الله تَالِيَّمُ سے کہا گیا ہے کہ: وَشَاوِرُهُمْ فِي الْأَمْنِ اللهُ عَلَيْكُمُ معاملات ميں تم ان سےمشورہ كيا كرو- "چونكه حضور مَاليَّامِ صحابة سے مشوره كرتے تھے اس كئے (ظاہر ہے كه) آخرى فيصله بھى حضور مَاليَّامِ ابى كے لئے تھا۔خودآیت میں اس کے بعد ہے: فاذاعزمت فتوکل علی اللہ۔''پھر جب تو ارادہ (فیصلہ) کرلے تو قوانین خداوندی کی محکمیت پر بھروسہ کر کے،اس کے مطابق عمل پیرا ہوجا۔''۔' عزمت' ، حضور سُلطیَّ ای کے لئے ہے۔اس میں شبہیں کہ قرآن کا انداز ریجی ہے کہ مخاطب رسول اللہ مُٹاٹیا ہوتے ہیں اور مراد جماعت ِمونین ہوتی ہے کیکن زیرِ نظر آیت میں فیصلہ آپ مَنْ اللَّهُ اللَّ يتھی کہ حضور مَا ﷺ کوجس انداز ہے مشورہ کا حکم دیا گیا تھا نظر آتا ہے کہ اس میں فیصلہ حضور مَاﷺ ہی پر جھوڑ ا گیا تھا۔حضور سَالِيَا كَ بعد جماعت ِمونين كِمتعلق فرمايا: وَأَمُوهُمُ هُولِي يَيْنَهُمُ سَلِي اللهُ عَلَيْ مَعْلَت ان كَ بالهمي مشورے سے طے ہوں گے۔'' یہاں(رسول اللہ مَثَاثِیَامُ کی طرح)کسی کو باقیوں سےمشورہ کرنے کے لئے نہیں کہا گیا۔کہا ہیہ گیا ہے کہ 'ان کے معاملات ان کے باہمی مشورہ سے طے ہوں گے۔'اس میں امیر یاسر براہ کی حیثیت دوسروں سے متاز نہیں ۔مشاورت میں وہ بھی دوسروں کے ساتھ شامل ہوگا۔ یوں کہئے کہ وہ بھی مجلسِ مشاورت کا ایک رکن ہوگا۔اوراسی حیثیت ہے مشورہ دے گا۔ بیر بات اس مجلس پر موقوف ہے کہ وہ طے کرے کہ فیصلہ کس طرح ہوگا؟۔ اس فیصلہ کا نفاذ البتہ امیر (سربراہ مملکت) کی طرف سے ہوگا۔ (اسے طلوع اسلام میں مرکز ملت کہہ کر یکارا گیا ہے یعنی امت کی مرکزی اتھارٹی)۔اس قشم کی اتھارٹی کا وجود آئینی تقاضا ہوتا ہے۔اس نظام میں سربراہِ مملکت کی حیثیت بھی بس اتنی ہوتی ہے۔منشائے خداوندی پینھا کہاس نظام کوحضور مَاللَّيْمَ کے بعد بھی جاری رکھا جائے۔: وَمَا هُمَّكُ ۖ إِلَّا رَسُولٌ ۚ \_

#### ''محر بجزای نیست که خدا کاایک پیغمبر ہے۔'':

قَلُ حَكَثَ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ ﴿ 'اس قسم كَ رسول پَهلَے بَهِى آئِ اور اپنا اپنا فريضه ادا كر كے دنيا سے چلے كئے۔'': أَفَانُ مَّنَاتَ أَوْ قُتِلَ الْقَلَبُتُمْ عَلَى أَعْقَالِكُمْ ﴿ ''الرَّكُلُ كُو بِيوفات بِإجائِ يَاقَلُ كُرد يا جائے توتم بيكه كركه نظام خداوندى تو آپ سَلَيْمُ كَى زندگى تك تفاء آپ سَلَيْمُ كَ بعدوه سلسلة حتم ہوگيا، پھرا پنے نظام كہن كى طرف بلٹ جاؤ گئر: 'ور يَا اللهُ عَلَى عَقِبَيْهُ فَكُنْ يَتُو اللهُ هَيْمًا ﴿ لَهُ اللهُ هَيْمًا ﴿ لَهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

گا۔ خدا کا اس سے کوئی نقصان نہیں ہوگا۔'۔ یہ نظام اس طرح آگے چلنے کے قابل اس لئے تھا کہ اس کی بنیاد قرآن کریم پرتھی۔ جواپنی کممل غیر متبدل شکل میں محفوظ تھا۔ اس کے ساتھ ایک امت موجود تھی جس نے باہمی مشاورت سے اس نظام کوقائم رکھنا تھا۔ حضور طاقیا کے پچھ عرصہ بعد تک بہ قائم رہائیکن اس کے بعد (قرآن نے جس خدشہ کا اظہار کیا تھا) امت نے وہی کیا۔ وہ قرآن کوچھوڑ کر ملوکیت اور مذہبی پیشوائیت کی طرف پلٹ گئی۔ اس کے بعد امت پرجس قدر تباہیاں اور بربادیاں آئیں اس کی یہی وجتھی (اور یہی وجہ ہے)۔ اس نظام کو ملی حالہ رکھتے ہوئے یہ بھینا کہ ہم اسلامی زندگی بسر کر

اسلامی نظام مشاورت اور مغربی جمهوریت:

#### ا تباع اكثريت كالمتناع:

ازاں بعد خدائے سمیع وعلیم نے فرمایا: (منہوم)''اگر تو اکثریت کا اتباع کرنے لگ جائے تو وہ تجھے خدا کے راستے سے گمراہ کردے گی۔ جولوگ (وحی کی قیود کواپنے او پرعا ئدنہیں کرتے) وہ حق وصدافت کی نہیں بلکہ ظن وقیاس کی پیروی کرتے ہیں''(117)۔ آپ دیکھئے کہ خدائے سمیع وعلیم نے کس طرح چودہ سوسال پہلے موجودہ دور کے نظام جمہوریت کو باطل اور گمراہ کن قرار دے دیا۔ بلا حدود وقیود قانون سازی کا اختیار صرف خدا کو حاصل ہے۔

انسانوں کواس قسم کے اختیارات کا حامل تسلیم کرلینا انہیں مقام الوہیت عطا کر دینا ہے جوشرکِ عظیم ہے۔ قرآن حدود اللہ کے اندررہتے ہوئے مشاورت کی اجازت دیتا ہے۔'۔ (بات اکثریت یا اقلیت کی نہیں، بات قرآن کریم کی حدود کے اندررہتے ہوئے رائے دینے اور فیصلے کرنے کی ہے۔ بیدرست ہے کہ اکثریت کی رائے صحیح ہوسکتی ہے لیکن میکن ہے کہ ( کم پڑھے لکھے افراد کی ) اکثریت کے مقابلے میں کسی ایک ( زیادہ عالم فاضل ) شخص کی رائے صحیح ہو۔ مشاورت کے ممل میں ، بحث ومباحثے کا بنیاد کی کئتہ اور آخری فیصلہ یہ ہوگا کہ کہیں بیسب کچھ قرآن کریم سے متصادم تونہیں ہے؟۔ مئولف )۔

#### حق، حق ہے:

#### كنٹرولڈڈیما كريسى:

ہیں۔ مغربی اندازِ جمہوریت اور اسلام کے نظام مشاورت میں یہ بنیادی فرق ہے جسے بھی نظر انداز نہیں کرنا چاہیئے۔اسلامی نظام کوآپ'' کنٹر ولڈڈیما کر لیی'' کہہ سکتے ہیں۔یعنی وہ جمہوریت جس پرقرآن کا کنٹر ول ہو۔'' ضوابط کی یا بندی:

(مغربی) جمہوریت پر کسی قشم کی قدغن کو غلط اور انسانی حقوق کی خلاف ورزی سمجھا جاتا ہے۔ حالانکہ انسانی اعمال کو کھور مغیری انسان اپنے آغاز ہی سے اپنے اعمال ونظریات کو Regulate کرنے کے لئے ان پر قدغن لگانا کوئی غیر مفید کا منہیں۔ انسان اپنے آغاز ہی سے اپنے اعمال ونظریات کو کشر ول کرنے کے لئے (معاشرت ، شادی ، غمی ، معاشیات ، سیاسیات وغیرہ کے ) اصول وقوا نین (آئین) وضع کرتا ، اُن میں تبدیلیاں کرتا اور اُن پر عمل کرتا چلا آر ہاہے۔ اُن اصول وقوا نین کی خلاف ورزی کو غلط ، ناجا کر ، باطل اور قابل ہز اجبکہ اُن کی عدم خلاف ورزی کو تھے ہوئز ، جن اور قابل جز امانا جاتا رہا ہے۔ (اگر چپ عملاً انتخابات کے موقع پر بہت سے قواعد وضو ابط نافذ کئے جاتے ہیں جن پر پورانہ اُتر نے والوں کو انتخابات میں حصہ لینے کے لئے نااہل قر اردیا جاتا ہے ، شلاً آئین پاکستان کا فذکئے جاتے ہیں جن پر پورانہ اُتر نے والوں کو انتخابات میں حصہ لینے کے لئے نااہل قر اردیا جاتا ہے ، شلاً آئین پاکستان کا آئیک نظری طور پر جمہوریت پر کسی قسم کی قدعن کو انسانی حقوق کی خلاف ورزی سمجھا جاتا ہے!۔ آخر جمہوریت پر کیوں نہ کسی ایسی اتھارٹی کا کنٹرول ہو جو سب سے اعلی ، خامیوں سے پاک ہواور (Infallible) ہو۔

اس سلسلے میں پرویز صاحب نے ایک اصطلاح وضع کی ہے جسے وہ''جمہور بیہ وشورائیہ'' کہتے ہیں۔جون 1977ء کے طلوع اسلام کاصفح نمبر 25 ملاحظہ ہو،جہاں وہ اپنی رائے کا اظہار کرتے ہیں:۔'' اُمت اپنے اپنے زمانے کے حالات کے مطابق ،خود تجویز کرے کہ اس مشاورت کے لئے عملی اسکیم کون می اختیار کرنی چاہئے ۔اس اعتبار سے بینظام''جمہور بیہ شورائیہ'' کہلا سکے گا۔لیکن اس شرط کے ساتھ کہ جمہور کو جملہ اختیارات ،قر آن کریم کی حدود کے اندرر ہتے ہوئے حاصل ہوں گے۔وہ نہ تو ان حدود میں کی بیشی کرسکیں گے اور نہ ہی ان سے تجاوز ۔اس میں'' تھیا کریسی'' کا شائر نہیں ہوگا۔اس لئے کہ اس مملکت میں کسی کوخدائی اختیارات حاصل نہیں ہوں گے۔ بیصرف احکام خداوندی کونا فذکر نے کا ذریعہ ہوگا۔''

جمہوری نظام کے اساسی اصول:

جمهوريه عشورائيه:

طلوع اسلام تتمبر 1973ء میں: 29: ''مغرب کے جمہوری نظام (ڈیماکر لین) کے بنیادی اصول حسب ذیل ہیں: (1) ۔اقتدار کا سرچشمہ عوام ہیں اور ان کے اس اقتدار پر کسی اور کا کنٹرول نہیں ۔عوام کو اقتدارِ مطلق حاصل ہے۔ (Demo-cracy) کے معنی ہی عوام کی حکومت ہیں۔

- (2)۔اس نظام میں عوام اپنے ماکم آپ ہوتے ہیں۔اس لئے ماکم اور محکوم میں کوئی فرق نہیں ہوتا۔اس میں بیتفریق ہی مٹ جاتی ہے۔
  - (3) عوام اپنے اس اقتد ارکوا پنے نمائندگان کے ذریعے بروئے کارلاتے ہیں۔

(4)۔ان نمائندگان کی اکثریت کے فیصلے، یعنی وہ آئین یا قوانین جنہیں وہ وضع کر دیں،حرف ِ آخر ہوتے ہیں جن کے خلاف کہیں اپیل نہیں ہوسکتی۔البتہ بینمائندےاپنے فیصلوں کوجب بھی چاہیں خود بدل سکتے ہیں۔

(5) عوام کے بینمائند ہے دوگر وہوں میں بٹ جاتے ہیں۔ جوگر وہ اکثریت میں ہوتا ہے، وہ سیاہ وسفید کا مالک ہوتا ہے۔ ہے۔ جواقلیت میں رہ جاتا ہے اس کا مسلک اکثریت کی مخالفت کرنا اور ایسے حالات پیدا کرنا ہوتا ہے جن کی روسے وہ اقلیت میں تبدیل ہوجائیں اور اس طرح اقتداران سے چھن کران کے ہاتھ میں آجائے۔

(6)۔ برسرا قتد ار (اکثریتی) پارٹی جو کچھ جی میں آئے کرے۔اُسےاس مدت سے پہلے جس کے لئے عوام نے انہیں اپنانمائندہ منتخب کیا تھا۔خودعوام بھی برطرف نہیں کر سکتے بجزاس کے کہوہ اکثریت میں نہ رہیں۔

مغرب کے اربابِ فکر ونظراس نظام کے عملی تجربہ کے بعداس نتیجہ پر پہنچے ہیں کہ بینظام ایسے مفروضوں پر ہبنی ہے جن کا یا تو وجود ہی کوئی نہیں اور یا ، جو یکسر باطل ہیں قبل اس کے کہ ہم ان اربابِ علم و دانش کے نتائج فکر کوسامنے لائیں ، بید کیھنا ضروری ہے کہ مغرب نے اس نظام کوضع اور اختیار کن حالات میں کیا تھا۔

#### يورپ كاانقلاب:

اقوام پورپ استبداد کی چکی کے دویا ٹوں میں بُری طرح پس رہی تھیں ۔ یعنی ملوکیت کی قہر مانی اور ارباب کلیسا کی تھیا کر لیی۔ تھیا کر لیی کا نظر بیسینٹ پال کا وضع کردہ ہے۔ جس نے کہا تھا کہ حق حکومت صرف خدا کو حاصل ہے لیکن اس نے اپنایی تل کلیسا (یا در یوں) کوتفویض کردیا ہے۔اب بیخدا کے نام پر جوجی میں آئے کریں۔جب کلیسا اور رومن شہنشا ہیت میں گھ جوڑ ہوا تو یہی اختیاراتِ خداوندی شہنشا ہوں کی طرف منتقل ہو گئے لیکن ان پر کنٹرول کلیسا ہی کا ر ہا۔لوتھر نے اپنی اصلاحی تحریک سے کلیسا کے فولا دی شانجے کو یہ کہہ کرتو ڑ ڈالا کہ نجیل کے سمجھنے کاحق ہر فر د کو حاصل ہے نہ کہ صرف چرچ کو لیکن اس سے نظام حکومت کا مسلحل نہ ہوسکا۔ کیونکہ انجیل میں حکومت اور سیاست کے متعلق کوئی قانون ہی نہیں دیا گیا۔لہذا،حکومت کا استبداد بدستور قائم رہا۔اس صورت ِحالات سے تنگ آ کرفرانس میں ایک انقلاب بریا ہوا جس کا نتیجہ روسو کا نظرید عکومت تھا۔ اس نظرید کی روسے کہاید گیا کہ حق اقترار نہ بادشا ہوں کو حاصل ہے، نہ کلیسا کے خدائی نمائندوں کو۔اقتد ار کا سرچشمہ عوام ہیں۔ یوں نظام جمہوریت کا ابتدائی تصورسا منے آیا اگر جہاس کا اساسی تصور مفکرین بونان نے بہت پہلے پیش کیا تھا۔ملو کیت اور کلیسا کے استبدا د کی چکی میں پسنے والی انسانیت نے اس نظریہ کونجات د ہندہ سمجھ کرنہایت جوش وخروش اورمسرت وانبساط سے اس کا خیر مقدم کیا۔اور اسے نوع انسان کے لئے آپیءرحت سمجھا۔ان تصریحات سے آپ نے دیکھ لیا ہوگا کہ نظریہء جمہوریت (ڈیماکریسی)کے سامنے آنے پر یہ جوش و مسرت، در حقیقت استبدا دِ ملوکیت اور قهر مانی ء مذہبی پیشوائیت سے حصول نجات پر منفیا نہ ردِعمل تھا، نظام جمہوریت کی کامیابی پرمثبت اظہارتشکر نہیں تھا۔اس نظام پر تو ابھی تجربہ بھی نہیں ہوا تھا۔اس کے ملی تجربہ کے بعد مفکرین مغرب جس نتیجہ پر پہنچ ہیں،اس ضمن میں، میں اپنی کتاب''انسان نے کیا سوچا؟۔'' کے ایک باب میں تفصیل سے لکھ چکا ہوں۔''اس کے بعد، پرویز صاحب نے مغرب کے مختلف مفکرین کے مزید حوالہ جات پیش کر کے مغربی جمہوریت کونا کام اور قرآنی نظام کوکا میاب ثابت کیا ہے (مئولف)۔

#### اسلامی نظام مشاورت:

''معراج انسانیت' ۔ باب' نظام مملکت' : ۔ یہال پرویز صاحب مشاورت کے اسلامی اور مغربی اصولوں کا مواز نہ بھی پیش کرتے ہیں تا کہ قرآن کریم اور مغرب کے اصول مشاورت کو گڈ مڈکر نے سے کوئی غلط نہی پیدا نہ ہو۔ وہ کہتے ہیں کہ:۔۔۔'' واضح رہے کہ اس مشاورت اور دورِ حاضرہ کے جمہوری آئین میں بنیادی فرق ہے۔ دورِ حاضر کی جمہوریت میں، قانون بنانے والی اتھارٹی (خواہ وہ نمائندگان قوم پر شتمل پارلیمان ہو، یا اس پارلیمان کی مقرر کردہ کوئی اور جماعت ) اس بات کا پورا پورا اختیار رکھتی ہے کہ وہ جس قسم کے چاہے قوانین بنائے اور جن قوانین کو چاہے منسوخ کردے یا ان میں ردو بدل کردے ۔۔ اس کے بر عکس، اسلامی جمہوریت میں، قانون سازی کا اختیار، بلا حدود وقیود نہیں ہوتا۔۔ اس میں مجلس قانون ساز ، قرآن کی حدود کے اندرر ہے ہوئے ہی قوانین بناسکتی ہے۔ وہ نہ ان حدود سے خواد کرسکتی ہے۔ اسلامی نظام میں اس' مشاورت' کا طریق کارکیا ہوگا، اسے ملت اسلامی اسلامی اسلامی اسلامی ہوتا۔۔ اس میں کسی قسم کاردو بدل کرسکتی ہے۔ اسلامی نظام میں اس' مشاورت' کا طریق کارکیا ہوگا، اسے ملت اسلامی اسلامی اسلامی ہوتا۔ یہ بہت نے نہ ان میں کسی قسم کاردو بدل کرسکتی ہے۔ اسلامی نظام میں اس' مشاورت' کا طریق کارکیا ہوگا، اسے ملت اسلامی اسپن اسپن نے نہائے کے تقاضوں کے مطابق خود طے کرسکتی ہے۔'

#### اسلام كامغربي جمهوريت سے تقابل:

عناصرِ ترکیبی حسب ذیل ہیں:

(1) ۔ ایک خطہ ارض ( یا مملکت ) کے اندر بسنے والے تمام افراد، بلا لحاظ عقیدہ وہذہب، ایک توم سلیم کئے جاتے ہیں۔
(2) ۔ اس قوم میں سیاسی اختلافات کی بناء پر مختلف سیاسی پارٹیاں وجود میں آتی ہیں۔ (3) ۔ یہ سیاسی پارٹیاں امتخاب لڑتی ہیں، اورا کنڑیت کی پارٹی برسرا فقد ارآجاتی ہے۔ یہ ظاہر ہے کہ چونکہ اس پارٹی کا سیاسی نصب العین متعین ہوتا ہے اس لئے اس کے ارکان میں وحدت فکروعمل ہوتی ہے۔ ہم آہنگ افراد کے بغیر نہ کوئی پارٹی وجود میں آسکتی ہے نہ قائم رہ سکتی ہے۔ (4) ۔ پارلیمان میں، برسرا فقد ارپارٹی کے بالمقابل، اس کی حریف پارٹی موجود رہتی ہے۔ بالفاظ و دیگر، ایوان میں حزب افتد ارکے ساتھ حزب اختلاف کا وجود ناگزیر ہوتا ہے۔ (5) مجلس قانون ساز (پارلیمان) افراد کی مقابد و مصل ہوتی عقائد و مسالک و رسومات سے پچھ واسط نہیں رکھتی ۔ اور مختلف فرقوں کو شخصی قوانین (پرسٹل لاز) کی آزادی عاصل ہوتی ہے۔ ۔ یعنی اس میں مذہب کوسیاست سے الگر کھاجا تا ہے۔ (6) ۔ امورِ مملکت کے فیصلے پارلیمان کی اکثریت، بلا حدود و قیود، کرسکتی ہے۔ یہ فیصلے ملک میں نافذ ہوتے ہیں اوران کا اطلاق تمام افرا وہملکت پر کیساں ہوتا ہے۔ (7) ۔ برسر افتد ارپارلیمان، ان قوانین میں، جب چاہے، ردو بدل بھی کرسکتی ہے۔ اور ترمیم و منتیخ بھی ۔ کساں ہوتا ہے۔ (7) ۔ برسر افتد ارپارلیمان، ان قوانین میں، جب چاہے، ردو بدل بھی کرسکتی ہے۔ اور ترمیم و منتیخ بھی۔ اس نظام میں کوئی عضر غیر متبدل نہیں ہوتا۔ ہر معاملہ میں اکثریت کا فیصلہ تول فیصل ہوتا ہے۔

اس کے برعکس، قرآنی نظام کے عناصر ترکیبی حسب فریل ہوتے ہیں:

(1) ۔ قومیت کا معیار، وطن کا اشتراک نہیں بلکہ ایمان (دین) کا اشتراک ہے۔۔اس کے معنی ہے ہیں کہ ایک خطہء ارض (یامملکت) کے اندر بہنے والے مسلم اورغیر مسلم ایک قوم کے افراد قرار نہیں پاسکتے مسلم قوم کے افراد صرف مسلم ہو سکتے ہیں۔اسے امت مسلمہ کہہ کر پچارا جاتا ہے۔۔۔(2)۔امت مسلمہ،امت واحدہ ہوتی ہے۔ یعنی نہ اس میں کوئی مذہبی فرقہ ہوتا ہے، نہ سیاسی پارٹیاں۔(3)۔اس امت کی مملکت میں، قانون سازی کا اختیار کسی کو حاصل نہیں ہوتا۔ جملہ قوانین، اصول واقدار وحدود کی شکل میں، خدا کے مقرر کردہ اور اس کی کتاب (قرآن مجید) کے اندر منفیط اور محفوظ ہیں۔ان میں نہ کوئی ردو بدل کرسکتا ہے، اور نہ ہی حک واضا فہ۔۔۔(4)۔ مملکت کا فریضہ،قرآن مجید کے ان غیر متبدل اصول واقدار کو ملک میں عملاً نافذ کرنے کی تدابیر اور طریقے وضع کرنا ہوتا ہے۔۔۔ جب یہ اصول واقدار ،ان طریقوں کے مطابق نافذ ہوں تو آئیں اسلامی شریعت یا اسلامی قوانین کہا جاتا ہے۔ان کا اطلاق تمام مسلمانوں پر یکساں ہوتا ہے اور ان میں پرسنل لاز اور پبلک لاز میں تفریق نی تو ہیں۔۔ یہ اصول واقدار تو ہمیشہ غیر متبدل رہتے ہیں کیاں ان کے نافذ کرنے کے طور طریقے عندالفرورت برلے جاسکتے ہیں۔۔۔ جب ہم کہتے ہیں کہ اسلام میں 'دین اور سیاست' میں کوئی فر قرنہیں تو اس کاعملی مفہوم بھی ہوتا ہے۔' دین' ،کتاب اللہ کے اصول واحکام اور' سیاست' ناہیں نافذ کرنے کے طور فرت نہیں تو اس کاعملی مفہوم بھی ہوتا ہے۔' دین' ،کتاب اللہ کے اصول واحکام اور' سیاست' ناہیں نافذ کرنے کے طور

طریقے۔(5)۔ پیطورطریقے، امت (مسلم افرادِ مملکت) کے باہمی مشورے سے طے پاتے ہیں۔اس''مشورہ' کے لئے، اپنے اپنے زمانے کے حالات کے مطابق، کوئی ساطریقہ بھی اختیار کیا جا سکتا ہے۔۔۔ جیسا کہ اوپر کہا جا چکا ہے، چونکہ امت میں نہ کوئی سیاسی پارٹی ہوتی ہے نہ مذہبی فرقہ،اس لئے مجلس مشاورت کے اراکین کے انتخاب کا معیار، قر آنی نقطہ ونگاہ سے، اہلیت اورصلاحیت ہوتا ہے اوربس۔(6)۔اس مجلس مشاورت (یا پارلیمان) میں نہ حزبِ معیار، قر آنی نقطہ ونگاہ سے، اہلیت اورصلاحیت ہوتا ہے اوربس۔(6)۔اس مجلس مشاورت (یا پارلیمان) میں نہ حزبِ افتلا ان بحزبِ اختلاف۔نہ بھی اس میں افتد ارکسی خاص طبقہ کو حاصل ہوتا ہے۔۔ افتد ار (یعنی قوانین خداوندی کے نافذ کرنے کے اختیار) میں ساری امت برابر کی شریک ہوتی ہے۔ اور برابر کی ذمہ دار۔۔ اوران قوانین کا اطلاق بھی تمام افرادِ مملکت پر کیساں ہوتا ہے۔۔ اس پورے کے افرادِ مملکت پر کیساں ہوتا ہے۔۔۔ اس پورے کے افرادِ میں کہا جائے گا۔اگر اس کے، فرکورہ بالا، اجزائے ترکیبی میں سے کسی ایک جزوکی بھی کی ہوجائے گی، یااس میں ردو بدل کیا جائے گا تو وہ نظام ''الدین' یا''اسلامی'' نہیں رہے گا۔عہدِ مجمد رسول اللہ علی اللہ عن معہ میں یہی نظام رائے تھا۔ آپ غور کیسے کا تو وہ نظام اور مغرب کے جمہوری رہے گا میں کوئی بھی قدرِ مشترک ہے؟۔قدرِ مشترک ہے؟۔قدرِ مشترک ہے؟۔قدرِ مشترک ہے؟۔قدرِ مشترک ہے؟۔قدرِ مشترک ہے؟۔قدرِ مشترک توایک طرف، یوایک دوسرے کی ضد ہیں۔''

#### دونوں كافرق:

طلوع اسلام اگست 1980ء میں: 12: ''اگرامت ، باہمی مشاورت سے، قرآن مجید کے ابدی اور غیر متبدل اصول واقد ارکے حدود کے اندر رہتے ہوئے امور مملکت کے فیصلے کر ہے تو یہ اسلامی جمہوریت ہوگی۔ (اگر چی مناسب یہی ہے کہ اس کے لئے جمہوریت کی اصطلاح استعال نہ کی جائے )۔ اور اگر ان حدود وقیود کے بغیر فیصلے کئے جائیں تو وہ مغربی جمہوریت ہوگی۔ ایس سیولر نظام محکومت کہتے ہیں جوقرآنی نظام کی ضد ہے۔ دوباتیں یا در کھئے!۔ ایک تو یہ کہ اسلامی مملکت (استخلاف فی الارض) پوری کی پوری امت کی ہوتی ہے۔ کسی فردیا افراد کے کسی گروہ کا اس پر اجارہ نہیں ہوتا۔ اور مملکت یا بند ہوتی ہے قرآنی حدود کی جو، ابدی اور غیر متبدل ہوتی ہیں۔''

جمهوريت بطوردين:

اسے مسلمانوں کی بقتمتی ہی کہئے کہ آج (مغربی) جمہوریت ایک'' دین'' کی حیثیت اختیار کرچکی ہے جس پر ہم (حتیٰ کہ ہمارے مذہبی راہنمایان تک) فریفتہ نظر آتے ہیں (موءلف)۔

(جاری ہے)

### بِسُالِلُهُ إِلرِّهُ الرَّحِبِ

خواجهاز پرغبان فاضل درب نظامی www.azharabbas.com

## اللهُ لاَ إِلهَ إِلاَّ هُوَ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى (20:8)

جہاں تک ذات باری تعالیٰ سجانہ ،عزاسمہ کا تعلق ہے ذہن انسانی پیصلاجت ہی نہیں رکھتا کہ وہ اس ذات عالی کی کنہ وحققت کا ادراک کر سکے۔ ایک محدود ذہن لامحدود کا تصور ہی نہیں کرسکتا۔ اللہ تعالیٰ کا تصور تو بہت بڑی بات ہے۔ ذہن انسانی تو مجر و Time اور Space کا بھی تصور نہیں کرسکتا۔ اس لیے قرآن کریم نے ذات باری تعالیٰ کی کنہ اور حقیقت کے متعلق کچھ بھی نہیں بیان فرما یا۔ قرآن کریم نے صرف صفات خداوندی کو بیان کیا ہے۔ ان صفات جلیلہ کی گرو سے اللہ تعالیٰ کا جو تصور کی ایسان کیا ہے۔ ان صفات جلیلہ کی گرو سے اللہ تعالیٰ کا جو تصور کہ ایسان تصور ہے۔ ایسا تصور نہ تو عقل انسانی پیدا کرسکتی ہے اور نہ ہی وہ تصور کی اور جگہ کی سکتا ہے۔ صفات خداوندی پر غور و تدبر کر کے ہم کا کنات کے بے شار اسرار وحقائق معلوم کر سکتے ہیں۔ کیونکہ یہاں جو چھ ہے اُنہیں صفات کا ظہور اور ان کا جلوہ ہی ہے۔ اللہ تعالیٰ کی ذات پر ہوا ہے اس اسم کا اطلاق کرنا جا ترنہیں ہے۔ اگر چہ اس میں کمال کے کتنے اساء میں ہے۔ 199 لگ شار کر لیے ہیں۔ قرآن کر کیم میں جس اسم کا اطلاق کرنا جا ترنہیں ہے۔ اگر چہ اس میں کمال کے کتنے ہی معانی پوشیدہ ہوں۔ اللہ تعالیٰ کی صفات میں ترتیب نہیں ہوا۔ اس کا اطلاق کرنا جا ترنہیں ہے۔ اگر چہ اس میں کمال کے کتنے نواں صفت بعد میں ہے۔ اس کی تمام صفات قدیم اور از لی ہیں۔ یہ کہنا درست نہیں ہے کہ اللہ تعالیٰ کی فلاں صفت پہلے اور نول ہیں۔ یہ کہنا درست نہیں ہے کہ اس کاعلم اس کی قدرت اس کے عدر ہے۔ یا اس کی حیات اس کے علم سے پہلے ہے۔ وہ ہمیشہ ہمیشہ سے تی وعلیم وقد پر سے یا اس کی قدرت اس کے علم کے بعد ہے۔ یا اس کی حیات اس کے علم سے پہلے ہے۔ وہ ہمیشہ ہمیشہ سے تی وعلیم وقد یہ سے۔

اللہ تعالیٰ کی ذات ایک ہی ہونے کے باوجود سب کمال کے ساتھ متصف ہے۔ جیسے ایک شخص ڈپٹی کمشنر ڈپٹی کلگٹر، سٹی مجسٹریٹ ہوسکتا ہے۔ لیکن کام کی نوعیت کے اعتبار سے اس کے مختلف نام ہو گئے۔ اسی طرح نبی اور رسول ایک ہی شخص ہوتا تھا۔ اس جہت سے کہ وہ اس علم الہی کوانسانیت تک پہنچا تا تھا وہ رسول کے نام سے موسوم ہوتا تھا۔ ہوتا وہ ایک ہی شخص تھا۔ اسی طرح ذاتِ باری تعالیٰ بھی جدا جدا کا موں کی وجہ سے رب علیم ، علیم ، علیم ، حکیم ، خبیر ہے۔ صفات کا متعدد ومتنوع ہونا، اس کی وحدانیت میں حارج نہیں ہوتا۔

جس طرح الله تعالیٰ کی ذات تمام موجودات کی اساس ہے۔اسی طرح مخلوق کے کمالات کی اصل الله تعالیٰ کے کمالات

ہیں ۔ مخلوق کے اندر جوبھی کمال ہے وہ اللہ کے کمال کاظل ہے اور مخلوقات کا وجود اس کے وجود پر منوط ہے۔ اگر سورج کا وجود ہی نہ ہوتا تو زمین میں روشنی کس طرح ہوسکتی تھی۔ آگ میں حرارت نہ ہوتی تو پانی کیسے گرم ہوتا۔ اگر خالق میں کمال نہ ہوتا ، تو وہ کمال مخلوق میں کس طرح پیدا ہوسکتا ہے۔

جب بچہ بیدا ہوتا ہے تو یہ جسم اور نفس کا مرکب ہوتا ہے زندگی جب حیوانیت کے درجہ پر بہنچ کر آ گے بڑھی ہے اور انسانیت کے درجہ پر پہنچی ہے، تواس کو نٹنج روح کے ذریعہ ایک صلاحیت عطام وئی (32:9) جس کو جب ذاتِ باری تعالیٰ کی طرف منسوب کرتے ہیں تواس کوروح کہتے ہیں۔اور جب اس صلاحیت کوانسانیت کی طرف منسوب کرتے ہیں تواس کونفس کہتے ہیں۔ یتوانائی ایک ہی چیز ہے۔لیکن اس کے نام دوہیں یعنی روح خداوندی اورنفس انسانی کہ بچے جب تولید ہوتا ہے توبیہ جسم اورنفس کا مرکب ہوتا ہے۔ چندانچ کا جسم اور بالکل Clean slate جیسانفس۔ان دونوں چیزوں جسم اورنفس کی یرورش کرنا مقصدِ حیات ہے۔جسم کی یرورش طبعی قوانین کےمطابق ہوتی ہے۔جبکنفس انسانی کی پرورش مستقل اقدار اور صفاتِ خداوندی کے ذریعے ہوتی ہے۔اس بچے کی نفس میں جو پیدائش کے وقت بالکل Clean Slate کی طرح ہوتی ہے،اللّٰد تعالیٰ کی ساری صفات کی صلاحیت dormant، inmate، inbuilt،inborn ،خوابیدہ،مضمر اور محفی طوریر موجود ہوتی ہیں۔ ہرانسان کا فرض ہے کہ وہ ان مضمر صلاحیتوں،صفاتِ خداوندی،کواینے میں پرورش کرتا جائے۔ان کواپنے میں پیدا کرتا چلا جائے۔صفات ِ باری تعالی علی حد بشریت انسان میں منعکس ہوتی چلی جاتی ہیں۔ ہرمسلمان کورحیم ، کریم ، رازق ،خبیر علیم ،رؤف ،ستار ، جبار ہونا چاہئے اسی طرح امت مسلمہ کوبھی بہ حیثیت مجموعی ان صفات کا حامل ہونا چاہئے ۔اسی طرح اسلامی مملکت کی بنیاد بھی ان ہی صفات پر ہونی چاہئے۔اسلامی مملکت میں صفات خداوندی پھیلی ہوئی ہوتی ہیں۔ اسلامی مملکت خود بھی ان صفاح خداوندی پرعمل کرتی ہے اور ان صفات کوسارے معاشرے میں پھیلائے چلی جاتی ہے۔ سورهٔ حشر کی آخری آیات کر بمات تلاوت فر ماویں ۔ اللہ تعالیٰ کا تصور ذہنِ انسانی اس سے بہتریااس طرح کا بناہی نہیں سکتا۔ صرف تلاوت کرنے ہے ہی اس کے وحی الہی ہونے کا ثبوت مل جاتا ہے۔ان صفات کو بیان کرنے کے فوراً بعدارشاد ہوتا ہے كه الْأَسْكَاءُ الْحُسْنَى (59:24) اسلامي معاشره جوخداكے نام يرقائم ہوتا ہے اس معاشره ميں ان صفات كوعملاً جارى كيا جاتا ہے۔اس کے بعدان صفات کی اہمیت کے لیے جو کچھ ارشاد ہوا، وہ بڑا ہی غورطلب نکتہ ہے فرمایا: یُسَرِیمُ لَهُ مَمَا فِی السّماوت والْأَرْضِ (24:59) ان صفات خداوندی کوعملاً جاری کرنے کے لیے کا تنات کی ہر چیز بوری بوری کوشش کررہی ہے اس آیئر کریمہ میں لیوکی جو ضمیر استعمال کی گئی ہے تو اس جگہ میدلام، نافع ہے۔ یعنی میر کہ کا ئنات کی ہر چیز ان صفات کے فائدہ اور نفع کو انسانیت کے لیے مہیا کررہی ہے۔ان صفات کو فائدہ مند بنانے کے لیے کا ئنات کی ہر چیز پوری بوری کوشش کررہی ہے۔

اصل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ سے ہمار اتعلق صحیح طور پراسی وقت استوار ہوتا ہے جب ہم اس کی صفات کواپنے میں پیدا کرتے

ہیں اور اپنے آپ کواس کی صفات کے تقاضوں کے مطابق بناتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی صفات متنوع بھی ہیں اور بعض مقامات پر متضاد بھی ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی ان صفات کا ظہور اقوام کی اپنی حالت کے مطابق ہوتا ہے۔ جس طرح کے حالات ہوتے ہیں، اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس طرح کی صفت کا ظہور ہوجاتا ہے۔ اب اس کی چند مثالیں ملاحظہ فرمائیں۔ ارشاد ہوتا ہے۔ گین یہ نیوی الله گوری الله کو کی گین یہ نیوی القور کی گین یہ نیوی القور کی گین کی القور کی گین کی القور کی کیوں کر ہدایت کرے گاجوا بمان لانے کے بعد پھر کا فر ہو گئے۔ حالانکہ وہ اقرار کر چکے تھے کہ پنجم برحق ہیں اور ان کے پاس واضح دلائل بھی آ چکے تھے اور خدا ایسے ہٹ دھرمی کرنے والے لوگوں کی ہدایت نہیں کرتا۔ ہدایت نہیں کرتا۔

تقاضے کے مطابق ہوتا ہے۔ یعنی جبتم اپنی حالت تبدیل کرلو گے ،توصفات کے ظہور میں بھی تبدیلی ہوجائے گی۔

(2)۔ارشادعالی ہے۔ اِن الّذِیْن یَکُنْدُون مَا اَنْزَلْنا مِن الْبَیّنْتِ وَالْهُدٰی مِنْ بَعْدِ مَا بَیّنَاهُ لِلنّاسِ فِی الْکِتْتِ الْوَلَاکَ یَلْعَنْهُمُ اللّٰهِ وَیَلْعَنْهُمُ اللّٰهِ وَیَا اللّٰهُ وَیَا اللّٰهِ وَیَ اللّٰهِ وَیَا اللّٰهِ وَیَا اللّٰهُ وَیَا اللّٰهِ وَیَا اللّٰهُ وَیْرِیا مِن اِن کُورُوں نِیْ اَن کُونُوں اِن مِن اِن کُورُوں حالت بیان کُور اور الله کُور ویک می دونوں حالتیں بیان کی گئی ہیں۔ جبوہ لوگور پذیر ہوئی اور جب می دونوں حالتیں بیان کی گئی ہیں۔ جبوہ لوگور پذیر ہوئی اور جب کو چھپار ہے تھے۔ تو اللّٰہ کی صفت لعنت یعنی ان کونظام خداوندی کی برکات وثمرات سے محروم کرنا، ظهور پذیر ہوئی اور جب

انہوں نے تو بہ کر لی اوراصلاح کر لی تواللہ تعالی کی دوسری صفت کا ظہور ہوااوراللہ نے ان کی تو بہ قبول کرلی۔

(3)۔ارشادہوتا ہے۔ اِنّهَا جَزَوُّا الّذِيْنَ يُحَارِيُوْنَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَيَسْعُوْنَ فِي الْاَرْضِ فَسَادًا اَنْ يُقْتَلُوْا اَوْ يُصَلّبُوْا اَوْ يُصَلّبُوْا اِنْ نَقْدِرُوْا عَلَيْهِمْ الْاَرْضِ لَمْ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْقٌ فِي اللّهُ نَيْ اللّهُ عَذَابٌ اَوْ تُقَطّعُ اَيْدِيْهِمْ وَارْجُلُهُمْ مِّنْ خِلَافٍ اَوْ يُنْفَوْا مِنَ الْاَرْضِ لَمْ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْقٌ فِي اللّهُ نَعْ اللّهُ عَفُورٌ رَّحِيْمٌ (34-5:33) ترجمہ: جولوگ خدا عظیمٌ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَفُورٌ رَّحِیْمٌ (34-5:33) ترجمہ: جولوگ خدا اور اس کے رسول سے لڑتے بھڑتے ،اوراحکام کونہیں مانتے اور فساد پھیلانے کی غرض سے ملکوں دوڑتے پھرتے ہیں۔ اور اس کے رسول سے لڑتے بھڑتے ،اوراحکام کونہیں سولی دیدی جائے۔ یا اُن کے ہاتھ پاوُں کاٹ ڈالے جا کیں یا نہیں سولی دیدی جائے۔ یا اُن کے ہاتھ پاوُں کاٹ ڈالے جا کیں یا نہیں وطن کی دنیا میں ہوئی۔اور پھر آخرت میں توان کے لیے بڑا عذاب ہے۔گر وطن کی زمین سے شہر بدر کردیا جائے۔ بیرسوائی توان کی دنیا میں ہوئی۔اور پھر آخرت میں توان کے لیے بڑا عذاب ہے۔گر ہاں جن لوگوں نے ،اس سے پہلے کہ آن پر قابو پاو تو ہہ کرلیں ، توان کے گناہ بخش دیئے جا کیں گے ، کیونکہ مجھلو کہ خدا بخشنے والام ہربان ہے۔

اس آیت میں بھی دونوں حالتیں بیان ہوئی ہیں پہلی حالت میں صفت خداوندی کا پیظہور ہے کہ ان کے محاربہ اور فساد کی وجہ سے ان کوسولی دیدی جائے ۔لیکن دوسری صورت جبکہ وہ تو بہ کرلیں تو اللہ تعالیٰ کی صفت مغفرت اور رحمت کا ظہور ہوتا ہے۔

(4) ۔ ارشاد فرمایا: وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوْا آیْدِیهُمَّا جَزَآءً بِمَا گَسَبَا نَکَالًا مِّنَ اللهِ طُولُهُ عَزِیْدٌ حَکِیْمٌ ﴿39 ـ 5:38 عَرِیْدٌ وَرَخُواهُ فَمَنْ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَاصْلَحَ فَإِنَّ اللهُ يَتُوبُ عَلَيْهِ ﴿ إِنَّ اللهُ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ (39 ـ 5:38) ترجمہ: اور چورخواه وهم دمو یاعورت تم ان کے کرتوت کی سزامیں ان کا ہاتھ کا ٹ ڈالو۔ بیان کی سزاخدا کی طرف سے ہاورخدا بڑاز بردست اور حکمت والا ہے۔ ہاں جوا پنے گناہ کے بعد تو ہر کے اور اپنے چال چلن درست کرے، تو خدا بھی اس کی تو ہول کر لیتا ہے اور وہ بڑا بخشنے والا مہر بان ہے۔

اللہ تعالیٰ کی صفات کا ظہور انسان یا کا تئات کے تقاضوں کے مطابق ہوتا ہے۔ ارشادِ الہی ہے۔ بینٹگہ مُن فِی السَّم اللهِ وَالْدُرْضِ ﴿ گُلُّ یَوْمِ هُو فِیْ شُانِ (55:29) ترجمہ: جوکوئی بھی آسانوں اور زمین میں ہے، اس سے ما تکتے ہیں، السَّم الله وَ اللهُ عَلَیْ یَوْمِ هُو فِیْ شَانِ (55:29) ترجمہ: جوکوئی بھی آسانوں اور کا تئات کی ہر چیز اپنی نشوونما کے لیے خدا کی مختاج ہے۔ اور ہر شے کی نشوونما کا تقاضہ بدل جاتا ہے۔ فی السَّم الله وَ اللهُ وَ اللهُ مَا مَن یہ یہ مین کہ تم ہی نہیں بلکہ کا تئات کی وسعتوں کے اندر جو کچھ بھی ہے وہ سب اپنی پرورش کے لیے اللہ کا مختاج ہے۔ کا تئات میں یہ کیفیت ہے کہ ہر آن اس کا نقاضہ بدل جاتا ہے۔ وہ پروردگار، وہ رب السَّم وَ مَا اللهُ کا ظہور ہوتا چلا جاتا ہے۔ اور مختلف شعنون کے مطابق نشوونما دیئے چلا جار ہا ہے۔ اور مختلف صفات خداوندی ، اور مختلف شعنون اللہ کا ظہور ہوتا چلا جاتا ہے۔

خداکے ہر حکم کے اندرخداکی ایک صفت کاعکس ہوتا ہے اگر اس حکم پر عمل کرتے وقت اس حقیقت کو پیش نظر رکھا جائے تو

اس محکم کی تعمیل میں انسان لذت محسوس کرتا ہے۔ جب اللہ تعالی انسانوں کو بیت کم دیتا ہے کہ وہ دوسروں کی پرورش کریں اور دوسروں کی پرورش کریں اور دوسروں کی پرورش کرنے ہے۔ دوسروں کی پرورش ہوتی ہے تو اس محکم کے پس پر دہ اللہ تعالیٰ کی صفت ربو ہیت ہوتی ہے۔ جب اللہ تعالیٰ عکم دیتا ہے کہ ہر اسلامی مملکت کا فرض ہے کہ وہ اپنے ایک ایک شہری کورزق فراہم کرے، تو اس کے پیچھے اللہ تعالیٰ کی صفت رزاقیت کارفر ما ہوتی ہے (11:6) قرآنِ کریم کے تمام احکام خدا کی صفات کے مظاہر ہیں اور اس کی صفات کا مظاہرہ کرتے ہیں۔

صفاتِ خداوندی پڑمل کرنااوران کومعاشرہ میںعملاً جاری ورائج کرناانسانی زندگی کامقصد ہے۔اللہ تعالیٰ اپنی صفات کو اس دنیا میں انسانوں کی معرفت ہی روبعمل لاتا ہے۔اللہ تعالی کی ایک صفت ربوبیت ہے۔اللہ تعالیٰ نے انسان کو پیدا کیا تا کہ انسان اس کی صفت ربوبیت کواس دنیا میں رائج کرے۔ ہر انسان پر اسلامی مملکت کا قائم کرنا اس لیے ضروری ہوتا ہے کہ اسلامی مملکت کے ذریعے صفات خداوندی کواس دنیا میں عام کیا جائے اور ساری دنیا میں ان صفات کا ظہور ہو۔اسلامی مملکت اپنی اساس ان صفات پراس لئے رکھتی ہے کہ وہ اپنی حدود میں ان صفات کوعملا جاری کرے۔اس وقت ہم صفاتِ خداوندی پرنظری وفکری طور پر ایمان رکھتے ہیں۔اسلامیمملکت میں صفات خداوندی ٹھوس صورت میں سامنے آ جاتی ہیں۔ مملکت خداوندی میں جاروں طرف صفاتِ خداوندی کا نور جمکتا نظر آتا ہے واکشرقتِ الْارْضُ بِنُوْدِ رَبِیّها (39:69) حضور ﷺ نے فرمایا تھا کہ میں تمہیں وہ نظام دے کر جار ہا ہوں جس کی راتیں دن کی طرح روثن اور چمکدار ہوتی ہیں۔ پیہ چیک صفات خداوندی کی ہی ہوتی ہے۔اس مملکت میں زندگی بسر کرنے سے زندگی آ گے بڑھتی ہے اور مرنے کے بعد اگلی منازل طے کرتی ہے اس مملکت میں اس کے باشند بےخود کوصفاتِ خداوندی کے تقاضوں کے مطابق بناتے ہیں۔خدا کی ہر صفت،اس مملکت کے ہرشہری کومتنوع ذ مہداریوں اور بے شارحقوق وفرائض کے سلسلوں کا یابند کردیتی ہے۔اس راہ پرجس قدر پیشهری آ گے بڑھتا ہے،اسی قدراس کوڤٹر بِ خداوندی حاصل ہوتا جا تا ہے۔اسمملکت کے رہنے والوں نے جس طرح صفاتِ خداوندی کواینے میں اجا گر کیا ہوتا ہے۔اس کی حالت و کیفیت خود اللہ تعالیٰ نے بیان فرمائی ہے۔ مھی ؓ وَسُولُ اللهِ ط وَالَّذِيْنَ مَعَكَةَ آشِدَّآءً عَلَى الْكُفَّارِ رُحَّمَآءً يُنْهُمُ (48:29) ايك بى سينه ميں دودل نہيں بلكه ايك بى سينه ميں بيك وقت دو متضا دصفات کا ظہور ہوتا ہے۔ایک ہی وقت میں کفار کے مقابلہ میں متشدر ہوتے ہیں اور آپس میں تمام مونین ایک دوسرے يررجيم موتے ہيں۔ ان كى كيفيت كوايك دوسرے مقام يراذِلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ اَعِزَةٍ عَلَى الْكَفِرِيْنَ (55:5) ترجمه: مسلمانوں پر نرم دل ہیں،اور کا فروں پر زبر دست ہیں۔قر آن کریم نے خودایسے مقامات کی کئی جگہ نشاندہی کی ہے۔ قر آن کریم میں صفاتِ خداوندی متنوع طور پر بیان ہوئی ہیں۔کیکن جو بات غورطلب ہے وہ یہ ہے کہا کثر و ہیشتر

مقامات پرمتضا دصفات بھی بیان ہوتی ہیں۔ یعنی بیر کہ وہ رحیم وکریم بھی ہے اور جبار وقہار بھی۔ بیصفات حالات کے تقاضوں

کے مطابق استعال ہوتی ہیں۔قرآن کریم میں اکثر مقامات برکسی نہ کسی صفت کا بیان ہوا ہے۔صفاتِ خداوندی کا بیان بلا

وجہ نہیں ہوا کرتا بلکہ جس قسم کے حالات کا ذکر سابقہ آیات میں آیا ہے ان حالات کے تقاضوں کے مطابق اس صفتِ خداوندی کا استعال کیا گیا ہے۔مثلاً اگر ایک آیت میں کسی قوم پر عفو کا ذکر آیا ہے تو یہاں عفو کی صفت آتی ہے اور اگر کہیں عذاب کا ذکر ہوا ہے۔تو یہاں عزیز ومقدر کی صفات بیان ہوئی ہیں۔عفو کے مقام پر عفو، اور عدل کے عفام پر عدل۔

یہ صفاتِ خداوندی جواکثر آیات کے بعداستعال ہوتی ہیں اور جن کا ایک گہرار بط ان آیات سے ہوتا ہے۔ ہمارے مفسرین نے ان کوکوئی اہمیت ہی نہیں دی ہے۔ ان کا ذہن اس طرف گیا ہی نہیں کہ ان صفات کا ان آیات سے ایک گہر اتعلق ہوتا ہے بلکہ بعض اوقات تو یہ صورت ہوتی ہے کہ اگر کسی آیت کا مفہوم واضح نہیں ہور ہا ہے تو آپ اس کے ساتھ کی صفت ملاحظہ فرما نمیں۔ اس صفت کے مفہوم سے می متعین ہوجائے گا کہ اس آیت کا مرکزی نکتہ کیا ہے۔ اس صفت کے مفہوم کوسا منے رکھر آیت پر مزید غور فرما نمیں گے تو آیت رفتہ رفتہ واضح ہوجائے گا۔

صفاتِ خداوندی کوآیات سے ربط دینا ایک مشکل کام ہے۔ اورکسی مفسر نے بیکام کیا بھی نہیں۔ اس لئے اس کوسرانجام دینا اور بھی مشکل ہے لیکن اس سے ایک طرف تو قرآن فہمی میں مدد ملتی ہے تو دوسری طرف قرآنِ کریم کا وی الہی ہونا ثابت ہوجا تا ہے۔ کیونکہ آیات کے ساتھ اس طرح صفاتِ کا ربط ذہن انسانی کی دسترس سے باہر ہے۔ صرف وی الہی ہی ایسا کرسکتی ہے۔ ہمارا ارادہ ہے کہ ہم اس مضمون میں صفاتِ الہی کوآیات سے ربط دیں۔ پورے قرآن میں ایسے مقامات تقریباً مملک ہے۔ اس کے لیے آپ سے درخواست ہے کہ آپ اس کی تکمیل کے لیے دعا فرمائیں۔ یہ ضمون رسالہ طلوع اسلام میں بالاقساط بع ہوتارہے گا۔

وَمَا تَوْفِيْقِي إِلَّا بِاللهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيْبُ (11:88)



## (سانحەارتحال

نہایت وُ کھ کے ساتھ اطلاع دی جاتی ہے کہ بزم طلوعِ اسلام ملیرسٹی، کراچی کے بانی رُکن صوبیدار میجر محمود الحسن صاحب 24 مئی 2016ء کو اسلام آباد میں وفات پاگئے۔مرحوم فکر قرآنی کی توسیع کے لئے ہمہ وفت مستعدر ہتے ہے۔ بزم طلوع اسلام ملیرسٹی کراچی کے زیرانتظام بہت فعال کر دار اداکرتے رہے۔ دعاہے کہ اللہ تعالی مرحوم کو کروٹ کروٹ کروٹ جنت عطا کرے اور پس ماندگان کو صبر سے نوازے۔ادارہ مرحوم کے اہلِ خاندان، اور بزم ملیرسٹی کراچی کے اراکین کے نم میں برابر کا شریک ہے۔

### بِسُلِيكُ إِلَّهُ الرَّحِيْ

ڈاکٹرر بن اسٹلام آباد

## میں نے قرآ کی کیسے جھا

میں نے حیران ہونا حجوڑ دیا مگر پریثان میں اب بھی ہوتا ہوں۔ جب بھی الیی کوئی بات جو میرے رونگٹے کھڑے کردیتی یا جس سے میرے بدن میں کیکی دوڑ جاتی ہے میں کسی دوست/عزیز سے شیئر (Share) کرتا ہوں تواس کاریکشن (Reaction) ایسے ہوتا ہے جیسے میں نے اسے بازار کے بھاؤ بتائے ہوں۔

ایسا کیوں ہوتا ہے؟

اس سوال نے مجھے ایک مدت پریشان رکھا۔ پھر قر آنِ پاک کے مطالعہ سے باقی تمام سوالات کی طرح اس کا جواب ملا۔

سیج فرماتے ہیں اللہ کریم کہ:

'' پکارو، میں تمہاری ہربات کا جواب دوں گا۔''

آپ شاید پریشان ہورہے ہوں کہ ایسی کیابات ہے جورو نگٹے کھڑے کردیتی ہے یا کیکپی طاری کردیتی ہے۔ قرآن فہمی کے سلسلے میں ، میں نے متعدد تفاسیر کا مطالعہ کیا جن میں معارف القرآن (مولا ناشفیع صاحب) تفہیم القرآن (مولا نا مودودی صاحب) انوار القرآن (جناب مرتضی ملک صاحب) اور بیان القرآن (مولا نا تھانوی صاحب) شامل ہیں۔ان تفاسیر سے رونگٹے کھڑے کرنے والی چندمثالیں حاضر ہیں۔

1 \_ آیت (4:93) ترجمہ: جوکسی مسلمان کوقصداً ناحق قتل کر ہے گاوہ ہمیشہ کے لیے دوزخ میں جائے گا۔

یہ ترجمہ لکھنے کے بعدمولا ناتھا نوی سائیڈ حاشیہ میں لکھتے ہیں۔'' ایسانہیں ہوگا۔مومن اپنے ایمان کی وجہ سے نجات یا لےگا۔علماء ق اس پر شفق ہیں کہ خلود فی النار، بجز کفروشرک نہیں ہے''۔

2۔ آیت (4:101) تغییم القرآن میں مولا نانے اس آیت کے ترجے کے درمیان (خصوصاً) کا اضافہ کرکے ترجے کے دوجھے کردیئے۔ پہلاحصہ'' کسرنماز''اور دوسرا''صلا ۃ خوف'' قراریایا۔

3۔معارف القرآن میں''جنود لعہ تروھا'' کے بیان میں مولا نا لکھتے ہیں کہ فرشتے نظرنہیں آتے۔اس کے بعد''عموماً'' کا اضا فہ کر کے سائیڈ حاشیہ میں لکھتے ہیں کہ خصوصاً نظرآتے تھے۔

4\_آیت (2:183) رہن ( گروی) رکھنے کی اجازت اللہ تعالیٰ نے دوران سفر دی اور وہ بھی مشروط لیکن

ہمارے علماء فرماتے ہیں کہ رہن رکھنا نہ صرف سفر میں جائز ہے بلکہ حضر میں بھی جائز ہے۔

5۔ آیت (2:180) میں اللہ تعالی نے'' کتب علیم'' لکھ کر وصیت مسلمانوں کے لیے فرض قرار دی۔لیکن ہمارے علماء کرام نے رسول اللہ صلّ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ علم کو اللّٰہ صلّٰ اللّٰہ اللّ

6 ـ (2:184) مخصوص حالات میں روزہ رکھنے کی طافت رکھتے ہوئے بھی اللہ نے روزہ نہ رکھنے کی چھوٹ دی مگر ہمارے مفسر لکھتے ہیں کہ بیا جازت اللہ نے بعد میں منسوخ کردی ۔ کہاں لکھا ہے پنہیں بتاتے ۔

الیی بےشارمثالیں ان تفاسیر میں موجود ہیں۔

مجھے ان علماء کی جرأت پر حیرانی ہوتی ہے کہ کس دیدہ دلیری سے قرآن میں اللہ کو جھٹلاتے ہیں۔ اُس کے احکامات میں ترامیم کرتے ہیں اوراپنے احکامات کواُس کی آیات پرتر جیجے دیتے ہیں۔

إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الْآخْبَارِ وَالرُّهْبَانِ \_\_\_(9:34)

والدمرحوم کی کوشش کے باوجود بچین میں قرآن نہ پڑھ سکا۔ وہ مذہبی آ دمی نہ تھے لیکن پڑھے لکھے باپ دادا کی اولا دہونے کی نسبت سے کشادہ دل ود ماغ کے مالک تھے انہوں نے ہم پرکسی مسلک یا مکتبِ فکر کی چھاپ نہ لگائی۔ اس پر میں اللہ کا شکر گزار ہوں۔ (بیاحساس بھی قرآن فہمی سے پیدا ہوا)۔

قر آن نہ پڑھ سکنے کی پھانس میرے دل میں شروع سے تھی۔ بچین سے پڑھنے کا شوق تھا اور سائنس کے طالبِ علم ہونے کی وجہ سے جو کچھ منبر ومحراب سے سنتے اس پر بہت سے سوالات کھڑے ہوتے لیکن ان کا جواب نہ ماتا۔

ابتدائی طبی تعلیم مکمل کرنے کے بعد قر آن فہمی کی کوششیں شروع ہوئیں۔ دوست احباب کے مشورے سے تفہیم القرآن پڑھنی شروع کی لیکن پہلے سوالات کا کیا جواب ملتا۔ یہاں تو نئے سوالات کھڑے ہو گئے۔

اسی دوران ایک دوست کی شادی کے موقع پر اس کے بھائی کے کمرے میں آرام کی غرض سے گیا تو وہاں ایک مرضع جلد والی کتاب بے عاد تأ اٹھا کر پڑھنی شروع کی۔ پھر وفت گزرنے کا احساس نہ رہا۔ سوالات کے جوابات ملتے گئے اور میں پڑھتا گیا۔ لگ بھگ ایک ڈیڑھ گھنٹہ کے بعد کتاب بند کی ۔ الٹا کرسرورق دیکھا۔ تومعلوم ہوا کہ کوئی صاحب ہیں غلام احمد پرویز جنہوں نے تفسیر کھی تھی۔

علامہ صاحب سے میرایہ پہلا تعارف تھا۔اس کے بعد سال ہاسال سے انہیں پڑھر ہا ہوں۔اسی دوران عربی میں قرآن پڑھا۔سات سال گگے۔

مجھ پرعلامہ صاحب کا احسان ہے۔ میں سمجھتا ہوں کہ اگروہ نہ ہوتے تو میں شاید آج بھی بھٹک رہا ہوتا۔ یا ہوسکتا

ہے گمراہ ہو چکا ہوتا۔اللّٰہ رحیم انہیں غریق رحمت کرتے اوران کے درجات بلند کرے۔میرے جیسے نہ جانے کتنے انہوں نے راہ پرلگائے۔

آج میں سوچتا ہوں کہ مجھ میں تلاش حق کی جنتجو کیوں تھی تواحساس ہوتا ہے کہ میں ایک شفاف اور سادہ ذہن کا مالک تھا۔ مجھ پرکسی فرقہ کی چھاپ نہتھی۔لہذا میں نے حق وسچے کو آسانی سے قبول کیا جبکہ میرے دوست/رشتہ دار (جن میں سے زیادہ تر مجھ سے زیادہ پڑھے لکھے ہیں)اسی چھاپ کی وجہ سے بے نیاز تھے۔

(2:256) الله فرماتے ہیں کہ كفر باالطاغوت كے بعدا گلامرحلما يمان باالله ہے۔

مفکرِ کہتے ہیں ۔

بیاں میں نقطہ تو حید آ تو سکتا ہے ترے دماغ میں بت خانہ ہوتو کیا کہیے

تاریخ انسانی اور قرآن اس کے شاہد ہیں کہ مذہب گزیدہ قوموں نے انہی پیغمبروں کی مخالفت کی جن کے وہ انتظار میں بیٹے ہوتے تھے۔ نہ صرف انہوں نے ان پیغمبروں کے پیغام کورد کیا۔ بلکہ ان میں سے کئی ایک کو ناحق قتل بھی کیا۔ اس کے مقابلے میں وہ قومیں جو اہلِ کتاب نہ تھیں۔ انہوں نے وحی خداوندی کوآسانی سے قبول کیا اور دنیا وآخرے میں فلاح پائی۔

فرقہ پرستی کواللہ نے شایداسی لیے شرک قرار دیا ہے۔فرقہ پرستی سے دل ود ماغ بند ہوجاتے ہیں۔انسان اس میدان میں سوچنے سمجھنے کی صلاحیت سے عاری ہوجا تا ہے۔کسی دلیل اور شہادت کا اثر نہیں ہوتا اس لیے کہ اس کا د ماغ ایک چھوٹے دائر سے میں کا م کرتا ہے لہٰداوہ قر آن سمجھنے سے عاری ہوتا ہے۔

لَّا يَبَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ (56:79)

جب فرقه پرست اپنے مسلک کے مطابق لکھا گیا قر آنی تر جمہ وتفسیر پڑھے تو اس تحریر میں اُسے بے ربطی نظر نہیں آتی وہاں موجود اختلاف/ تضا دنظر نہیں آتا۔ اور جوروانی تحریر میں ہونی چاہیے اس کی عدم موجود گی کا احساس نہیں ہوتا مثلاً:

اگرآپ' اسرا'' کی مشهورز مانه آیت پڑھیں کہ۔

'' پاک ہے وہ ذات جو لے گئی اپنے بندے کوراتوں راتے مسجد حرام سے مسجد اقصلٰ ۔''

روایات اگر ہمارے د ماغ میں پیوست نہ ہوں تو بیر آیت کسی طرح بھی مروجہ معراج کا ثبوت نہیں بنتی۔ پڑھے کھے حضرات واقف ہیں کہ اُس وفت مسجد اقصلی کا وجود نہ تھا یہ مسجد آنحضرت عَلَیْمِ کے انتقال کے 60 سال بعد عبد الملک بن مروان نے بنوائی۔ اسی جگہ پرموجود ہیکل سلیمانی بھی آپ عَلَیْمِ کی پیدائش سے 500 سال قبل تباہ

ہو چکا تھا۔

کھلے د ماغ سے پڑھیں تو صاف مجھ میں آتا ہے کہ آیت واقعہ ہجرت کا بیان ہے۔

اسی طرح مشہور آیت (2:142) سے قبلہ کی تبدیلی کی شہادت لی جاتی ہے۔ روایات کوایک طرف رکھ کر پڑھیں توسمجھآ تاہے کہ یہ یہودیوں کی ناراضی کا جواب ہے جو کہتے تھے۔

'' کہا گربید ین ابرا ہمی ہے تو قبلہ کیوں تبدیل کر دیا گیا۔''

قرآن میں اللہ نے مکہ کو''ام القریٰ''اور کعبہ کو''اوّل ہیت' کہا ہے۔ یروشکم کوقبلہ بنانے کا حکم نہ قرآن میں ہے اور نہ حدیث میں ۔لہٰذا قبلہ جب کعبہ ہی تھا تو اس کی تبدیلی کا سوال ہی پیدائہیں ہوتا۔عرب کا قبلہ تو رو زِ از ل سے ہی کعبہ تھا جس کی تعمیر نو حضرت ابرا ہیم علیہ السلام اور حضرت اساعیل علیہ السلام نے کی جبکہ ہیکل سلیمانی سینکڑوں سال بعد حضرت سلیمان علیہ السلام نے تعمیر کروایا۔

ﷺ عَبَسَ وَتُوکِیؒ۔۔۔قرآن نے آپ عَلَیْمُ کو' خلق عظیم' کالقب دیا جبکہ ہمارے مفسر لکھتے ہیں کہ ایک نابینا غریب صحابی کا دخل دینا آپ عَلَیْمُ کو ناگوارگزرااور آپ نے بتوری چڑھائی۔ حالانکہ یہ پچھا یک سردارِقریش غریب صحابی کا دخل دینا آپ عَلیْمُ کو ناگوارگزرااور آپ نے بتوری چڑھائی۔ حالانکہ یہ پچھا یک سرح جھی نہیں نے کیا جیسا کہ قرآن نے ایک دوسری آبت سے واضح کیا۔لیکن روایات کے کہ س کے بارے لکھ رہے ہیں اور کیا لکھ رہے ہیں۔شرح صدر کی آبات (126)، (94:1)، (94:20) سے مفہوم صاف ظاہر ہے۔لیکن آنحضرت عَلیْمُ کے سلسلے میں شرح صدر کا مطلب شق صدر لینا صرف روایات کی وجہ سے ہی ممکن ہے۔سینہ مبارک کو چاک کرکے صاف کرنا اور اس میں یقین ، ایمان اور پاکیز گی بھرنا اور وہ بھی نبوت کے بار ہویں سال۔۔۔

الإ مان ،استغفار ،صدباراستغفار

خدارا۔ اپنی اولا دکو پڑھا نمیں لکھا نمیں اوران کی مناسب تربیت کریں لیکن ان پر اپنی سوچ اور اپنی فکر مسلط نہ کریں ۔ آپ کے بچے آپ کی دی ہوئی تعلیم وتربیت کی بدولت حق اور پچے کو پچپانیں گے اور ساری زندگی آپ کو دعائمیں دیں گے۔ ہوسکتا ہے آپ کی نجات کا ذریعہ بھی بن جائمیں ۔



رساله نه ملنے کی صورت میں مندرجہ ذیل نمبرز پر رابطہ کریں شکریہ

Cell: 0321-4460787 Phone: 042-35714546

### بِسُلِيكُ إِلْحَمْزُ الرَّحِيْدِ

غلام احمد پرتونزية

## ميرئ متاع حيات

## ( پرَقِينِ صاحبُ کاايک درسِ قرآنِ مجيْد)

عزیزانِ من! انتیبویں پارے کی آخری آیت ہے۔ درس کا وقت تو ایک گھنٹہ ہی ہوتا ہے مگر آج میں آپ سے پچھ زیادہ وقت مانگنا چاہتا ہوں۔ اس کی ایک خاص وجہ ہے اس کا تعلق پچھ میر ہے جذبات سے ہے۔ دنیا کی ہر چیز جو مرغوبِ خاطر ہو پیند بدہ ہو اس کاختم ہونا اس میں کی آ جانا انسان کے دل پہراں گزرتا ہے۔ پیٹھیک ہے کہ میں بھی انسانوں میں علیہ ہوں۔ اس سلسلے میں مجھے زیادہ پچھ تو عرض نہیں کرنالیکن بیضرور کہنا ہے کہ بیمتاع حیات 'بیسر مایہ زندگی جو مجھے حاصل ہے اللہ کا احسان ہے۔ گوکہ مجھے یہ بھی اتنا میسر نہیں آیا 'یا میں نے بھی اتنا پچھ حاصل کرنے کی کوشش ہی نہیں کی کہ اتنا فراواں ہواور جب اس میں کی ہوتو مجھے اس کی کا شدت سے احساس ہو۔ لیکن بیضرور ہے کہ وہ میر کے گزار سے کے مطابق دیتا ہے۔ ہواور جب اس میں کی ہوتو مجھے اس کی کا شدت سے احساس ہو۔ لیکن بیضرور ہے کہ وہ میر کے گزار سے کے مطابق دیتا ہے۔ اس کے ختم ہونے کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا۔ اپنے اندرونی جذبات کی نسبت سے ان چیزوں کے اندرکشش ہوتی ہے لیکن میں کہ حتی میں کہ میں گئاتے ہے۔ اس کا نات میں مرغوب ترین متاع حیات خدا کی کتاب ہے اور مجبوب ترین ہیں اس کتاب کا لیا نے والا نبی اگرم مٹائی ہے۔

عزیزانِ من! اب اس وقت میں قرآن کی بات کرتا ہوں' دومنٹ کے بعد حضور مَثَاثِیْم کی بھی بات کرونگا۔قرآنِ کریم کی صورت ہیہ ہے کہ یہ ایک بحر بے کرال ہے' ایک ایسی ندی ہے کہ

ازل اس کے پیچے ابد سامنے نہ حد سامنے نہ حد سامنے

اس کے ختم ہوجانے کا توسوال ہی پیدانہیں ہوتالیکن جب اسے کاغذوں کے فانوس کے اندرہم نے محفوظ کردیا تو یہ مادی پیکروں کے اندر آگیا۔ اب اس کا شار بھی ہم اپنے حساب وشار سے کرتے ہیں: پہلا پارہ، دوسرا پارہ، پھر تیسرا پارہ، اب میں اپنی اس کیفیت کو آپ کے سامنے لاتا ہوں۔ بچپن سے پانچ چھسال کا ہونگا کہ قر آن کا پارہ میرے ہاتھ میں آیا ہوگا۔ طمیک ہے دہ ہر بچے کے ہاتھ میں ہوتا ہے۔ قریب بچپاس سال سے عزیز انِ من! میری کیفیت یہ ہے کہ اس دن کے سوا کہ

جب میں طبعا معذور نہ ہوگیا ہوں قرآنِ کریم کی پاکباز روشی سے میری آئکھیں ہرروز منور ہوتی رہیں ۔ یہ کیفیت پچاس سال سے جے۔ پچاس سال سے الیکن ایک ہی احساس میرے او پر ہے اسے آپ میری جذباتی کیفیت کہیے کہ جب بھی میں انتیبویں پارے کے آخر میں پہنچتا ہوں تو مجھے پچھ دھکا سالگتا ہے کہ یہ ختم ہونے لگا ہے۔ ٹھیک ہے میں بھی منطق کی رو سے اس کی دلیل نہیں دے سکتا کہ جسے میں المنتی ما نتا ہوں وہ ہے کیا؟ لیکن وہ جو محسوس قاعدوں سے محسوس طریقوں سے ہمارا شار ہور ہا ہے پھروہ کیا ہے؟ یہ جو میں نے اب آپ سے کہا ہے کہ یہ انتیبویں پارے کی آخری آیت ہے کیونہی نہیں کہا۔ میرے دل میں ایک طوفان اٹھ رہا ہے۔ وہی جو میں نے عرض کیا ہے جو ساری عمر میرے ساتھ ہوتا رہا ہے کہاں میں پہنچتا ہوں تو میں ایک طوفان اٹھ رہا ہے۔ وہی جو میں نے عرض کیا ہے جو ساری عمر میرے ساتھ ہوتا رہا ہے کہاں میں پہنچتا ہوں تو میں ایک طوفان اٹھ رہا ہے۔ وہی گو اور میں پھراس ختم نہ ہونے کے یا اس ختم ہوجانے کے احساس کواس طرح سے بہلاتا ہوں کہ جب آخری سورۃ ''الّذِی یُوسُوسُ فِیْ صُدُورِ النّاسِ ہِ مِن الْجِنّةِ وَ النّاسِ ہُ الْآئِنُ کُ لِلّٰهِ رَبّ الْحَالَمِیْنَ ہُ الرّ حَمْنِ الرّحِیْمِ ہُ "عزیزانِ مِن! میں اس کو یوں کر لیتا ہوں کہ وہا تا ہوں۔ وہ جوتا گا ہے میں اس کو یوں کر لیتا ہوں اور پھر شروع ہوجا تا ہوں۔ وہ وہ وتا گا ہے میں اسے وہاں تو ڈ تا نہیں 'یہاں آگے اس کی گرہ دے لیتا ہوں اور پھر شروع ہوجا تا ہوں۔

#### ميراعشقِ درون:

انسان اپنے آپ کوبھی کس قسم کے حسین فریب دے لیتا ہے۔ یہ ہم میری قرآ نِ کریم کے متعلق کیفیت۔ یہ بھی نہ تم ہونے والا بحر ذخار ہے۔ میری یہ کیفیت ایک اور مقام پر اور زیادہ شدت کے ساتھ ابھری۔ میں نے معارف القرآن کا سلسلہ شروع کیا۔ پہلے اس کانام معارف القرآن تھا' بعد میں الگ الگ جلدوں کے الگ الگ نام آئے اور اس میں حضراتِ سلسلہ شروع کیا۔ پہلے اس کانام معارف القرآن تھا' بعد میں الگ الگ جلدوں کے الگ الگ نام آئے اور اس میں حضراتِ انبیاء کر امنی کی داستانِ جلیلہ سلسل چلی آرہی تھی۔ پہلے''جوئے نور' آئی۔ وہ حضرتِ نوح علیا سے کر حضرتِ شعیب علیا آئی کہ بہ خور میں میں بنی اسرائیل کے عوجی و اللہ کی عبرت انگیز داستان اور حضرت عیسی علیا سے قبل انبیائے بنی اسرائیل کا بصیرت افروز تذکرہ ہے۔ پھر'' شعلہ مستور'' آئی۔ یہ حضرتِ عیسی علیا آئی کی زندگی کے متعلق ہے۔ اب وہاں یہ جو چھے سے سلسلہ چلا آئی ہا تھا' جب میں نے ان کی داستان کے'آخری واقع کوختم کیا ہے تو ایسامحسوس ہوا جسے انتیبویں پارے کی آخری آئیت ہے۔ وہ سلسلہ جوختم ہوا اور آگ جوشروع ہونا تھا' اس کی جلالت و مرتبت کا تو پوچھونہیں لیکن یہ چیز ہے کہ یہ جو اتنا سلسلہ دراز ہے وہ اب خوا یک جو ایک ہے وہ ایک سلسلہ دراز ہے وہ اب خوا یک

<sup>🗗</sup> اس کا پہلاایڈیشن 1945ء میں زیور طباعت سے آراستہ ہوکر منظرعام پر آیا۔

<sup>●</sup> بیمعارف القرآن کی تیسری کڑی تھی جس میں حضرت ابراہیم علیا سے لے کر حضرت عیسیٰ علیا تک کے انبیائے کرام کے نذ کار جلیلہ تھے۔ بیکڑی بھی سب سے پہلے 1945ء میں شائع ہوئی تھی۔ بعدازاں جب ان جلدوں کے نئے ایڈیشن شائع کرنے کا وقت آیا تو مناسب سمجھا گیا کہ ہر جلد کواس کے موضوع کی نسبت سے الگ نام سے شائع کیا جائے۔ چنانچہ اسے 'برق طور''کے نام سے شائع کیا گیا۔

<sup>◙</sup> اس کا پہلا ایڈیشن 1958ء میں طبع ہوکرمنظرعام پرآیا۔ پیدحفرت زکریا' حضرت بیٹی اور حضرت عیسیٰ ﷺ کے تذکارِ جلیلۂ سلسلۂ انبیائے کرام پرنگہہۂ بازگشت اوراقوام عالم کے عروج وزوال کے ابدی اصولوں پرمشتمل ہے۔

عزیزانِ من! چراغِ منزل آپ نے سجھ لیا کہ میں نے سکوکہاتھا۔ یہ وہ مقام ہے جہاں اس مقصد عظیم کی پخمیل ہوگ جس کے لیے خاک کے ذر ہے مختلف ارتقائی ادوار طے کر کے پیکر آ دم میں متشکل ہوئے اور یہ پیکر آ ب وگل مقام شرف ومجر انسانیت کی طرف رواں دواں جادہ پیا ہوا۔ نفوس قد سیہ کا یہ قافلہ رشد و ہدایت ایک جوئے رواں تھی جودامنِ کہ شاں سے فراز کوہ پر جادہ بار وگو ہر ریز ہوئی اور سینئہ کوہ کو چیر تی بڑی بڑی بڑی چڑانوں سے ٹکرا کر بجلیاں پیدا کرتی میر و وزندگی کواپنی اہروں کے آغوش میں پرورش دیتی واخلِ دشت وصحرا ہوئی۔ ''مجمد سُلِیْمِ '' گوئے گھی کی ایک نظم ہے۔ اقبال آ (1938-1877) نے اپنے ہاں فارسی زبان میں اس نعت کا ترجمہ کیا ہے۔ دنیا میں میر بے نزد یک اس سے بلند مقام شاید ہی کسی کو نصیب ہوا ہو۔ اقبال نے فارسی زبان میں اس نعت کا ترجمہ کیا ہے وہ مجیب حقائق کی دنیا ہے۔ میں اس کا ترجمہ نہیں کر سکتا۔ اُس نے لکھا ہے کہ ایٹ ہوار وہ سے اب

محمد مَثَالِيَّا اللهِ بين وہ لوگ جن کی آئنھیں یالیتی ہیں کہ یہ کیا مقام تھا اور یہ کیا ہستی تھی! زند گی نہیں' ایک جوئے

<sup>●</sup> اس کے بعد ٹیپ میں آ واز ختم تھی۔ یہ حصہ تحریر معارف القرآ ن جلد سوم کے عنوان تلک الرسل کے آغاز کے الفاظ پر مشتمل ہے اور پرویژُ (1985-1903ء) کی معروف کتاب معراج انسانیت کے صفحہ 32 سے لیا گیا ہے۔ یہ کتاب 1949ء میں پہلی مرتبہ فیروز پر نٹنگ ور کس میں طبع ہوکر' جے۔ بی۔عارف پر نٹرو پبلشر کی وساطت سے ادارۂ طلوع اسلام کراچی سے شاکع ہوئی تھی۔

❷Goethe, Johann Wolfgang Von (1749-1832)

رواں ہے کہ نامساعدت حالات و ناموافقت زمانہ کی ہر چٹان اس کی رفتار میں اور تیزی اور اس کی موجوں میں مزیدخوش خرامی پیدا کردیتی ہے۔

در خواب ناز بود بہ گہوارہ سحاب واکرد چیثم شوق بہ آغوش کوہسار از سنگ ریزہ نغمہ کشاید خرام او سیمائے اوچوں آئینہ بے رنگ و بے غبار

اُس کی رفتار پھروں کے ریزوں سے نغنے پیدا کرتی ہوئی چلی آ رہی تھی اوراُس کی پیشانی جلوت مآب بے رنگ و بے غبارتھی۔الغرض یہ جو کے رواں نہ صرف ہجوم تزاحم اورانبوہِ تصادم کی سنگلاخ زمینوں ہی سے مستانہ وارگزرتی آئی ہے بلکہ کشش و جاذبیت کی ہرواد کی رنگ و تعطر اورامیال وعواطف کے ہردامنِ کیف و کہت پر ایک نگہہ تبسم آلود ڈالتی کج کلہانہ انداز سے آگے بڑھتی چلی آتی ہے۔

نبي اكرم مَلَى لِيَّالِمُ كَى بِارگاه مِين عقيدت:

زی بح بیکرانه چه متانه می رود درخود یگانه از همه بیگانه می رود **①** 

میں نے لکھا کہ یہ مست خرام جوئے بار دشت وصحرا میں زمین صالحہ کو لالہ زاروں میں تبدیل کرتی اور خس و خاشاک اور ہرکشت زبوں حال کواپنی موجوں کی لیبیٹ میں بہاتی آگے بڑھتی گئی۔گاہ اپنی سکوت افزار وانیوں سے سبزہ نو دمیدہ کا منہ چومتی اور جھکی ہوئی شاخوں کو آئینہ دکھاتی 'اورگاہ کف برد ہاں طغیانیوں سے بڑے بڑے سے سبزہ نو دمیدہ کا منہ چومتی اور جھکی ہوئی شاخوں کو آئینہ دکھاتی 'اورگاہ کف برد ہاں طغیانیوں سے بڑے بڑے اس شاور درختوں کو جڑسے اکھیڑتی مُحکی ڈسٹول الله والذی نین مُحکہ آئیں آئے علی اللّٰه اور درختوں کو جڑسے اکھیڑتی مُحکی گردوپیش سے غیر متاثر' اپنی خودی میں مست' انسانوں کے خود ساختہ قوانین وضوابط سے بے رخی برتی اور صرف اس قانون سرمدی کا اتباع کرتی 'جس کے تابع زندگی بسر کرنے کے لیے اس کی تخلیق ہوئی تھی 'و بنب منزل بڑھتی گئی۔گوئے \*

دریائے پر خروش زبند و شکن گزشت • اس بے کرال سمندر کے اندروہ اہر کس قدر مستانداندازے چلی آرہی ہے۔ اپنی ذات کے اندریکا نددوسروں سے بیگانہ ہے۔

ی محمد رسول اللہ اور ان کے رفقائے کار کی جماعت کی کیفیت ہے ہے کہ بیش کے خالفین کے مقابلہ میں چٹان کی طرح سخت ہیں' کیکن باہمد گر بڑے ہی نرم اور جمد ردر (5:54) (مفہوم القرآن ۔ پرویز)

<sup>€</sup> گوئے نے کس قدربلیخ انداز میں کہا ہے کہ سلسلِ حیات کے بغیرتواس دنیا کی زندگی بھی زندگی کہلانے کی مستحق نہیں رہتی ۔اس نے کہاہے کہ That man is dead even in this Life--- who has no belief in another. (Quoted by Dixon in "The Human Situation. P.428)

ان گھری ہوئی وادیوں کے اندرسے چیرتی ہوئی گزری.....

کسال چول سیل کرده نشیب و فراز را از کاخِ شاه و باره و کشت و چمن گزشت

34

مساواتِ محمدی۔ پانی کا کام بہی ہے کہ جہال گڑھا ہوتا ہے اس کو بھی بھرتا ہے' جہال فراز ہوتا ہے اس کے او پر سے
اس کی سطح ہموار ہوتی ہے۔ کہنے لگے کہ یہ جوتعلیم محمدی تھی یہ اس طرح سے نشیب وفراز کی سطح کو ہموار کرتی ہوئی طبقات کومٹاتی
ہوئی آگے بڑھتی گئی۔ اس نے نہ تو بادشا ہوں کی طرح کسی سے خراج وصول کیا' نہسی باغبان کی طرح اپنا حصدان کی محنتوں
سے یا چہن کے بھلوں سے مانگا۔ بے تاب و تند، تیز وجگر سوز و بے قرار کیا کہوں' میں اس نعت میں!

بے تاب و تند وتیز و جگر سوز وبے قرار در ہر زمال بتازہ رسید از کہن گزشت

دور کہن میں جو چیزیں خستہ ہو چکی ہوئی تھیں ان کو چھوڑتے ہوئے جدید دنیا کی منزلیں طے کرتے ہوئے آگے بڑھتے گئے۔ زی بحر بے کرانہ چیہ مستانہ می رود در خود رگانہ از ہمہ بیگانہ می رود

تو میں نے پھردیکھا کہ بیقا فلہر شدو ہدایت نیکاروان نورو کاہت ہرناتئہ بنزیام کود کوت قطار دیتااور ہرر ہروسفر حیات
کی نقد پروں کی پردہ کشائی کرتا 'اس مقام تک آپہنچا ہے جہاں آ ٹارِمنزل کھر کرسا نے آگئے ہیں۔ پہیل سفر کی ہنگامہ خیز
مسرت اور حصولِ منزل کی مسرت انگیز کیفیت کا اندازہ ہم شکستہ پاکیا لگا سکتے ہیں نہ جن کے قدم آشنائے جادہ 'نہ آ تکھیں
شناسائے منزل اس والہانہ حقیقت کا پوچھے کسی ایسے قلب زندہ سے 'جس پریہ حقیقت آشکارا ہو چکی ہو کہ ، حیات ذوق سفر
کے سوا پھواور نہیں۔ یہ کیف نیر ہروشوق اس وقت میقات میں آپہنچا ہے۔ جھے خوشی ہے مسرت ہاور فخر ہے اپنی میقات
کی اس تشبیہ پر۔ آپ کو معلوم ہے کہ جب ج کے لیے جاتے ہیں تو کہ جسے دُور چھونا صلے پڑ بچھے یہاں پچھوباں وہ مقامات
کے ایسے نشانات ہیں کہ جہاں پہنچ کر پھراحرام کا جامہ پہنا جاتا ہے' تو وہ در حقیقت حرم تک پہنچنے کی تیاری ہوتی ہے وہ کسی کے لیے عالی کھی کہ گیا ہو کہ یہاں کھڑے ک رہنا ہم یہاں تہمارے لیے
ملئے کا میقات ہوتا ہے' وہ وعدہ ہوتا ہے' وہ مقام ہوتا ہے جہاں کوئی کہ گیا ہو کہ یہاں کھڑے رہنا' ہم یہاں تہمارے لیے
منزل کا قرب اور عید نظارہ کی شش اس کے رگ و بے میں بحلیاں بھر دیتی ہیں گین اس مقام پر میرا میا مالم ہوتا ہے کہ
منزل کا قرب اور عید نظارہ کی شش اس کے رگ و بے میں بحلیاں بھر دیتی ہیں گین اس مقام پر میرا میا مالم ہوتا ہے کہ
منزل کا قرب اور عید نظارہ کی شش اس کے رگ و بے میں بحلیاں بھر دیتی ہیں گین اس مقام پر میرا میا ممام ہوتا ہے کہ
منزل کا قرب اور عید نظارہ کی شش اس کے رگ و بے میں بحلیاں بھر دیتی ہیں گین اس مقام پر میرا میا مالم ہوتا ہے کہ
دو ق وشوق کی برق آسا ہے قراریاں اور جذب و کیف کی والہا نہ سرمستیاں میسر حیرت بن جاتی ہیں کہ یو وہ مقام ہوتا ہے کہ

جہاں کا ہر ذرہ پکار پکار کر کہدر ہا ہوتا ہے کہ:

#### ادب گابیست زیر آسال از عرش نازک تر

#### انتیسویں پارے کی آخری آیت اور میقات کا سنگ میل:

جب انتیبویں پارے کی بیآ خری آیت آتی ہے تو میں اسے میقات کے سنگ میل سے پکارا کرتا ہوں۔ہم وہاں پہنچ چکے ہیں۔احرام باندھیے' اب آ گے حریم کعبہ میں پہنچنے کے لیے تیاری تیجیے۔قرآن کا توجیسے میں نے عرض کیا ہے آخری آفظ پید میں تو یوں کیا کرتا ہوں: الناس الحمد لللہ۔اس اختتام سے میں ابتدا کرلیا کرتا ہوں۔ الناس الحمد لللہ۔اس اختتام سے میں ابتدا کرلیا کرتا ہوں۔ اسی طرح سے میں نے اس کا مطالعہ اور تلاوت کی ہے۔ بیوہ چیز ہے کہ کہنے کو تو بہت سے اشعار ذہن میں آرہے ہیں گین زیادہ ضرورت نہیں ہے۔ جگر طبی کا ایک شعر حسین ہے۔

گلے مل کر وہ رخصت ہو رہے ہیں محبت کا زمانہ آرہا ہے

کیا کیفیت ہے اس کی! میں اسے محسوں کرتا ہوں کہ میں انتیسویں پارہ کوختم قر آن کرتا ہوں تو میری وہ کیفیت ہوتی ہے۔ ہے۔وہاں پہنچتے ہیں یہ کیفیت ہوتی ہے کہ کوئی بات نہیں محبت کا زمانہ آر ہاہے اور پھراُسی وقت شروع ہوجا تا ہے اوراس شروع ہونے کے متعلق میں سمجھتا ہوں کہ غالب ● جس انداز میں بات کہہ گیا ہے وہ کسی اور کونصیب نہیں ہوئی۔

#### وداع و وصل جداگانه لذتے دارد

تیرارخصت ہونااور تیرا آ کر ملنادونوں کی لذت ہی الگ الگ ہوتی ہے۔ ہزار بار بروصد ہزار بار بیا۔ ہزار بارجا'سو ہزار دفعہ آ،قر آن کی کیفیت عزیز انِ من! میر ہے ساتھ یہ ہے: وداع ووصل جداگا نہ لذّتے دارد۔ ختم کرتا ہوں' ختم کے لفظ پر بھی میں کا نیتا ہوں جب میں یہ کہتا ہوں۔ میں نہیں چاہتا کہ یہ لفظ بھی ختم کروں۔ آخری پارے میں پہنچنے کے بعد آخری آیت پہ جاتا ہوں تو الناس''وداع''اور پھر الحمد للہ سے وصل ۔وداع ووصل جداگا نہ لذتے

<sup>•</sup> ہم نے تمام امور نہایت وضاحت سے بیان کردیئے۔اگر بیلوگ اس پر بھی ایمان نہیں لاتے تو ان سے پوچھو کہ اس کے بعد وہ کون تی بات ہوگی جس سے بیہ ہمارے وانین کی صداقت برایمان لائیں گے؟ (مفہوم القرآن ۔ برویز 'ص1402)

<sup>◙</sup> حبگر (1960-1890ء) على سكندرنام اور جبگر تخلص \_ مراد آباديين 1890ء بيين پيدا ہوئے۔ ❸ غالب مرز ااسدالله غال (1869-1797ء)

( ما خوذ ''مطالب القرآن في دروس الفرقان ، پاره: مطبوعه اداره طلوع اسلام 25 بي گلبرگ2 ، لا مور )

❶ غالب مرزااسدالله خال (1869-1797ء)

#### سانحهار تحال

بصدافسوس اطلاع دی جاتی ہے کہ پرویز اور اقبال علیہم الرحمۃ کے ایک اور شیدائی چوہدری عبدالعزیز صاحب بھی اللہ کو پیار ہے ہوگئے ہئیں ۔مرحوم کی ساری عمر پورپ میں بسر ہوئی اور وفات لا ہور کے کارڈیالو جی سنٹر میں ہوئی۔ دُعاہے کہ مرحوم کو کروٹ کروٹ جنت نصیب ہواور پس ماندگان کو صرِ جمیل ۔ادارہ مرحوم کے اعزہ واقر بااور دوستوں کے ممیں برابر کا شریک ہے۔ میں برابر کا شریک ہے۔

<sup>🛭</sup> بدا شارہ قرآ نِ کریم کی طرف ہے جوصا حبِ درس کے کمرے میں مکمل طور پر ایک کا غذ کے فریم میں آ ویز ال ہے۔

<sup>●</sup> ہم نے تمام امور نہایت وضاحت سے بیان کردیئے ہیں۔اگر بیلوگ اس پڑھی ایمان نہیں لائے توان سے پوچھوکہ اس کے بعد وہ کونی بات ہوگی جس سے بیہ ہمارے توانین کی صداقت پر ایمان لائیں گے؟ (اے رسول ! تہہیں معلوم ہے کہ) بیلوگ ایک دوسر سے سے کس چیز کے متعلق دریافت کرتے ہیں؟ (2-3 مفہوم القرآن ۔ پرویز)

# قرآن حکیم کے طالب علموں کے لیے خوشخبری

علامہ غلام احمد پرویز ؓ کے سات سونے زائد دروس قرآنی پرٹنی تفسیری سلسلہ کے تحت بزم طلوع اسلام لا ہور کی طرف سے مندرجہ ذیل تفسیری کتب کی اشاعت الگ الگ جلدوں میں ہو پیکی ہے۔ بیجلدیں 30/8 × 20 کے بڑے سائز کے بہترین کا غذیر خوبصورت طباعت اور مضبوط جلد بندی کے ساتھ دستیاب ہیں۔ جن کی تفصیل درج ذیل ہے۔

| نياہدىي | صفحات | سورهنمبر                             | نام كتاب                                                                            | نيامدىيه | صفحات | سورهنمبر | نام كتاب                      |
|---------|-------|--------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|----------|-------|----------|-------------------------------|
| 300/-   | 280   | (27)                                 | سورة النمل                                                                          | 200/-    | 240   | (1)      | سوره الفاتخه                  |
| 350/-   | 334   | (28)                                 | سوره القصص                                                                          | 110/-    | 240   | (1)      | سور ه الفاتخه (سٹوڈنٹ ایڈیشن) |
| 350/-   | 388   | (29)                                 | سور ه عنکبوت                                                                        | 400/-    | 500   | (2)      | سورة البقره (اول)             |
| 400/-   | 444   | (30,31,32)                           | سوره روم ُ لقمان السجده                                                             | 400/-    | 538   | (2)      | سورة البقره ( دوم )           |
| 400/-   | 570   | (33,34,35)                           | سوره احزاب سبا فاطر                                                                 | 400/-    | 500   | (2)      | سورة البقره (سوم)             |
| 150/-   | 164   | (36)                                 | سوره پلس                                                                            | 700/-    | 870   | (4)      | سورة النساء                   |
| 400/-   | 450   | (37,38,39)                           | سوره الصفٰت 'ص'زمر                                                                  | 300/-    | 334   | (16)     | سوره النحل                    |
| 550/-   | 624   | (40,41,42)                           |                                                                                     |          | 396   | (17)     | سوره بنی اسرائیل              |
| 500/-   | 520   | (43-44-45<br>46-47)                  | سورة زخرفُ دخانُ جاشيهُ احقافُ مُحَدُّ                                              |          | 532   | (18-19)  | سورة الكهف وسوره مريم         |
| 500/-   | 550   | (48-49-50<br>51-52-53)               | سورة الفتح 'الحجرات ق الذاريات الطّور النجم                                         | 350/-    | 416   | (20)     | سوره طه                       |
| 400/-   | 384   | (54-55<br>56-57)                     | سورهٔ القمرُ الرحمٰنُ واقعهُ الحديد                                                 | 300/-    | 336   | (21)     | سورة الاعبيآء                 |
| 300/-   | 300   | (58-59-60-<br>61-62-63-<br>64-65-66) | 28 وال <b>پاره (مکمل)</b><br>مجادله،حشرممتخه،صف، جمعه، منافقون،<br>تغابن،طلاق،تحريم | 350/-    | 380   | (22)     | سورة الحج                     |
|         |       |                                      |                                                                                     | 400/-    | 408   | (23)     | سورة المؤمنون                 |
| 400/-   | 544   |                                      | 29وال پاره (مکمل)                                                                   | 350/-    | 264   | (24)     | سورة النور                    |
| 400/-   | 624   |                                      | 30وال پاره (مکمل)                                                                   | 350/-    | 389   | (25)     | سورة الفرقان                  |
| 1000/-  | 800   |                                      | شرح جاو مدنامه                                                                      | 400/-    | 454   | (26)     | سورة الشعرآ ء                 |

ادارہ طائوعیا ہا (چسٹرڈ) یہ جسٹرگی۔ لاہم بی مون نمبر: 4546 3571 42 92 + 492 + 492 201 ہے۔ بزم ہائے طلوع اسلام اور تاجر حضرات کوان ہدیوں پر تاجرا نہ رعایت دی جائے گی۔ ڈاکٹرچ اس کے علاوہ ہوگا۔

ما ہمنا میطائو علی آگا کا سالا نہ زیر تشرکت سالا نہ زیشر کت اندرونِ ملک-/550روپے، بذریعہ رجشر ڈ ڈاک-/800روپ بیرونِ ملک-/2500روپے، بذریعہ رجشر ڈ ڈاک-/5000روپ

Bank Account Idara Tolu-e-Islam (National Bank of Pakistan Main Market, Gulberg Lahore)

For Domestic Transactions

For International Transactions

Bank A/C No: 0465-22-003082-7 | IBAN: Pk21 NBPA 0465 0022 0003 0827

## مِنْ عِلَا مِنْ الْحِيْدِ الْحِيْدِ الْحِيْدِ الْحِيْدِ الْحِيدِ الْحِيْدِ الْحِيْدِ الْحِيْدِ الْحِيْدِ الْحِيدِ الْحِي

د اکٹر انعام الحق اسلام آباد



پچھلے ماہ کے ثمارے میں باب المراسلات میں میں نے اپنی جیتی ہریگیڈیئر (ر) لیٹی حفیظ اور میجر جنرل سہیل حفیظ کے بیٹے رضا حفیظ اور بیٹم و میجر جنرل (ر) شاہزادہ عالم کی بیٹی شانزہ کے نکاح کی تقریب پراپنی تحریر پرعورت ومر دکوقر آن کی نظر میں کیسال درجہ پرر کھنے کے موضوع پرروشنی ڈالی تھی۔اُس کے بعد مزید استفسارات موصول ہورہے ہیں۔

پہلا استفسار یکسال سلوک ندر کھنے کے حق اور جواز میں عورت کی وراثت میں مرد کا آ دھا حصہ تعین کرنے کی دلیل دی گئی ہے۔ ہم یہاں اِس دلیل کی حکمت کو قرآن کی روثنی میں تلاش کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

جواب:

میاں بیوی کے درمیان تقسیم کار کی روسے وراثت کی تقسیم کی وضاحت:

میاں بیوی دونوں اپنی الگ الگ شخصیتوں کے مالک اور بطور انسان کے یکساں تکریم وحقوق و واجبات کے حامل ہونے کی بنا پرایک دوسرے کے معرومعاون ہوتے ہیں۔تقسیم کار کے شمن میں البتہ قر آن نے فیملی کے لئے رزق مہیا کرنے کی ذمہ داری مردیر ڈالی ہے۔

الرِّجَالُ قَوْمُونَ عَلَى النِّسَآءِ (4:34)

''عورتول کورزق بهم پهنچانامردول کی ذمه داری ہے''

فیملی کے لئے رزق مہیا کرنے کی خصوصی ذمہ داری کی پنا پر وراثت میں مرد کا حصہ قرینِ انصاف کے اصول کی بنیاد پر عورت سے ڈگنار کھا گیا ہے۔ اِس سے مرد کے برتر ہونے کا کوئی جواز نکالنا بے سود ہوگا۔ اِسے میرٹ پر تقسیم کار کے تناظر میں پر کھنا ہوگا۔ بعض حضرات اِس دُگنا حصہ رکھنے اور رزق مہیا کرنے کی ذمہ داری نبھانے کی بنا پر قرآن کا عورت پر مرد کے حق کو فوقیت دینے کے ممل مترادف قرار دیتے ہیں، اور اسی ملتی جُلتی جکمت کے نتیجہ میں عورت کی گواہی کو بھی مرد سے آدھا رکھنے کی دلیل پیش کرتے ہیں۔ لہٰذا اِس کا تفصیلی تجزیہ لینا ضروری ہوگیا ہے۔

عورت کی گواہی قر آن کی روشنی میں:

قر آن کے درجِ بالا وراثتی تناظر میں قر آن سے غلط طور پرمنسوب کر کے ایک مرد کی گواہی کو دوعورتوں کی گواہی کے برابر درجہ دیاجا تاہے۔قر آن میں ہے کہ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيْدَيْنِ مِنْ تِجَالِكُمْ ۚ فَإِنْ لَّمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَاثْنِ مِثَنْ تَرْضُونَ مِنَ الشَّهَدَآءِ آنُ تَضِلَّ اِحْدَىهُمَا فَتُنَكِّرَ اِحْدَىهُمَا الْأُخْرِي (2:282)

ایسے(مالی) معاملات کے وقت ،اپنے میں سے ، دومَر دول کو بطور گواہ ٹھہرالیا کرو۔اگرکسی وقت دومر دموجود نہ ہوں ،تو (فریقین کی رضامندی سے )ایک مرداور دوعور تیں بطور گواہ بلالو۔ یہ گواہ تمہارے پسندیدہ لوگوں میں سے ہوں۔ دوعور تیں اس لیے کہاگرایک عورت کو کچھ مغالطہ لگ جائے تو دوسری عورت اسے یا دولا دے۔

اِس آیت سے دوسری عورت کی صرف پہلی گواہ کو ضروت پڑتے تواسے صِر ف یا دد ہانی کے فعل سے ختص کرنے سے بھی مترشح ہوتا ہے کہ عورت کی گواہی آ دھی نہیں ، پوری ہے۔

اس آیت میں لین دین کی بات کا ذکر ہور ہا ہے، جوزیادہ تر مردوں کے درمیان ہی طے پاتے ہیں۔ اِس تناظر میں قرآن نے کہا کہ گواہی کے لیے دوم دخملیں ، ایک ہی طے ہتو دوسر ہے کی جگہ دو تورتیں لے لیا کرو۔ گواہی کے وقت ایک مرد کے ساتھ دو تورتیں عدالت میں کھڑی ضرور ہوں گی ، لیکن گواہی ایک ہی تو دوسری اصلاح کردے گی۔ دوسری قورت تب بولے گی جب اسے جسوس ہو کہ گواہی دینے والی کھراہٹ کی وجہ سے بچھ مغالطہ لگ رہا ہے ، تو دوسری اصلاح کردے گی۔ اگر گواہی دینے والی کوکئی مغالطہ نگ رہا ہے ، تو دوسری اصلاح کردے گی۔ اگر گواہی دینے والی کوکئی مغالطہ نہیں لگ رہا ہے ، تو ساتھ کھڑی ہوئی تورت خاموش رہے گی۔ چونکہ عورتیں عموماً لین دین سے دور ہی رہی ہیں ، آج کھی اکثر عورتوں کی یہی حالت ہے اور عدالتوں میں جانے کا انہیں واسطہ بھی نہیں پڑتا ، اس لیے کہا کہ دو تورتیں گواہ کر لو لیکن کو ابی توالک ہی دی حاس لیے عورت کی گواہی آ دھی قرار دینا درست نہیں ہے بلکہ یہ پوری گواہی ہی کہلائی جائے گی۔ گواہی آ دھی قرار دینا درست نہیں ہے بلکہ یہ پوری گواہی ہی کہلائی جائے گی۔ مورتوں اور مردوں کا کیساں درجہ کے ممکن ہونے پر ایک اعتراض یہ بھی سامنے آتا ہے کہ واس سے کوئی بھی خواہ وہ مرد ہو یا عورتوں اور مردوں کے لئے ایسا کوئی تھم نہیں ہونے دیں ، اور این خواس کی حفاظت کریں۔ پردہ کے اِس مقصد کے حصول کے لئے پہلے مردوکھم دیا گیا ہوں کو آوارہ اور بے باک نہ ہونے دیں ، اور این شرم کا ہوں کی حفاظت کریں۔ پردہ کے اِس مقصد کے حصول کے لئے پہلے مردوکھم دیا گیا ہے اور بعد میں عورت کو البندائی کہنا کہ پردہ چرفر ف عورت کی ذات تک محدود ہے ، حججے بات نہیں ہو

20۔ قُلْ لِلْمُؤْمِنِيْنَ يَغُضُّوْا مِنْ ٱبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوْا فَرُوْجَهُمْ اللّهِ عَلَيْ لَكُومُ اللّهَ خَيِيرٌ بِهَا يَضْنَعُونَ (24:30) مومن مردوں سے کہدو کہوہ اپنی نگاہوں کوآ وارہ اور بے باک نہ ہونے دیں، اور اپنی شرم گاہوں کی حفاظت کریں۔ یہ انسانی ذات کی نشوونما کرنے کے لئے بہترین طریقہ ہے۔ یا در کھو! خدا کا قانونِ مکافات خوب جانتا ہے کہتم نے احکام کی یابندی مصنوعی انداز میں کی ہے (یادل کی گہرائیوں سے)۔

گی۔قرآن نے ہدایت کی ہے کہ

31 ـ وَقُلُ لِلْمُؤْمِنٰتِ يَغْضُضَ مِنُ ٱبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فَرُوْجَهُنَّ وَلَا بَيْدِيْنَ زِيْنَتَهُنَّ اِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلَيْخُرِبُنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوْبِهِنَّ وَلَا يَبْدِيْنَ زِيْنَتَهُنَّ اِلَّا لِبُعُوْلَتِهِنَّ اَوْ اَبَالِهِنَّ اَوْ اَبْنَالِهِنَّ اَوْ اَبْنَالِهِنَّ اَوْ اَبْنَالِهِنَّ اَوْ اَبْنَالِهِنَّ اَوْ اَبْنَالِهِنَّ اَوْ اَبْنَالِهِنَ اَوْ

اَبْنَآءِ بِعُوْلَتِهِنَّ اَوْ اِخْوَانِهِنَّ اَوْ بَنِيْ اِخْوانِهِنَ اَوْ بَنِيْ اَخُوانِهِنَ الْمُؤْمِنُونَ كَمُ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْرَتِ النِّسَآءِ وَلَا يَضْرِبُنَ بِأَرْجُلِهِنَ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِيْنَ مِنْ الْرِبَاقِ مِنَ الرِّبِكِ اللهِ جَمِيْعًا اللهِ جَمِيْعًا اللهِ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّمُ تُقُلِحُونَ (24:31)

مومن عورتوں سے بھی کہدو کہ وہ اپنی نگاہوں کوآ وارہ اور بے باک نہ ہونے دیں ، اور اپنی شرم گاہوں کی پوری پوری حفاظت کریں۔ ان کے لئے یہ بھی ضروری ہے کہ بیا پی زینت وآ رائش کی چیزوں کا اظہار نہ کریں ، سوائے اس کے کہ جس قدر چلتے پھرتے از خود ظاہر ہو جا نمیں ۔ انہیں چاہیے کہ اپنے اوڑھنے کی چادروں کو اپنے گریبانوں (سینوں) پر ڈال لیا کریں۔ اِس کے لئے (33:59) میں بھی وضاحت کی گئی ہے کہ:

يَّاتُهُا النَّبِقُ قُلُ لِّازُوَاجِكَ وَبَنْظِكَ وَنِسَاءً الْمُؤْمِنِيُنَ يُدُنِيْنَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيْهِهِنَّ لَالْكَ اَدْنَى آنُ يُعْرَفَنَ فَلَا يُؤْذَيْنَ ۖ وَكَانَ اللهُ غَفُورًا رَّحِيْهًا (33:59)

اے نبی! تواپنی بیو بوں اور بیٹیوں ہے، اور مومنوں کی عورتوں کوتا کید کر دے کہ وہ باہر نکلیں، تواپنے کپڑوں کے اوپر ایسا کشادہ ساکپڑا پہن لیا کریں، (جس سے زینت نمایاں نہ ہو (24:31))۔ بیاس کئے ضروری ہے کہ وہ پہچانی جاسکیں (کہ شریف بیبیاں جارہی ہیں)، اور کوئی بدقماش اِنہیں تنگ نہ کرے۔ یہ چیزان کے لئے قانون خداوندی کی روسے تفاظت اور تربیّت کا موجب بن جائے گی۔

عوتوں کواپنے پہنے ہوئے کیڑوں کے اوپر کشادہ چغہ Overall یا چادر لینے اور عصرِ حاضر میں حجاب کے نام سے پہچانے جانے والی اوڑھنی (نہ کہ پوراچپرہ برقعہ میں چھپانے) کی غرض وغایت خدانے یہ بتائی کہ

- (1) پېچانى جائىيىن كەكوئى اوباش غورت ياغورتين نېيىن جاربى بىين، بلكە يىشرىف بىييان بىي؛
  - (2) كوئى بدقماش تخص انہيں نہ چھٹر سكے؛
  - (3)اس روش کواپنانے سے ان میں حفاظت کا احساس ابھرے گا،اور
  - (4) حفاظت کے احساس سے انہوں میں عصمت کی حفاظت کی تربیّت ہوجائے۔

خدانے چغہ، یا چادر یا ایک کشادہ لباس پہننے کی غرض وغایت یہ بتائی تا کہ اپنی زینت کا اظہار نہ ہونے دیں ، سوائے اپنے شوہروں کے سامنے، یا اپنے بیٹوں کے سامنے، یا اپنے شوہروں کے بایوں کے سامنے، یا اپنے بیٹوں کے سامنے، یا اپنے بھائیوں کے بیٹوں کے سامنے، یا ایسے بوڑھے خدمت کے سامنے، یا ایسے بوٹ سے خدمت کار مردوں کے سامنے، جو ابھی عورتوں کی پوشیدہ گار مردوں کے سامنے، جو ابھی عورتوں کی بوشیدہ چیزوں (جنسیات) سے لاعلم ہوں۔ اور چلتے وقت عورتیں اپنے یا وَں اس زور سے زمین پر مارکر نے چلیں کہ زیورات کی جھنکار

سے معلوم ہوجائے کہ کیا پہن رکھا ہے۔اوراے ایمان والو! (مردوعورت) سبمل کر اللہ کے قوانین کی اطاعت کروتا کہ تہہیں زندگی کی کامرانیاں نصیب ہوں۔

آ داب معاشرت سے متعلق جھوٹی جیوٹی جزئیات دینے کے بعد قر آن نگاہوں کی حفاظت اور تحفیظ عصمت کی طرف آگیا ہے۔ان دونوں کا آپس میں گراتعلق ہے۔قرآن محض سزاؤں پرزوز ہیں دیتا، بلکہ وہ پہلے حفاظتی تدابیر بیان کرتا ہے تاکہ جرم سرز دنہ ہونے پائے عصمت وعقت کوخطرہ نگاہوں کے ذریعے ہوتا ہے،اس لئے تم اپنی نگاہوں کو بے باک مت ہونے دو۔انسانی ذات کی نشوونما قلب ونگاہ کی پاکیزگی سے ہوتی ہے۔ یہ وہ چیز ہے جسے آپ تزکیہ کہتے ہیں۔نگاہوں کو بے باک نہ ہونے دینے کا تھم پہلے مردوں کے لئے ہے اور بعد میں عور توں کے لئے ہے۔ہم ساراالزام عور توں پررکھتے ہیں۔اگر مردآگے نہ بڑھتے وعورت کیا کرلے گا؟ حضرت یوسف کا واقعہ ثبوت کے لئے کا فی ہے۔

اِنَّ الله حَبِيْرٌ بِهَا يَصْنَعُونَ (24:30) اگر مصنوعی انداز میں آنکھیں نیچی کر بھی لوگے ہیکن دل میں پاکیزگی نہیں ہے، تو خداخوب جانتا ہے کہ کیا کچھتم مصنوعی انداز میں کرتے ہواور دل میں تمہارے کیا خباشتیں بھری ہوئی ہیں۔

آیت (24:31) میں نگاہوں کو بے باک نہ کرنے کی ہدایت کے ساتھ ہی زیبائش اور زینت کے بارے میں بھی تاکیدیں دے دیں۔

ظہر لفظ کے معنی ہیں، وہ نمود و نمائش جو بغیر ارادے کے ازخود ظاہر ہوجا کیں یعنی چلتے چلتے آسٹین او پر چڑھ جائے، پلو ہٹ جائے یاسر سے کپڑ ابغیر ارادے کے سرک جائے، توبیقر آن کی روسے' اللہ ماظھر''والی بات ہے، لیکن اصل بات بیہ نے یا کش فاہر کرنے میں کوئی ارادہ شامل ہے توبیہ اللہ ماظھر میں نہیں آئے گا، یہ بالارادہ نمود و نمائش میں آجائے گا، جے منع اس لئے کیا گیا ہے کہ زیبائش و آرائش کی اگر بالارادہ نمائش ہوگی، تو نمود میں تسلسل ہوگا اور یہ بات مردوں کے لئے کشکش کا باعث بنے گی۔ اس آیت میں توبیہ دوسری آیت میں لفظ تبرج (33:33) میں یوں سامنے آتا ہے کہ:

وَقَرْنَ فِيْ بُيُؤْتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّجُنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُوْلَى وَاقِيْنَ الصَّلُوةَ (33:33)

قر آن کہتا ہے ہے کہ نبی کے گھرانے کی عورتیں وقار سے گھر میں رہیں ۔نمود ونمائشِ حسن کا جذبہ بھی تمہارے دلوں کے اندرنہیں آنا چاہیے۔ بیاس لئے نہیں کہا گیا ہے کہ مردول کا ایمان خطرے میں پڑجا تا ہے، بلکہ رسول اللہ ﷺ کے گھرانے کی پاکیزگی مطلوب ہے۔ وہ ایمان ہی کیا ، جودعوتِ نظارہ سے خطرے میں پڑجائے۔عورتوں میں نمود ونمائش کا جذبہ ابھارنے کا سبب مرق جہ تفاسیر ہیں، جن میں لکھا ہے کہ''حوا'' کو آ دم کا دل بہلانے کے لئے پیدا کیا گیا ہے۔ اس کی پیدائش مقصود بالذ ات نہیں ہے۔ جب د ماغوں میں بیبیٹھ گیا کہ عورت کا وجود محض مردوں کا دل بہلانے کے لئے ہے، تو پھرعورت میں بی جذبہ جاگ گیا۔ حالانکہ عورت کی مرد کا طرح اپنا ایک شخص ہے، اپنی ایک پرسینلٹی ہے اوروہ اُن تمام صفات کو اپنے اندر پیدا کرسکتی ہے، جومردوں میں ہیں یا پیدا ہو سکتی ہیں۔

تبرج: کامادہ ہے''برج اور ترجہ ہے ابھار۔ زیبائش و آرائش کو ابھار کردکھانا، نمود ونمائش کا جذبہ ہے، جس کو منع کیا گیا ہے۔ تبرج وہ ذہنیت ہے، جس کے تحت زینت و آرائش کو ابھارا جاتا ہے۔ بہر حال قرآن نے زیب و زینت اور آرائش کی چیز وں کو ترام قرار نہیں دیا ہے۔ قرآن تو بس نمود و نمائش کے جذبی اصلاح کرنا چاہتا ہے۔ بہتو عور توں کے بارے میں مردوں کا پیدا کردہ احساسِ کمتری ہے کہ''عورت ناقص انعقل ہے، کا منہیں کرسکی''، جس کے سبب عورت مردکی نگاہ میں جاذب نظر بننے کی طرف راغب ہوتی ہے۔ ویسے تو میاں بیوی ایک دوسرے کے دفیق حیات ہوتے ہیں اور دونوں میں ہم دوش چلنے کی پوری پوری ساحتیں ہوتی ہیں۔ جنس کے اعتبار سے خدا نے کسی کو غالب اور کسی کو پست نہیں بنایا ہے۔ خدا نے اس لئے عور توں کونمور حسن سے منع فرمایا کہ اس سے خواہ نخواہ عورت اپنے آپ کو کمتر درجے کی تبجھنے لگ جائے گی۔

ہمارے ہاں عورت کے مقام کو پیدائش ہی سے نہایت ہی بیت اور اضافی پوزیشن کا درجہ دیاجا تاہے، جس میں بیوی کواپنے شوہر کا ہر لحاظ سے محکوم اور تسکین پہنچانے کا ذریعہ مجھا جاتا ہے۔ اِس پیدائشی تصور کے شمن میں نظریہ ارتقاء کے تحت بُہت تحقیق ہوچکی ہے، جس کے قدیم اور جدید نظریہ کا مختصر طور پر تجزیہ یوں پیش کیا جاسکتا ہے۔

## قديم مذهبي نظريهارتقاء:

چودہ سوسال پہلے ہی نہیں، جب قرآن کی ہمیں را ہنمائی ملی ، بلکہ اُس سے بھی بہت پہلے تو رات اور دیگر مذاہب کی سب ہی کتابوں میں ارتقاء کا تصور نہیں ملتا۔ اُن سب میں یہی بات سامنے آتی ہے کہ خدانے کہا" کُن" اور یہ کا نئات وجود میں آگئ ۔ یعنی جس طرح سے جو چیزیں آج ہمیں نظر آتی ہیں ، کُن سے بیسب چیزیں اِسی شکل میں پیدا ہو گئیں، اور اِسی شکل میں اُسی طرح سے جو چیزیں آج تک چلی آر ہی ہیں ۔ تین سوسال پہلے تک ہمارے ہاں حکماء کا بھی تصوریہی تھا کہ دنیا میں جتنی اُسی طرح سے پہلے دن سے آج تک چلی آر ہی ہیں ۔ تین سوسال پہلے تک ہمارے ہاں حکماء کا بھی تصوریہی تھا کہ دنیا میں جیزیں موجود ہیں، وہ اِسی شکل میں سامنے آگئیں ۔ خود آدمی کے متعلق تو یہ ہم حال تو رات اور دنیا کی ہر کتاب میں موجود ہے کہ خدانے پہلے ایک آدی کی ہر کتاب میں موجود ہے کہ خدانے پہلے ایک آدمی کو پیدا کیا اور پھراُس کے بعداُس کی لیلی سے مردکوسکون پہنچانے کی وجہ سے عورت کو پیدا کر دیا۔ ہماری تفسیری روایات میں اُسی جائے گیا گیا کہ پہلی چونکہ ٹیڑھی ہوتی ہے اس لئے کہ پہلی کوسیدھا کرنے کے ممل میں عورت کی سرشت ہی میں ٹیرھا پی شامل ہوتا ہے اور اس کا سیدھا کرنا ناممکن ہے۔ اِس لئے کہ پہلی کوسیدھا کرنے کے ممل میں وہ وہ جائے گیا گیاں سیدھی نہیں ہوگی۔ مکتب مُلا کوتو موقعہ کی تلاش ہوتی ہے تو اُس نے قرآن سے تفسیری روایات کا سہارا کر یہ قتائی کی جو دوا کا آدم کو بہکانے کا ممل تھا۔ اُن کو یہ تو فیق بھی نصیب نہ لیے کہ بھی صادر کردیا کہ آدم کو جہوائے کا آدم کو بہکانے کا ممل تھا۔ اُن کو یہ تو فیق بھی نصیب نہ

موئی کہوہ قرآن کی متعلقہ آیت سے ہی وضاحت لے لیتے کہ:

فَأَزَلَّهُمَا الشَّيْطِنُ عَنْهَا فَأَخْرَجُهُمَا مِبَّا كَانَا فِيْهِ ﴿ (2:36)

شیطان لینی مفاد پرست جذبات نے ان دونوں (مرداورعورت) کے ارادے کومفاد پرستی کے سبز باغ دکھا کر پھسلا دیا،انسان کونہم وعقل کی استعداد دی گئی ہے کہ وہ اپنے زمانے کی علمی سطح پر پر کھ کر اِسے کام میں لائے ۔لہذا یہاں جدید نظریہ کوبھی سامنے لایا جارہا ہے۔

انسانی پیدائش کا جدیدنظریهٔ ارتقاء:

کوئی تین سوسال پہلے سائنس نے بیہ بات بے نقاب (Discover) کی کہ بیہ جو بھی خارجی کا ئنات انسانوں سمیت ہے، یہ پہلے دن سے اِس شکل میں سامنے نہیں آگئ تھی۔ ہرشے کا آغاز پست ترین درجے میں ہوا۔ ہرشے ہزاروں لاکھوں سال کی منزلیں طے کرتی ہوئی، موجودہ شکل میں پہنچی۔ پہلانقطه آغاز کیسے ہوا؟ اِس کے متعلق نہ سائنس کچھ کہہ سکی ہے، نہ کہہ سکے گی۔ اِس لئے سائنس دانوں نے بیکہا کہ سی نہ کسی طرح اتفاق سے بیو وجود میں آگئی۔

ذ ہن انسانی ، اب تک حیات کے ارتقاء کے متعلق جس نتیجہ پر پہنچا ہے ، اُسے مختصر الفاظ میں یوں بیان کیا جا سکتا ہے۔ نظر بیدار نقاء کامختصر طور پر جائز ہ:

1۔ارض پرزندگی (Life) کی ابتداء پانی سے ہوتی ہے۔

2۔ پانی اور مٹی کے امتزاج سے زندگی کے جرثومہ اولین کو پیکرعطا ہوا۔

3۔زندگی کے بیسالمے جوشِ نمو میں مختلف نوعوں (جِس میں نرو مادہ بھی شامل ہے ) میں تقسیم ہو کرایک درخت کی شاخوں کی طرح بڑھنے پھولنے لگے۔

4۔ اِن پیکروں میں ہزار ہزارسال کے مراحل کے بعد مختلف تبدیلیاں واقع ہوتی رہیں۔

5-ان طویل المعیا دمراحل کو طے کر کے سلسلہ تخلیق اس منزل پر پہنچا، جسے تخلیق بذریعہ تولید کہتے ہیں۔

6۔حیوانی زندگی اسی قشم کے غیرمحسوں ،اورطویل المعیا دمراحل طے کرنے کے بعد منزل بمنزل انسانی پیکر میں جلوہ ریز ہوئی۔ نہ کے سر

انسانی پیکر کی یہاں قرآن سے مزیدارتقاء کی راہ نمائی ہمیں قرآن سے یوں ملتی ہے کہ

7۔انسانی پیکر میں آنے کے بعد اِس میں مزیدارتقاء کے لئے، اِسے بشریت کی حد تک علم کی صلاحیت ودیعت کرنے کے ساتھ اختیار وارادہ میں آزادی سے انتخاب کی قوت دے کرانسانی ذات کے نام سے اِس ارض میں ایک ٹی تخلیق کے طور پرمتعارف کرایا گیا۔

8 نشوونما یافتہ انسانی ذات کا مزیدارتقاءموت کے بعدنئ اوراس سے بہتر حیات کے حصول کے لئے امیدوار بن کر ہوگا۔ بیزندگی مزیدارتقائی منازل طے کرنے کی صلاحیت سے نواز دی جائے گی۔ قرآن سے (5:32) یہ وضاحت بھی ملتی ہے کہ بیسب ارتقاء کے مراحل یونہی اتفا قیہ رونمانہیں ہور ہے بلکہ ایک مقصد کے تحت ایسا ہور ہا ہے۔ یہ مقصد نحض مقصد ہی نہیں بلکہ یہ مقصد ایک خود شناس شعور اور ایک خلاق ، قادرِ مطلق خدا کی ذات کا طے کردہ ہے ، جو اِس مقصد کی اصل حقیقت اور قوت کے طور پر ادر اکِ انسانی سے باہر ہے۔

اسلام میں عورت کو بیت درجہِ مقام کے ثبوت میں بید دلیل پیش کی جاتی ہے کہ اِس میں عورتوں کولونڈیاں بنانے کی اجازت دی گئی ہے۔ لہذا اِس کا تجزیہ کرنا بھی لازم ہوجا تاہے۔

اسلام میں غلام اورلونڈ یوں کے رکھنے کے اعتراض کا تجزیہ:

اسلام سے پہلے، اور جب اسلام آیا، تو ساری دنیا میں غلامی کا رواح تھا۔خود مکہ کی 75 فیصد آبادی غلاموں اور لونڈیوں پر مشتمل تھی۔ یہ غلام ہوتی تھی، پھر ان کی پر مشتمل تھی۔ یہ غلام ہوتی تھی، پھر ان کی تھارت ہوتی تھی۔ غلام ہوتی تھی۔ غلامی پر موثر اعتراض زمانہ جاہلیت کے عرب کا اوپر کا طبقہ کر سکتا تھا، کیکن اُنہوں نے دنیاوی مفاد کے تحت انصاف کرنے کے مل کی طرف دھیاں نہیں دیا۔

قرآن نے آکراعلان کیا کہ: وَلَقَدُ کُرُّمُنَا بَنِیْ اَدُمُ (17:70) تمام نوعِ انسانی (نرومادہ) پیدائش کے اعتبار سے ہی کیساں تکریم واحترام کے ستحق ہیں۔ بن آدم میں توسبھی نرومادہ سمیت پوری نوعِ انسانی ہوتی ہے۔ دین کا ماحاصل توشرف اورا کرام انسانیت ہے، تو دین الاسلام میں غلامی کا تصور کہاں سے آئے گا؟

تاریخ ہمیں بتاتی ہے کہ عرب اقوام میں جنگ جیت کر مال غنیمت میں قید ہونے والوں کولونڈی اورغلام بنا کرتقسیم کرلیا کرتے تھے۔اسلام لانے کے بعد مسلمانوں نے جنگی قیدیوں کے ساتھ مہمانوں جیسا سلوک کیا، ان کے ساتھ حسن سلوک سے پیش آئے اور بالآخر اِن کی معاشرہ میں آمد کا یفر مان دے کرآئندہ کے لئے چور دروازہ ہمیشہ ہمیشہ کے لئے بند کردیا کہ: فَاهَا مَتَّا بَعْدُ وَاهَا فِدَاءً حَتَّى تَضَعَ الْحَرْثِ أَوْزَادِهَا اللّٰ (47:4)

''قید یوں کوفد بیتاوانِ جنگ یا قید یوں کے تبادلہ کی صورت کے فدید کے عوض چھوڑ دواور یا فدید لیے بغیراحساناً چھوڑ دو یہاں تک کہ جنگ خودا پنے ہتھیار چینک دے۔اب اگر ایسی حالت ہو کہ تمہارے قبضے کی وجہ سے جنگ کا تاوان دینے والی حکومت ہی نہ بچ یا کسی کا فدیدادا کرنے والا کوئی نہ ہو، تو ایسے حالات کے لیے کہافا ما میّا (47:4) ان کو احسان کے طور پرچھوڑ دو''۔

قرآن کریم کی بیایک ہی آیت ہے،جس میں قید یوں کوچھوڑنے کے دوطریقے بتائے:

- (1) فدیہ لے کراور یا
- (2)احساناً ان كوجيمورٌ دو\_

لہٰذا اِس طریق سے اب کسی کوغلام بنانے کی اجازت نہیں رہی۔اس زمانے میں قیدیوں کے لیے الگ کیمی نہیں تھا

اس لیے قیدیوں کومہمانوں کی طرح گھروں میں رکھنے کے لیے قشیم کیاجا تا تھا۔

اُس زمانے میں دوسرے مزدور تو تھے نہیں، یہی غلام اور لونڈیاں ان کے کام کرتے تھے۔ اتنے مردوں،عور توں اور لڑکیوں کومعاشرہ سے نکال دیاجا تا،تو نہ وہ گھر میں رہتیں اور نہ باہر غلامی میں،تو اِس کے نتیجہ میں ظاہر ہے کہ معاشرہ اہتر ہو جاتا۔قرآن نے حکمت سے یوں کام لیا کہ پہلے تو قیدی بنانے کے لئے جوایک ہی سرچشمہ تھا، اُس کو بیتھم دے کر بند کیا لیمیٰ جنگ میں قیدی کو ہرحال میں آزاد کرنے کا حکم دیا۔

پھر بات بات پر کفارہ کے طور پر غلام اورلونڈ یوں کو آزاد کرنے کا تھکم دیا۔ غلام اورلونڈی کو آزاد کرنے کو صدقہ قرار دیا اوراس کو فکٹ کو تیجہ آزاد کر اؤاور انہیں سرفراز کرو۔ پھر غلاموں کی ردنوں کو آزاد کراؤاور انہیں سرفراز کرو۔ پھر غلاموں کی رہائی کیلئے مکا تب کا تھم دیا۔ قرآن نے کا روبار شروع کرنے کے لیے سرمایہ مہیا کرنے کو مکا تب کہا ہے کہ یہ قرض ہے اسے لکھ لو۔ پھر لونڈ یوں کو بیویوں کا سا درجہ دینے کے لیے احکام نازل کیے تاکہ یہ معاشرے میں ضم ہوجا تیں۔ ان کو گھروں میں رکھو گے تو ان کا درجہ بیویوں جیسا ہوگا ، ان کی اولا دہوگی ، تو وہ تمہاری اولا دہوگی ، وہ تمہاری وراثت میں بھی حق میں میں اور مائی کے آئی آئی کھراف کا فاظ آئے ہیں ، وہ ماضی کے صیغہ میں ہیں ، یہ کہیں بھی مستقبل کے صیغہ میں ہیں ، یہ کہیں بھی مستقبل کے صیغہ میں ہیں ، یہ کہیں بھی مستقبل کے صیغہ میں نہیں ہیں ۔

بيويوں اورلونڈیوں کی الگ الگ دواصطلاحوں کو کیوں باقی رکھا گیا؟:

آپ ملاحظہ فرمائیں کہ قرآن مجید کی نگاہ قانون کی نسبت سے تعزیرات اور سزا دینے کے معاملہ میں کہاں تک پہنچی ہے۔ زمانہ اگر چہ بہت گزر دچاہے ہیکن آج بھی دیکھ لیں کہ گھروں کے اندر کام کاج کرنے والے لڑکے اور لڑکیوں کی ذہنی سر بیت اس معیار کی نہیں ہوتی ، جیسے ہماری بیٹیاں اور بیٹے تعلیم حاصل کر کے تربیت حاصل کرتے ہیں۔ دونوں کوسا منے رکھ کر دیکھیں تو معلوم ہوگا کہ دونوں میں کتنا فرق ہے۔ غلامی ختم ہونے کے بعد اب آو ما مَلکَتُ آئیمَانُکُمُ اپنے معانی کے اعتبار سے بھی مراد آپ کے ماتحت کام کرنے والے اور غلام اور لونڈی کی اصطلاح میں گھروں میں کام کاج کرنے والے لڑکے اور لڑکیاں ہیں ، جن کی ذہنی سطح ، کام کاج لینے والوں کے بچوں سے بست ہوتی ہے۔ اخلا قیات کے اندر بچچاہنے کے لیے ، قرآن کریم میں ، بیویوں اور لونڈیوں کی الگ الگ اصطلاحات رکھی گئی ہیں۔ قرآن کہتا ہے کہ کسی جرم کی سزا دیتے وقت ، مجرم کی دہنی سطح کو بھی سامنے رکھنا ہوگا۔ مثلاً آزاد عور توں کی زنا کے جرم میں جو سزا ہے ، اس سے آدھی لونڈیوں کی سزاقر آن تجو یز کرتا ہے ، کیونکہ لونڈیوں اور غلاموں کی ذہنی سطح این بیانہ نہیں ہوتی۔

میری پوسٹ کے ردّ عمل کے جواب میں مجھے محتر م اقبال صاحب کی طرف سے بھی مردوں اورعور توں کے یکسال حقوق وفرائض رکھنے کے موقف کے بالمقابل میں روایتی مکتبِ مُلا، جن میں اب ہماری اسلامی نظریاتی تحقیقی کونسل کا ادارہ بھی شمولیت اختیار کر چُکا ہے، کے موقف کے دفاع میں ایک تفصیلی مراسلہ موصول ہوا۔ اس میں اُنہوں نے قرآن کے حوالہ سے مردوعورت کے تعلقات پر یوں روشنی ڈالی کہ اسلام میں عورت کومرد کیلئے ایک الیی چیز قرار دیا گیا ہے، جس کا مقصد مرد کی جنسی خواہش کی تسکین اور اولاد پیدا کرنا ہے۔ قرآن کے مطابق عورتیں کھیتیاں ہیں اور مردکسان ہیں۔ اور انہیں ان کھیتیوں کو اپنی مرضی سے کا شتکاری " کیلئے استعمال کرنے کی اجازت دی گئی ہے۔
نیساً ڈکھ کرٹ گلگھ می گئی و گئی ڈائی شِئٹھ و کو گئی ہوا لائف سُکھٹ و کا تقوا اللہ واعلکو آگلھ مُلفوئ و کبیتے الموفونین میں میں جس طرح چاہو (استعمال کرد) اور آگل کی تدبیر کروتم اپنے واسطے، اور ڈرتے رہواللہ سے اور خوب جان لوکہ پیش ہونا ہے اس کے حضور اورخوشنجری دے دو (اے نبی) اللہ والوں کو۔ (2:223) میا کہ روایتی کی تربیر کروتم اسے واسطے، اور درایت کی اللہ والوں کو۔ (2:223) میا کہ دوایتی ترجمہ ہے جوسو ہے سمجھے بغیر مُتقد مین کی تفسیر کی پیروی میں کیا جاتا ہے۔

اس کے برعکس علمی پختیقی اور منطقی روش اختیار کرنے اور اس شیمن میں قر آن کی مجموعی تعلیم کو پیشِ نظر رکھتے ہوئے ، اِس کا مفہوم یوں بھی لیتے ہیں۔

(اولاد کی صلاحیت مَردوں میں ہوتی ہے، جبکہ) تمہاری عورتیں تو تمہارے لیے مانند کھیتی ہیں، (ان میں اولاد کی صلاحیت نہیں ہے)، تواپنی کھیتی میں جب دل چاہے آؤاورا پنی نسل کو آ گے بڑھاؤاور قوانین خداوندی کی پیروی کرواورجان رکھو کہ تہمیں ہمارے قانون مکافات کا سامنالاز ما کرنا ہے، اور قوانین خداوندی پر عمل پیرالوگوں کوان کے اعمال کے خوشگوار نتائج کی خوش خبری دو۔

قرآن نے عورت کے بارے میں کہا نیساً ڈگھ کوئٹ گٹھ مورتیں تہاری کھیتی ہیں۔ کھیت میں اپنے طور پر تو کھیتی اگا نے کی صلاحیت ہوتی ہے۔ کسان جس جنس کا نئی ڈالے گا، وہی اگانے کی صلاحیت ہوتی ہے۔ کسان جس جنس کا نئی ڈالے گا، وہی فصل کھیت سے اُگے گی۔ یہاں سے معلوم ہوا کہ عورت میں لڑکا یا لڑکی پیدا کرنے کی صلاحیت نہیں ہے۔ عورت تو کھیت کی مانند ہے۔ لڑکے اور لڑکی کے جراثیم یا نئی مرد میں ہوتے ہیں۔ جس مرد میں لڑکی اور لڑکے کے جراثو مے نہ ہوں، اس کی بیوی کم اند ہے۔ لڑکے اور لڑکی کے جراثو مے نہ ہوں، اس کی بیوی کے ہاں اولا دہی نہیں ہوتی۔ لہذا عورت کی وہی جگہ کھیتی ہے جو مرد کے نطفے کو پر ورش کے لیے قبول کرے کھیتی بھی کسان کے کے ہاں اولا دہی نہیں ہوتی۔ لہذا عورت کی طرح انسان پر کنٹر ول نہیں رکھا گیا، اس لیے کہا فائٹوا کو ٹنگھ کی گھٹھٹوں میں جب دل جا ہے آؤن

یدانسان کااختیار وارادہ ہے کہ کھیت میں توجب جی چاہے جائے کہائن بیج نہ ڈالے اور جب چاہے بیج ڈالے کہائن یہ اسی صورت میں ہوسکتا ہے جب بیوی بھی اسی وقت مرد کی طرف رجوع کرنے کے لیے تیار ہو۔ نکاح تو ویسے بھی ایک معاہدہ ہے جومیاں اور بیوی کے درمیان باہمی رضامندی سے طے پاتا ہے۔ اِس میں کوئی ایک یک طرفہ طور جنسی تسکین پہنچانے کے فعل کا پابنزہیں بلکہ دوطرفہ برابر کی ذمہ داری سے نبھانے کے لئے اِس صلاحیت سے نواز اگیا ہے۔

محترم اقبال صاحب نے اب اپنی شکایت کا رُخ موڑ کرنے سِرے سے سُنت کی اصطلاح سے مردوزن کے مکسال

درجات ہونے کے تصور پر کاری ضرب لگاتے ہوئے بوں وضاحت مانگی کہ:

محترم ڈاکٹرصاحب:۔ آپ نے قرآن اور صرف قرآن کی روشنی میں مردوزن کی بکسال حیثیت کا تعین تو کردیا، لیکن رسول کی سُنت جواحادیث صحاح ستّه کے ذریعہ ہم تک دین کے بنیادی مآخذ کی شکل میں پینچی ہے، اُسے آپ نے نظرانداز کر کے مردوزن کی حیثیت کے اسلامی نقط ذگاہ سے تعین کرنے میں ادھوری بات کر کے ہمیں پوری رسائی نہیں پہنچائی ہے۔

آ ہے! ہم جاننے کی کوشش کریں کہ عورت کے معاشرتی وسا جی کردار کے حوالے سے پیغمبرِ اسلام مُناٹیزاً خود کیا سوچ رکھتے تھےاوراس موضوع پرامت کے لیےان کے کیا د کامات وارشادات موجود ہیں۔

اِس طِیمن میں قارئین سوال کنندہ نے بُہت سے اقوال ہمارے سامنے رکھے، لیکن میں یہاں آ دھے اقوال آپ کے سامنے لارہا ہوں جوانہوں نے کُتبِ صحاح ہتے کے حوالہ جات سے پیش کئے تھے۔

1\_شوہر کی اطاعت ہر حال میں لازم۔

بی بی عائشہ سے مروی ہے کہ آپ ٹاٹیٹر نے فر مایا: "اگر آ دمی اپنی بیوی کوعکم دے کہ وہ جبل احمر (پہاڑ) کو جبل اسود کی طرف منتقل کرے ، اس کاحق ہے کہ وہ ایسا کرے۔ " (ابن ماجہ، مشکلو ق، ترغیب)

2۔ حضرت ابو ہریرہ اُسے مروی ہے کہ رسول پاک طالیا ہی اُسٹی نے فرمایا: "اگر میں کسی کو سجدہ کا حکم دیتا تو عورت کو حکم دیتا کہ وہ شوہر کو سجدہ کرے۔ (ترمذی ج: 1 ص: 138)

3\_شوہر سے طلاق مانگنے پر جنت حرام۔

حضرت ثوبان سے مروی ہے کہ نبی پاک نے فر مایا: "جوعورت اپنے شوہر سے بلاکسی ضرورت شدیدو پریشانی کے طلاق مانگے اس پر جنت کی خوشبوحرام ہے۔" (ابن ماجہ، ابوداود، ترمذی)

4۔ خُلع کامطالبہ کرنے والی عورت منافق ہے۔

حضرت ابوہریرہ معلوق نے روایت ہے کہ آپ منافی آنے فرمایا: "شوہر سے علیحد گی چاہنے والی خُلع کا مطالبہ کرنے والی عورت منافق ہے۔" (مشکوق نے نسائی)

عورت کا گھرسے باہرنکلنا:

5۔ ابن عمر سے مروی ہے کہ آپ تالی نے فرمایا: "عورت پردہ ہے اورعورت جب گھرسے باہرنگلتی ہے توشیطان اسے جھانکتا ہے۔ عورت کے لئے اللہ کے نزدیک سب سے زیادہ تقرب ہیہے کہ وہ گھر کے سی گوشہ میں رہے۔" (ترمذی طبر انی ۔ کنز) عور توں کا تنہا سفر کرنا:

6۔ ابوہریرہ سے مردی ہے کہ آپ شائی نے فرمایا: "کوئی عورت سفر نہ کرے ہاں مگر یہ کہ اس کے ساتھاں کامحرم ہوا (طحاوی۔ بخاری)

بناؤسنگھارکرنے والی عورتیں:

7\_میمونہ بنت سعدی سے مروی ہے کہ آپ مُلاٹیا نے فرمایا: "جوعورت اپنے شو ہر کے علاوہ زینت وسنگھار کر کے چلے،

قیامت کے دن سخت ظلمت و تاریکی میں رہے۔" ( تر مذی ۔ جامع صغیر )

شوہر کے بھائی کے متعلق حکم

8 عقبہ بن عامر سے مروی ہے کہ آپ سالیا اِ فرمایا: "خبر دارعورتوں کے پاس آنے جانے سے بچو۔ ایک انصاری

نے پوچھاد یور کے متعلق کیا تھم کہے (وہ بھا بھی کے پاس نہ آئے جائے )۔ آپ ٹاٹیٹی نے فرمایا وہ توموت ہے۔" (بخاری) قبروں، مزاروں پرجانے والی عورتیں:

9۔ ابن عباس ﷺ سے مروی ہے کہ: " آپ ﷺ نے ان عورتوں پر لعنت فرمائی جو قبروں پر جانے والی ہیں۔" (ابوداود۔ ابن ماجہ)

عبدالرحمن بن حسان ﷺ سے مروی ہے کہ: "آپ ﷺ نے مزاروں پر جانے والی عورتوں پر لعنت فر مائی ہے۔" (ابن اجہ)

عورت اورجوتی کااستعال:

10۔ ابن ابی ملیکہ سے مروی ہے کہ: "بی بی عائشہؓ سے پوچھا گیاعورتیں جوتا پہن سکتی ہیں؟ انہوں نے کہارسول پاک نے لعنت فرمائی ہے ان پر جوعورتیں مرد کی مشابہت اختیار کرتی ہیں۔" (ابوداود۔مشکوۃ)

عورت کے لیے امارت ودنیا وی عہدہ:

11 \_ حضرت ابوبکرہ سے مروی ہے کہ: "جب رسول اللّٰد کوخبر ملی کہ اہل فارس نے سریٰ کی بیٹی کو تخت شاہی پر بٹھا یا ہے تو آپ ﷺ نے فر ما یاوہ قوم بھی کامیا بنہیں ہو سکتی جس نے اپنا حاکم اور والی عورت کو بنایا۔" ( بخاری ۔ تر مذی \_مشکوہ ) عور تیں اور جہنم :

12۔عمران بن حصین سے مروی ہے کہ آپ مُنالِیَّا نے فر مایا: "جنت میں رہنے والی عورتیں کم ہوں گی ( یعنی مردوں کے مقابلے میں عورتیں زیادہ جہنم میں ہوں گی )۔" ( بخاری )

عورت اورفتنه:

13۔اسامہ بن زیر ﷺ سے مروی ہے کہ آپ مُلَّالِیَّا نے فر مایا: "میں نے اپنے بعد عورتوں کے فتنہ سے بڑھ کرکوئی فتنہ ہیں جچوڑ اجومر دوں کو تکلیف دہ ہو۔" (مشکوۃ)

ابوسعید خدری ؓ سے مروی ہے کہ آپ سکا لیا ﷺ نے فر مایا: " دنیا سے بچواور عور توں سے بچو۔ بنی اسرائیل میں پہلا فتنہ عور توں کے سبب سے تھا۔" (مشکلوۃ)

### عورت اورنحوست:

14۔ہم سے ابوالیمان نے بیان کیا، کہا ہم کوشعیب نے خبر دی، ان سے زہری نے بیان کیا، انہیں سالم بن عبداللہ نے خبر دی اور ان سے عبداللہ بن عمر اللہ بنا ہوتی ہے۔ گھوڑ ہے میں، عورت میں اور گھر میں۔ (صبیح بخاری، کتاب الجہاد، حدیث نمبر 2858)

"۔ ابن عمر سے روایت ہے کہ آپ مَنَا لَیْمُ نے فر مایا: "نحوست تین چیز ول میں ہے۔عورت، گھر اور گھوڑ ہے میں۔'' (مشکلوۃ ۔ ابن ماحہ)

16 عبداللدابن عمر السيمروى ہے كه آپ علائي في فرمايا: جبتم ميں سے كوئى بيوى، خادم يا جانور حاصل كر بيتواسكى بيشانى كير كر كہے: "اب الله ميں اس كى بھلائى آپ سے مانگتا ہوں ۔ آپ كى پناہ مانگتا ہوں اس كے شرسے اور اس كى خلقت وطبيعت كے شرسے ـ ' (ابن ماجه )

عورت كومارنا يبيّنا:

17۔اشعث بن قیس سے روایت ہے کہ: "حضرت عمر "نے دعوت کے روز جب رات ڈھلنے لگی تو آپ نے کھڑے ہو کر اپنی عورت کو مارا۔ میں ان دونوں کے درمیان آگیا۔ جب وہ اپنے بستر پر جانے لگے تو مجھ سے کہا: یاد رکھ! نبی مُنالِّیْا ِمُ فرماتے تھے کہ مردسے اپنی بیوی کو مارنے کے متعلق سوال نہ کیا جائے گا۔ (ابن ماجہ)

18 حضرت ابوسعید خدری سے روایت ہے کہ آپ نے فرما یا، رسول اللہ عید الاضحیٰ یا عید الفطر میں عیدگاہ تشریف لے گئے۔ وہاں آپ عورتوں کے پاس سے گذر ہے اور فرما یا، اے عورتوں کی جماعت صدقہ کرو کیونکہ میں نے جہنم میں تم کوہی زیادہ دیکھا ہے۔ انہوں نے کہا، یارسول اللہ کیوں؟، آپ نے فرما یا کہتم لعن طعن بہت کرتی ہواور شوہر کی ناشکری کرتی ہو باوجود عقل اور دین میں ناقص ہونے کے۔ میں نے تم سے زیادہ کسی کوجھی ایک عقلمنداور تجربہ کار آدمی کو دیوانہ بنادینے والانہیں دیکھا عورتوں نے عرض کیا کہ ہمارے دین اور عقل میں نقصان کیا ہے رسول اللہ؟ آپ نے فرما یا کیا عورت کی گواہی مرد کی گواہی سے نصف نہیں ہے؟۔ انہوں نے کہا، جی ہے۔ آپ نے فرما یا، یہی اس کی عقل کا نقصان ہے۔ پھر آپ نے پوچھا کیا گواہی سے نصف نہیں ہے کہ ہوتو نہ نماز پڑھ سکتی ہے اور نہ روزہ رکھ سکتی ہے۔ عورتوں نے کہا، ایسا ہی ہے۔ آپ نے فرما یا کہ یہی اس کے دین کا نقصان ہے۔ (صیح بخاری، کتاب الحیض ، حدیث نمبر 304)

19۔ آپ ٹے فرمایا کہ میں نے جنت دیکھی اوراس کا ایک خوشہ تو ڑنا چاہا تھا۔ اگر میں اسے تو ڑسکتا تو تم رہتی دنیا تک کھاتے اور مجھے جہنم بھی دکھائی گئی۔ میں نے اس سے زیادہ بھیا نک اور خوفناک منظر نہیں دیکھا۔ میں نے دیکھا اس میں عورتیں زیادہ ہیں۔ کسی نے بوچھا، یارسول اللہ اس کی کیا وجہ ہے؟ آپ نے فرمایا، اپنے کفر کی وجہ سے۔ بوچھا گیا کیا اپنے اللہ کا کفر (انکار) کرتی ہیں؟۔ آپ نے فرمایا کہ شوہراوراحسان کا کفر کرتی ہیں۔ زندگی بھرتم کسی عورت کے ساتھ حسن سلوک

کرو،لیکن کبھی اگرکوئی خلاف مزاج بات آگئ تو فورایہی کہے گی کہ میں نے تم سے بھی کوئی بھلائی نہیں دیکھی۔ (صیح بخاری، کتاب الکسوف حدیث نمبر 1052)

درج ذیل روایت میں عورت کی صرف تذلیل ہی نہیں کی گئی بلکہ اسے ایک ایسی چیز کے طور پرپیش کیا ہے جومردا پنے فائدے کیلئے استعمال کر سکتے ہیں:

20۔حضرت ابوہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ نے فرمایا ،عورت مثل پہلی کے ہے ، اگرتم اسے سیدھا کرنا چاہو گے تو اس کے ٹیڑھ کے ساتھ ہی فائدہ حاصل کرو سیدھا کرنا چاہو گے تو اس کے ٹیڑھ کے ساتھ ہی فائدہ حاصل کرو گے۔(صحیح بخاری ، کتاب النکاح ،حدیث نمبر: 5184)

درجِ بالا روایات کا انتخاب ہم نے اُن صحابِ ستہ احادیث کی گتب سے کیا ہے کہ جس کی ایک حدیث کا انکار کرنے پر مکتب ملا کی بہت بڑی اکثریت اپنے فتالوی میں اُسے کا فرقر اردینے میں ذراسا بھی توقف نہیں کرتی ۔ اکثریت کے فیصلوں قبولیت اور پوری طرح اتباع کرنے کے فق میں خصوصاً جبکہ وہ متفقہ اور تو اتر سے ہوں ، بھی ائمہ کرام کا اُس کے الحق ہونے پر اتفاق ہے۔ اِس لئے کہ اُن کی منطق میں لوگوں کی اکثریت کا گمراہی میں جمع ہونا محال ہے۔

یمی اصول آج کل سیاست میں بھی اپنایا جا رہا ہے خصوصی طور پر جمہوریت میں جس بات کا اکثریت فیصلہ مُنا دے اُسے سیح قرار دیا جا تا ہے۔ جب امریکہ کی پارلیمنٹ نے کثرت رائے سے یہ فیصلہ کر دیا کہ شراب ناجائز ہے تو وہ ناجائز قرار پاگئی اوراس کا استعمال حرام ۔ اور جب دوسری مرتبہ وہاں کی آ راء کی کثرت اس طرف چلی گئی کہ شراب جائز ہے تو شراب جائز قرار پاگئی اوراسکا استعمال حرام نہ رہا۔ گویا قرآن کی تعلیم کے برعکس الحق کی حیثیت مُطلق نہ رہی بلکہ لوگوں کی اکثریت کے براب ہوتے فیصلوں کی بنیاد پراضافی کردی گئی۔

اَئمَه صحاحَ سِتّه اورمغربی جمہوریت کے موقف کے برعکس ہم قرآن سے متعدد مقام پر یہ ہدایت پاتے ہیں کہ: وَإِنْ تُطِعُ ٱكْثُرُ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضِلُّوْكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ اللهُ اللهِ الله

تر جمہ:اگرتم لوگوں کی اکثریت کا اتباع شروع کر دوتو بید چیز تمہیں خدا کی راہ سے ہٹا کر گمراہ کر دیے گی۔ تاریخ اس پر شاہد ہے کہ زمانیہ خلافت کے مختصر عرصہ کوچھوڑ کرنوع انسانی کی اکثریت کھی صبحے رائے پرنہیں رہی۔

جہاں تک اقبال صاحب آپ نے رسولِ اکرم عَنَّائِیْمُ کی سوج اور احساسات کے موقف کوا حادیث کی روشی میں بیان کیا ہے، تو میں یہاں احادیث کے مقفہ پر کوئی فنی بحث میں پڑنائہیں چاہتا۔ رسولِ اکرم عَنْ اِنْئِمَ کے اسوہ حسنہ کی پیروی کی خلاف ورزی کا توسو چاہجی نہیں جاسکتا، البتہ یہ کہنا غلط ہوگا کہ روایات میں بیان کئے گئے اقوال رسولِ اکرم رحمۃ لِلعالمین ہی کے ہیں، بلکہ اِس کی سجے پوزیش یہی ہوگی کہ زیادہ سے زیادہ اُنہیں رسول سے منسوب کئے گئے اقوال سمجھا جائے۔ ایسے اقوال پر مبنی احادیث کے بارے میں ہمارے دینی سکالروم فکر محترم مرسیدا حمد خال اور علامہ پرویز کا موقف یہی ہے۔

سرسیداحدخان فرماتے ہیں کہ:

''نبی اکرم ٹاٹیٹِ کی سیرت مقدسہ، شرف وعظمتِ انسانیت کی معراج گبرای ہے۔ یہی وہ پا کیزہ سیرت ہے جوتمام نوعِ انسانی کے لئے بہترین نمونہ ہے۔حضور کریم ٹاٹیٹِ کی سیرتِ طیبہ کا جو حصہ قر آن کریم کے اندر محفوظ ہے، اس کے قطعی یا یقین ہونے میں کسی قسم کا شبہیں۔ باقی رہاوہ حصہ جوقر آن کریم کے باہر ہے سواس میں کوئی بات الیم ہے جوقر آن کے خلاف جاتی ہے یا جس سے حضور ٹاٹیٹِ کی سیرت پر طعن پایاجا تا ہے تو ہمار ہے زدیک وہ غلط ہے۔ اسے رسول کی طرف منسوب نہیں کیا جا سکتا۔ یہی اصول صحابہ کبار "کی سیرت مقدسہ کے سلسلے میں سامنے رکھنا چاہیے۔

محترم پرویز صاحب نے بھی قرآنی تحریکِ طلوع اسلام کے مقاصد میں یہی موقف رکھا کہ

جہاں تک حدیث کا تعلق ہے، ہم ہراُس حدیث کو تیجے سیجھتے ہیں جو قر آن کریم کے مطابق ہو یا جس میں حضورا کرم مُثالیّا ہِ یا صحابہ کبار ؓ کی سیرت داغدار نہ ہوتی ہو۔

روایات کی کسی بھی حیثیت سے انکار مکتبِ مُلا کی طبعیت پر نا گواری کے تاثرات کوجنم دینے کے لئے کافی ہے اوراسی وجہ سے ہمارے عکمائے کرام کوان حضرات کومُنکرِ حدیث گردانتے ہوئے کا فرقر اردینے میں ذرہ بھر بھی تامل نہیں ھوا۔

سرسیداحمد خال کومُنکر حدیث ورسول کے اعلان میں عکمائے کرام بیبھی بھول گئے کہ ولیم میور کی تصنیف سے رسول اکرم مٹاٹیٹی کی تخصیت پر لگے ہوئے داغ دھونے کے لئے وہ قرض لے کراورسب پچھے بچھے بچھوڑ کرلندن چلے گئے۔ وہاں اُنہوں نے ببلک لائبریری میں برسوں وقت صرف کر کے رسولِ اکرم مٹاٹیٹی کی پاکیزہ اورمنز ہسیرت کوسامنے لاتے ھوئے سر ولیم میورکی تصنیف کا ردکھ کر سکھ کا چین لیا۔

اِسی طرح کسی نے محترم پرویز صاحب کی پُگار پر کان دھرنے کی ضرورت محسوں نہ کی جس میں وہ برملاا ظہار کرتے دکھائی دیے کہ "میں سب سے پہلے اپنے اس ایمان کا اعلان ضروری سمجھتا ہوں کہ:۔ جو تخص رسول اللہ سکا اُللہ سکا اس کے کہ حضور سکا اُللہ کے ارشادات واعمال حیات سے تو وہ ماڈل تر تیب پا تا ہے جے خدانے" اسوہ حسنہ قرار دیا ہے۔ اس اسوہ حسنہ سے انکار منہ صرف انکار رسالت ہے، بلکہ ارشاد خداوندی سے انکار ہے۔ اس انکار کے بعد ، کوئی شخص مسلمان کیسے رہ سکتا ہے؟۔ اس بناء پر اللہ تعالیٰ نے اس اسوہ کو خود قرآن میں محفوظ کردیا ہے۔"

''نی اکرم عَلَیْمِ کی سیرتِ مقدسہ، شرفِ انسانیت کی معراجِ کبری کی مظبرتھی۔ آپ عَلَیْمِ کی سیرتِ طیبہ کا جو حصة قرآن کے اندر محفوظ ہے، اس کے قطعی اور بقینی ہونے میں کسی قسم کا شک وشبہیں۔ باقی رہاوہ حصہ جوقرآن سے باہر ہے، سواس میں اگر کوئی بات ایسی ہے جوقرآن کے خلاف جاتی ہے یا جس سے حضور عَلَیْمِ پر کسی قسم کا طعن پایا جاتا ہے تو وہ بات ہمارے نزدیک وضعی ہے اور حضور عَلَیْمِ کی کے خلاف جوروایات نہ قرآن کے خلاف بیں اور نہ ہی ان سے حضور عَلَیْمِ کی سیرتِ مقدسہ پر کسی قسم کا حرف آتا ہے، انہیں ہم تیجے مانتے ہیں۔' (بحوالہ طلوعِ اسلام جون 1942ء)۔

# (سورة المطففين) Surah Al-Mutaffifin

### Durus-al-Qur'an Parah 30: Chapter 20

## By G. A. Parwez

(Translated by: Dr. Mansoor Alam)

#### The Quranic wine – further explanation

We were talking about ﷺ (Raĥeeq) گَنْتُوْم (Makhtum) – sealed pure wine – in our last lecture. This is an extremely important point that needs further explanation. As we have seen the description of heaven given in Quran is in form of allegory. Whenever the Quran describes heaven, it says: مَثُلُ الْجِنَّةِ النَّتِي (13:35) – the example of heaven is ... It is a known fact that Arabs did not have a book of prose before the Quran. But they had poetry. In fact, they were drowned in poetry just as they were drowned in wine. Poetry and wine were as if conjoined twins of Arab culture of that time. Wine was a metaphorical symbol of warmth, energy, and euphoria in their poetry as well as in their culture. But this was not limited to the Arab culture alone. Wine became the metaphorical symbol of warmth, energy, and euphoria in all cultures and literatures of the world. This type of poetry that started with the Arabs reached India by way of Iran. It is as if the Arab ship of poetry floating on rivers of wine reached India. This is how I would surmise it anyway. If you squeeze this poetry then you will get about ninety percent wine out from it – and that too in the form of revolutionary fervor beautifully expressed such as in this couplet:

Hundred-year-heavenly cycle was like one drinking session; The world did change forever, by this one wonderful session!

If I continue this topic then this morning will stretch well into the evening.

But the point is: what did the Arabs mean by wine? Well:

Wine is life-enhancing to the lucky hand holding the cup; Lines turn to life-veins of the palm that holds the wine cup! And don't ask what heights the Arab poetry had reached during that period? To the Arabs if the description was of wine; if the language was Arabic; and the 53

poet was of the period of the Jaahiliyya – then don't ask how one becomes completely intoxicated by just listening to that poetry! On the other hand, if you look at Islam, it is not a religion of weakness; or of helplessness; or of deprivation; or of poverty and hunger; or of hopelessness or depression. This is a Deen of power and authority; of splendor and glory; of dignity and pride; of dominion and sovereignty; of leadership and victory. The metaphor of wine serves to express these qualities of this Deen. Whenever the Quran uses the metaphor of heavenly wine it is a metaphor to describe these extraordinary qualities of this Deen; it is a metaphor to highlight its teaching, its system, and its truths and realities. In the words of Allama Iqbal: wine is a metaphor for pumping lifeblood into the dead body of the Ummah so that it is invigorated with life and energy in order to achieve power and authority; splendor and glory; and dignity and pride. The Quran is talking here of (Raheeq) (Makhtum) – tightly sealed pure wine that provides energy and warmth, and intensity to carry out the pure message of Tauhid.

Pristine wine, the message of Tauhid; and the Quran, the Word of Allah My dear friends, the Quran has used the word "قطهرا" (Tahooran) for its pristine message (described as pure wine). The Quran's system (its *Deen*) is pure and complete message of *Tauhid*. For the sake of understanding, we can take it metaphorically that Allah's message which is contained in words and pages of the Quran as the pure wine; and the Book which physically contains its pages and its words as the sealed the bottle. Allah's message is thus secured and protected; and He Himself has taken the responsibility to protect it. This is the تابير (Raheeq) تابير (Makhtum) – pure wine that Allah has sealed with the seal of musk. Musk is highly expensive and has been used throughout history as a life-saving powerful drug used in various cardiac, mental and neurological disorders. Seal of musk therefore represents Islam's symbol of power and authority; its dignity and grace; and its domination and supremacy. By the way the word عُنْتُوْمِ (Makhtum) is derived from خاتم (Khaatam or Khaatim) which has created an argument about whether it is to be pronounced as Khaatam or Khaatim. Some took this debate to another level altogether

saying it is of two types: one type is stamp which is used on official documents and the other type is a seal that seals something tightly. On top of this some go to the extent to claim that when the Prophet (PBUH) puts his stamp on someone's application for prophethood he becomes a prophet. But in the Quran it is clearly used in the sense of a seal not as a stamp. The real thing is that the Prophet (PBUH) is the seal of the chain of Prophets and there can be no further extension of this chain. When the Quran became المعاقبة (Makhtum) then the Prophet (PBUH) automatically became المعاقبة (Makhtum). The Quran clarified المعاقبة (Raheeq) المعاقبة (Makhtum) even further after this metaphorical description of المعاقبة (Raheeq or wine) so that it may not be taken as physical wine.

#### Mixing كَافُور (Kafoor or camphor) in wine

Pure wine is a potent and powerful drink. Wine drinkers normally mix soda or some other thing into the wine. The Quran also mixes something into its wine in order to explain the unique attributes of its system. This is done in order to make sure that its system remains balanced. Quran's system is extremely powerful but it is also graceful. The Quran says that when its wine's intensity goes up then in order to maintain its balance and standard كَافُور (Kafoor or camphor) is added to it. Native physicians know that 'كَافُور (Kafoor or camphor) has tempering property. When they need to temper down the potency of something, they mix كَافُور (Kafoor or camphor) in it. In Arabic language the root meaning of its root (كُ - ف - كُ) is to suppress something; to cover up something. And that is what كَفُو (Kufr) does – it suppresses human dignity. So, كَافُور (Kafoor or camphor) does not remove the potency but only suppresses its intensity.

### Mixing زَنجَبِيل (Zanjabeel or ginger) in wine

On the other hand, adding زَنجَبِيل (Zanjabeel or ginger) to the Quranic wine will increase its potency and power and bring it up to its normal intensity. The Quran wants to maintain balance in society: خُلُنٌ رَّسُولُ اللهِ وَالنَّذِيْنَ مَعُهُ اَشِدَّاا وَ عَلَى النَّهُ اللهِ اللهِ عَلَى النَّهُ اللهُ اللهِ عَلَى النَّهُ اللهُ اللهِ عَلَى النَّهُ اللهُ اللهِ عَلَى النَّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

gentle, compassionate, and kind side of Islam. Then the Quran gives example of a balanced character from real life of its followers. It says: they bow down to sincerely accept the laws and duties from their Creator, the Almighty Allah; and stand up to carry out this responsibility with 100% trust and with full accord and happiness. This is the قيام (Oiyam or standing up); and immediately afterward is کو ع (Ruk'u) or bending down and سجود (Sujud) or bowing down. The intensity of power and authority needs tempering down in appropriate situations. It is all about creating balance individually and collectively. Life is not just about قيام (Qiyam) or standing up but it also needs: رکوع (Ruk'u) or bending down and سجود (Sujud) or bowing down. Whenever the Quran gives the metaphor of wine, تَّحِيقِ (Raheeq) هَنْتُومِ (Makhtum), that is what it means in terms of action: passion and intense action moderated by periods of reflection, deliberation, remembrance, and rejuvenation. What the Quran has said is very revealing: the entire point of man's character is that it should remain normal – extremes on either side in his personality are bad for his character. There should be something to stop man from either extreme and bring him to normalcy; and that is Allah's commandment does. Wherever there are exploitation and subjugation, people lose their strength and become weak, and feel suppressed; then they are given a shot of زَنجَبِيل, that is, they are taught Allah's commandment which gives them warmth and energy to become fit for life's struggles; and vice versa. Too much power leading to excess and extreme must be tempered by Allah's commandment which, in this case, is كَافُور. The characteristic of heavenly life in this world is that it should not have weakness as well as that it should not have arrogance of power. It is a life of balance. I always give examples from Iqbal. His fountain of knowledge sprung from the Quran. If we keep the Quran in front and view Iqbal's poetry in its light then things become very clear. In this context let us see how well Iqbal explains the situation we are discussing here:

Self, its potency, and its intensity; no pride of superiority there may be; Even if so, then it is with sense of modesty, whatever pride there may be. Did you notice what Iqbal has been able to convey here? What has been



called رُحْنِيّ (Raheeq or pure wine) is this teaching of dignity and power; grace and beauty. It is this holistic teaching of the system of Deen.

#### Allah has always started His message from human beings

My dear friends, Islam (the *Deen*) does not start its message from Allah but it does it from human beings. It says that human beings have been endowed with dignity. Any system of life that is in the way of human dignity; that is in the way of human values – is کفر (Kufr). The only way human dignity can remain established is when no human is under the obedience of other human beings; that no human is dependent on others. If that is the case, then does it mean that there will be anarchy; that there would be no rules and regulations or there would no discipline or control; that there would be no obedience of anyone at all? No, it won't be like that at all. There would be obedience but that obedience will solely be of the Creator of all, the Almighty Allah. The One who has created human beings - His obedience cannot be ignominy or disgraceful to human beings as He is the Sustainer and Nurturer of all human beings. If humans adopt the obedience of human beings then they fall from grace, they fall from their own humanity: آسْفَلُ سُفِلِيْنَ (95:5) – they fall into the lowest of low. If humans fall to this level then this wine of the Quran will lift them up to the dignified place they deserve. In the words of Iqbal:

Bring to me that same old wine and cup O Beloved; That I may once again reclaim my place O Beloved!

The pristine wine of the Quran offers humans their rightful place. Whosoever falls from his place it lifts him and restores his place. This is the *Deen*; this is the goal of Islamic system – that is, to offer human his rightful place; and to get human dignity established in such a way that human being is no longer subservient and obedient to any human being except the exclusive obedience and subservience of Allah alone. This is the rightful place of humankind. This is what the wine of the Quran does. Again, Iqbal explains this very succinctly:

After making someone drunk, it is easy to push him into the pit; To pull those who have fallen; that is the real tribute and bliss.

#### The Quranic wine pulls fallen souls

My dear friends, the Quran stops people from falling. That is why it says: Na:25) – They will be given a drink of pure wine whereon the يَسْقَوْنَ مِنْ رَّحِيْقِ تَخْتُوْمِ خِتُمُهُ مِسْكٌ اللهِ عَلَيْتَنَا فَسِ: seal [of God] will have been set. This seal is very special (83:26) – pouring forth with a fragrance of musk. To that [wine of paradise], then, let all such aspire as [are willing to] aspire to things of high account [Asad]. There are these two words —فَلْيَتَنَافِسِ الْمُتَنَافِسُونَ in which is contained the essence of being human: his continued evolution and advancement. Life continues to move forward; and self-preservation is in its instinct. We can easily observe this at the animal level. Take for example a lowly ant. How much she struggles to save its life from any danger that comes its way. The instinct of self-preservation is in the character of human beings as well. Struggle is necessary for self-preservation. Life must overcome any challenges that come its way in order to preserve it. This is what we normally refer to as the law of the survival of the fittest – or to compete in the race of life in order to survive in the language of the theory of evolution. The entire teaching of the Quran is that in order to move forward life must struggle. If life stops struggling and becomes stationary at a place then the Quran calls it جَحِيم (Jaheeem), which means getting stuck at a barrier unable to cross and move forward.

#### The train of life and frequent stops on its forward journey

Those species that could not cross a barrier in their way became extinct or remained stuck at the same place in the chain of evolution. This is a very interesting topic of research. All the animals that exist today and were able to survive are the results of the incessant working of this evolutionary chain. Others, who could not, became extinct and vanished. And who knows how many of those that have survived so far will remain, or become extinct in future? But compared animal life that remains stuck in one place, or in other words, remains in Alberta (Jaheeem), human life moved ahead. The same process of evolution that brought life to this stage must continue further. But at this stage, two kinds of ideas about life came into being: One at the physical level—



Eat, drink, enjoy, procreate, and die. This is بَجِنِي (Jaheeem), as life at this level keeps repeating the same cyclic order without any advancement. We have only one word وزخ (Dozakh or Hell) in our language that is used as translation of all these different words of the Quran: بَجِنِي (Jaheeem) and بَجِنِي (Jahannam) and بَجِنِي (Jahannam). Is the Quran doing poetry that it uses one or the other of these words in order to maintain poetic rhythm? The Quran itself says that it is not poetry. Every word of the Quran is like a mountain and it has its own unique and precise meaning. So, the meaning of getting stuck or بَحِنِي (Jaheeem) applies at the physical level because it keeps repeating at the same level without further advancement on the ladder of evolution. As opposed to this there is another concept of life that says that it is not just the life of this world; that life is to be lived as a struggle in this world for self-preservation, and self-advancement into the other world. One needs this physical struggle to advance to another level, not to be "as you were."

#### Light of the forehead in Paradise

Struggle is a prerequisite to move forward in physical life. All the resources required for this struggle are absolutely necessary to acquire. The Quran mentions good things of this world first: رَبُّ الْمِينَا وَمِنْ الْمُورِةِ صَالَةُ وَقِياً عَذَابُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

#### The difference between the physical wine and the Quranic wine

The Quran's system is bound to advance. The power and authority that is

مَّخْتُومِ (Raheeg) رَّحِيقِ (Raheeg) رَّحِيقِ يُسْقَوْنَ مِنْ رَّحِيْقٍ فَخْتُوْمِ.: Makhtum). We feel ecstatic when we read the following verses (83:25) – They will be given a drink of pure wine whereon the seal of Allah will have been set. The seal is thus very special: خِتْمُهُ مِسْكٌ وَفِي ذَٰلِكَ (83:26) – pouring forth with a fragrance of musk. What will be the purpose of drinking this Quranic wine? فَلْيَتْنَافِسُ الْيُتَنَافِسُونَ (83:26) – This will let all such aspire as are فَلْيَتَنَافَيِسِ الْمُتَنَافِيسِ الْمُتَنَافِيسِ الْمُتَنَافِيسُونَ – willing to aspire to things of high account. In these two words - is contained the essence of humanity; its continued evolution and advancement. This Quranic wine provides the strength and energy to struggle both individually and collectively to achieve the highest position of humanity: the highest degree of superior status, the top position in the وَٱنْتُعُوالْا عُلُونَ world. This topic has appeared in many places in the Quran. For example: نالسَّيقُوْنَ السَّيقُوْنَ السَّيقُونَ السَّيقُ السَّيقُ السَّيقُونَ السَّيقُونَ السَّيقُونَ السَّيقُ السَّيقُونِ السَّيقُونَ السَّيقُونَ السَّيقُونَ السَّيقُ السَّيقُ السَّيقُونَ السَّيقُونَ السَّيقُونَ السَّيقُونَ السَّيقُونَ السَّيقُونَ السَّيقُ السَّيقُونَ السَّيقُونَ السَّيقُونَ السَّيقُونَ السَّيقُونَ السَّيقُونَ السَّيقُونَ السَّيقُ السَّيقُ السَّيقُ السَّيقُونَ السَّيقُ ال further explanation of this: لِهَنُ شَاءَمِنْكُمُ أَنْ يَتَقَدَّمَ الْوَيْتَأَخِّر (74:37) - To any of you who choose to press forward, or to follow behind. In the Quran's system there is no question of stopping at a place. This is a continuous journey of moving forward.

#### Moving downward towards degradation

My dear friends, nothing stays at the same place. If it doesn't move ahead then it falls behind because it lacks the ability to struggle and is not able to keep up with the rest. This is an interesting scientific topic and I will digress if I get too much into details about it. Changes are always happening — so if there is no forward movement then one slips behind. It is like climbing a mountain. If one cannot keep up then one falls behind. What to say of the Quran my friends!

(74:37) — To any of you who choose to press forward, or to follow behind. One can drink the Quranic wine to get rejuvenated and move forward — individually, collectively, and move forward in the history of humankind. This is race course. I have mentioned several times in these lectures when discussing الصَّالَةُ (Salaat) that — مَسَلَى (Musllah) is a horse in a race course that is number two just behind the number one horse. The Quran is very clear about it: whoever wants let him move forward and whoever wants



let him be left behind! The Quran gives complete freedom.

#### Wine according to cup size

Bigger your cup the greater will be the amount of your wine. Wine drinkers have come up with great poetry. This is a free invitation to all. There is no limit; there will be no question of budget deficit. The only question is how big a cup you bring. And then, use this shot of energy drink to move forward and move higher: فَلْيَتَنَافَسِ الْمُتَنَافِسُونَ (83:26). The Quran has described this metaphorically as climbing a hill. What a beautiful metaphor indeed is this! A path that is وَمِزَاجُهُ مِنْ: straight and leads to higher and higher level! And then the Quran says تَسُنِيْدِ..[83:27] for it is composed of all that is most exalting [Asad] تَسُنِيْدٍ (Tasnim) means waterfall coming from great height. I just remember all the waterfalls I had the misfortune to see in Kashmir! How beautiful it is to see these falls coming from the high up from the top of the mountains. And of course, I hear from people the captivating majesty of Niagara fall in Canada. So, by metaphorically using the example of تَشْنِيْهِ (Tasnim), the Quran is emphasizing here the essence of its teaching: to take humanity to greater and greater heights. Then the Quran says: عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا الْمُقَرَّبُونَ (83:28) – A spring, from (the waters) whereof drink those Nearest to Allah [Yusuf Ali].

60

### Difference between مقرّب (Muqarrab or closeness) and separateness

#### Imbibing Allah's attributes within human limitation

Allah's attributes are infinite. So, a human being can only imbibe them in

limited form because of his finite capacity. The more the attributes he imbibes into his character the more closer he will continue to get to Allah or, in the words of the Quran, he will become مقرّب (Muqarrab) of Allah. This is the same thing as getting the color of Allah or being in harmony with Allah's attributes.

#### Sufi's closeness to Allah

Sufis' claim to be closer to Allah has strange concept: Being hungry and weak; and having neither food nor clothe; nor a roof over their heads – this is their concept of being closer to God. Their logic is fantastic: neither God eats, nor do we eat; neither God has clothes, nor do we have clothes; neither God has a house, nor do we have a house: – so this is what being closer to God means to Sufis. What a beautiful poem sums up this deranged concept of Sufis:

At the dark misfortune of the mirror, I am surprised greatly; It did not become Sun though it took you in its embrace fully.

What to say of this misfortune my friends! How proud they are at their bad fate, these Sufis? And they think they are closer to God? But what happened to imbibing God's attributes of power, authority, and grandeur? Well, these attributes disappeared from the mental horizon of the Sufis? But the Quran says: ﴿

(2:138) – Our life takes its color from Allah! And who could give a better color to life than Allah. But the truth is everyone avoids dipping in this color because it will wipe out all the other colors that we have colored ourselves with. Getting the color of Allah actually means imbibing His attributes in our daily life. This is the meaning of getting closer to Allah: عَيْنَا يَشْرُبُ بِهَا الْمُقَرِّبُونَ (83:28) – A spring, from (the waters) whereof drink those Nearest to Allah [Yusuf Ali].

My dear friends, in this material rat race of life everyone is mad to surpass everyone else. As for the necessities of life these are limited. But greed has no limits. And if everyone is driven by that greed to surpass others – and most do – then the madness that we see in the world today is the result of that greed.

#### Greed drives humans away from a bright destination

Humans have the desire to get ahead and surpass others in material aspects, so says the Quran: ٱلْهَاكُمُ التَّكَاثُرُ الْمَعَّالِرُ (102:1-2) You are obsessed by greed



greed for more and more until you go down to your graves. But the Quran also says that this feeling drives humans away from the true and real goal of life because they become obsessed with surpassing each other in material possessions and material comforts. And in this rat race humans become blindsided from the real purpose of life. There is limit to physical necessities. But when humans become obsessed with the material aspects of life then their journey of greed accompanies them: حَتَّى نُرْتُمُ الْمَقَالِةُ until their grave.

#### The Quranic meaning of تكاثر (Takaasur) تنافس (Tanaafus)

Both verse (102:1) and verse (83:26) refer to human competition to surpass each other. But the verse (102:1) uses the word تكاثر (Takaasur) and the verse uses the word تنافس (Tanaafus). Now, look at the marvel of the Arabic language: تكاثر (Takaasur) is used for perceptible and physical things; things that are visible and concrete. In contrast to this, تنافس (Tanaafus) is used in relation human personality or human self. The Quran recognizes the human tendency to compete with each other and to surpass each other; the tendency to engage in the rat race of life. But the Quran teaches humans to race with each other in تنافس (Tanaafus) and not in تكاثر (Takaasur). It clearly tells that the result of racing in تكاثر (Takaasur) ends with the grave. But it tells that the result of racing in تنافس (Tanaafus) does not end with the grave but moves ahead; the material things and the physical body end with the grave no doubt but the human self – for whose forward movement so much was done – moves on carrying with it the result of all the work that was done for the تنافس (Tanaafus) – because the self does not die with death; because it is an continuous flowing never-ending river of life passing through the worldly desert and entering the lush garden of paradise and getting closer and closer to Allah: عَيْنًا يَتْشُرُبُ بِهَا ٱلْمُقَرِّبُونَ (83:28) – A spring, from (the waters) whereof drink those Nearest to Allah [Yusuf Ali].

#### Fountain springing from deep inside heart

My dear friends, we know that Allah, the all-knowing, knows even the thoughts going on in our hearts. Here in verse (83:28) it refers to a spring. But a spring is something material that comes out of high hills of mountains. The

Quran says that this spring is not something that comes out of somewhere else but it is a spring that believers (*Momin*) bring out from deep inside the rocks of their own hearts. Again, in the words of Iqbal:

If you are among the alive, create a world of your own; Life is hard rock, tear it, and create a river of your own.

What to say Iqbal my friends! His source is the Quran. That is why his vision is far high and thoughts are far deep and, at the same time, full of grace and subtleties.

The Quran has named the spring – which believers (*Momin*) bring out from deep inside the rocks of their hearts – سَلْسَبِيلُ (*Salsabil*). That means it is not a stationary body of water but continuously flowing stream passing in front of every house calling up the residents: Here I am, take as much water as you need – and then it continues on and on and on... This is the spring which believers (*Momin*) bring forth from deep inside of their hearts. And they are the مُقَرَّبُونَ (*Muqarribun*) of Allah or closer to Him: مُقَرَّبُونَ (83:28) – A spring, from (the waters) whereof drink those Nearest to Allah [Yusuf Ali].

#### Meaning of مجرم (Mujrim) in the light of the Quran

مجر مون (Mujrimun). According to its root meaning جرم (Jurm) is to pluck the fruits of someone else's tree. But nowadays these مجر مون (Mujrimun) are not only not called as such but they roam around in public as very civilized folks. The Quran says about them: مجر مون (R3:29) — Lo! The guilty used to laugh at those who believed [Pickthall]. What were the believers saying that the مجر مون (Mujrimun) used to make fun of them? What were the believers doing that these مجر مون (Mujrimun) used to laugh at them? They were saying: work hard to the best of your abilities and keep only that much which fulfils your basic needs and give you surplus to others. The مجر مون (Mujrimun) used to make fun of them? What were the believers doing that these مجر مون (Mujrimun) used to laugh at them? They were saying: work hard to the best of your abilities and keep only that much which fulfils your basic needs and give you surplus to others. The مجر مون (Mujrimun) used to mock at them calling them mad. They even called the Prophet (PBUH) مجنون (Majnoon) or mad. Why wouldn't they? Because, according them, he did not care about his own profit or loss? Well, even now, such people are called mad because "they don't care about their own profit or loss." Keep everything to yourself, only then you are clever according to them.

منامه طائوع إلى

On the other hand, you keep the minimum possible for yourself and give the rest to others, then you are mad – and they laugh at this and make fun of those who say this; if not in front of them, then behind their backs. What a dramatic scene the Quran presents?! Someone invested his small capital and he tried to run his business honestly. But then he lost everything due to his honesty and others laugh at him; make fun of him. Those who have amassed wealth by hook or by crook and are laughing at him and making fun of him – the Quran calls them مجرمون (Mujrimun) or criminals. These are the ones who not only keep the fruits of their own trees but steal the fruits of other people's trees. So, why wouldn't they laugh at those who keep minimum amount of fruits of their – (83:29) إِنَّ الَّذِيْنَ ٱجْرَمُوْا كَانُوْا مِنَ الَّذِيْنَ أَمْنُوْا يَضْحَكُوْنَ ?own trees and give the rest to others وَإِذَا مُرُّوا لِهِمْ يَتَغَاَّمُزُونَ. [Pickthall بالمان الله عنه الله ع (83:29) – and whenever they pass by them, they wink at one another derisively [Asad]. The Quran paints a dramatic picture here: They look at each with وَإِذَا انْقَلَبُوْ إِلَى اَهْلِهِمُ انْقَلَبُوْ ا فَكَهِيْنَ أَوْ وَإِذَا الْقَلَبُوْ إِلَى اَهْلِهِمُ انْقَلَبُوْ ا فَكُهِينَ أَوْ وَإِذَا الْقَلَبُوْ إِلَى اَهْلِهِمُ انْقَلَبُوْ ا فَكُهِينَ أَوْ وَإِذَا الْقَلَبُوْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ ال and whenever they return to people of their) أَوْهُمُ قَالُوْٓ إِنَّ هَؤُلآ عِلْضَالُّوْنَ own kind, they return full of jests; and whenever they see those who believe, they say, "Behold, these [people] have indeed gone astray!" [Asad]. They proclaim arrogantly: these are the people who have gone mad! Well, they can say whatever they want because:

64

You can name intellect as madness, and madness as intellect; You can do whatever your handsome handicraft can construct!

#### Result of intellect and the fruit of madness

My dear friends, who cares to pay attention to what is the limitation of intellect and what is called true madness? What we normally call madness is in reality the intellect. The Quran – and in its light Iqbal – have differentiated between two types of intellect: the intellect that sees only its benefit; and the intellect that sees the benefit of all humankind. This is the difference between teaching of the Quran – the intellect that sees the benefit of all humankind – and the teaching of secularism and the teaching of the kind of Islam that is prevailing among us – the intellect that sees only its benefit.

My dear friends, the Quran says to believers that let them keep telling all

these things; let them mock and make fun. وَمَا الرُسِلُوْا عَلَيْهِمْ لَحِفِظِيْنَ (83:33) – You, believers, have not been sent as guardians over them. The Quran tells believers to leave them alone; that you have not been appointed dictators over them that you must force them to believe; or to keep account of their wherewithal and their activity. Because: وَقُلِ الْحَقُّ مِنْ رَّبِيُّكُمْ ۖ فَمَنْ شَآءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَآءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمِنْ شَآءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمِنْ شَآءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَآءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَآءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمِنْ شَآءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمِنْ شَآءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمِنْ شَآءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمِنْ سَآءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمِنْ مَلْ مَا لَعْلَامُ وَمِنْ مِنْ وَلَعْلَمْ وَلَمْ فَلْمُ وَلَا لِلْعَلْمُ وَلَا لِمُعْلِقُونُ وَلَا لِلْعَلْمُ فَالْمِنْ وَلِمِنْ مِنْ وَلِي الْمُعْرَاقِ فَلْمُ فَلْمُ وَلَا لِلْمُ لَعْلَالْمُ وَلَا لِلْعُلْمُ وَلَا لِلْعُلْمُ لُولُولُولُولِ لَلْمُ لَعْلَقُونُ وَلَا لِلْعُلْمُ لَعْلَالُولُولُ لَكُونُ لَهُ وَلِي الْمُعْلَقُونُ وَلَا لَعْلَيْوْمِ فَلْمُ لَعْلَقُونُ لَعْلَقُونُ وَلَالِكُونُ وَلِي الْمُعْلِقُونُ وَلِي الْمُعْلِقُونُ وَلَا لِلْعُلِمِ لَلْمُ لِلْمُ لَعْلِي لِلْمُ لِلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلْمِ لِلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَعْلِمُ لِلْمُ لِلْمُ لَعْلِمُ لِلْمُ لِلِمِ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمِ لِلْمِ لِلْمُ ل say: "The truth has now come from your Sustainer: let, then, him who wills, believe in it, and let him who wills, reject it."

Mt dear friends, next the Quran tells that a period will come when believers will laugh at them. In the initial stages of the revolutionary program unbelievers have only a surface view of the believers; and the unbelievers think that the believers are a group of mad people; that they don't care about their own benefit or loss; and that is why the unbelievers laugh at the believers. But the Quran says: فَالْيَوْمُ الَّذِيْنَ الْمُنُوا مِنَ الْكُفَّارِ يَضْعَكُونَ – (83:34) — But on this Day the Believers will laugh at the Unbelievers. When this program will reach its final goal then these believers will laugh at those used to deny the Our divine law of sustenance. At that time the believers will be sitting on the throne of power and authority and watching those who used to make fun of them: عَلَى الْأَرْآلِكِ لا يَنْظُرُونَ (83:35) – Sitting on thrones of dignity and power they will command a sight over all things. Why would the unbelievers be facing such a calamitous end? Because what goes around comes around? Because one reaps what one sows? (83:36) — Will not the Unbelievers have been paid back) هَلْ ثُوِّبَ الْكُفَّارُ مَا كَانُوْا يَفْعَلُونَ for what they did? [Yusuf Ali]. This calamitous state they are in is the result of their own actions. Heaven and Hell is compiled from the result of one's own actions.

My dear friends, surah Al-Mutaffifin (سورة المطففين) ends here. In the next lecture we will take up Surah الانشقاق (Al-Inshiqaaq). رَبَّنَا تَقْبَلُ مِنَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مُعُ الْعَلِيْمُ (رَبِّنَا تَقْبَلُ مِنَّا اللَّهِ اللَّهِ مِنْعُ الْعَلِيْمُ

O our Sustainer! Accept our humble efforts because you are fully aware of what we speak and what is hidden in our hearts. (2:127)

PUBLISHED SINCE 1938 AT THE BEHEST OF ALLAMA IQBAL<sup>R</sup>AND QUAID-E-AZAM <sup>R</sup>

CPL NO. 28 VOL.69 ISSUE

7

# Monthly TOLU-E-ISLAM

25-B, Gulberg 2, Lahore, Pakistan Phone. 042-35714546, 042-35753666 E-mail:idarati@gmail.com

web:www.toluislam.com www.facebook.com/talueislam/

