

ناشروچیئر مین محمداکرم را نفور

مجلس ادارت ڈاکٹرانعام الحق ۔ ڈاکٹر منظور الحق خواجہاز ہرعباس

> مدیرا نظامی مرسلیماخز

قانونی مثیر مک محرسلیمالیْدوکیٹ

زرِ تعاون پاکتان میں 40 روپے ٹی پر چہ سالانہ-/450 روپے بیرون ملک 2500روپے سالانہ

بینک اکاؤنٹ نمبر 7-3082 نیشل بینک آف پاکتان، مین مارکیٹ گلبرگ برانچ کوڈ (0465) - لا ہور جلد 67 شاره نمبر 7 جولائي 2014ء



### اس شارے میں

| صخيبر | معنف               | عنوان                                        |
|-------|--------------------|----------------------------------------------|
| 3     | اواره              | لمعات:عائلى قوانين (قرآنِ كريم كى روشنى ميس) |
| 13    | ێؚۼڔ               | قوموں کے تدن (کلچر) پرجنسیات کااڑ            |
| 21    | راجة عبدالعزيز     | متحرك نفسيات                                 |
| 29    | ملك منظور حسين ليل | پرویز صاحب کانظریه و حدیث وسُنّت             |
| 39    | آ صف جليل          | الهداية والعرفان في تفسير القرآن بالقرآن     |

#### **ENGLISH SECTION**

SYSTEMS EXCERPT

Saleena Karim 45

Surah Al-Qiyamah - Durus-al-Qur'an By G.A.Parwez
Parah 29: Chapter 26 Translated by: Dr. Mansoor Alam 50

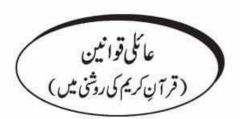
وفتر كا يهة 25-B كلبرك 2، لا بور -54660، پاكتان فون:42-35764484، 042-35714546،

E-mail: idara@toluislam.com

ادارہ طلوع اسلام (رجر ف) کی مطبوعات سے حاصل شدہ جملہ آمدن قرآنی فکرعام کرنے برصرف کی جاتی ہے

اشتیاق اےمشاق پر نززے چھوا کر B-25، گلبرگ II لا مورے شائع کیا

كمعات



ہمارے ہاں کے مرقبہ تحفی قوانین میں جوصد یوں سے رائج چلے آ رہے ہیں سابق صدر محد ایوب خان مرحوم نے 1961ء میں ایک آ رؤینس کی رُوسے ان میں کچھتر میمات کی تھیں۔ بیتر میمات من وعن قر آ نِ کریم کے مطابق تو نہیں تھیں گئیں اس وقت تک مرقبہ قوانین کے مقابلہ میں منشاء قرآ ن سے بہر حال زیادہ قریب تھیں۔ چنا نچہ ہماری فذہبی پیشوائیت کی طرف سے ان کی سخت مخالفت بھی ہوتی رہی ہے۔ طلوع اسلام بابت اگست 1962ء میں ایک مقالہ شائع ہوا تھا جس میں ان قوانین کا تجزید کیا گیا تھا کہ بیقوانین کی حد تک قرآ نی منشاء کے قریب ہیں اور ان میں کہاں کہاں ترمیم واصلاح کی ضرورت ہے۔ آج 2014ء میں ہماری اسلامی نظریاتی کونسل میں عائلی قوانین بھرے زیر بحث آتے ہیں۔ موضوع کی مناسبت سے وہ مقالہ ایک بار پھر درج ذیل کیا جارہا ہے۔

### 25-1

قرآن کریم کی رُوے ایک مرداور عورت کا ان تمام ذمدداریوں اور حقوق کو لئے ہوئے جواللہ تعالی نے اس باب میں متعین کے بین میاں بیوی کی حیثیت سے زندگی بسر کرنے کا معاہدہ'' تکاح'' کہلاتا ہے۔قرآن کریم نے اسے قدیماً قاغلیطاً (4:21)۔'' پخت عبد'' سے تعبیر کیا ہے۔

## اس معاہدہ کی شرا کط

معاہدہ کوئی بھی ہواس کے لئے ضروری ہے فریقین بالغ ہوں اور وہ معاہدہ ان کی باہمی رضا مندی ہے بلا کسی قتم کے جروا کراہ کے ہوقر آن کریم نے معاہدۂ نکاح کے لئے ان دونوں شرطوں کو ضروری قرار دیا ہے۔اس نے بلوغت کے لئے'' نکاح کی عمر'' کے الفاظ استعمال کتے ہیں۔سورۂ نساء میں ہے:۔

بلوغت

وَاتُوا النِّسَاءَ صَدُفْتِهِنَّ خِلَةً ۚ فَإِنْ طِبْنَ لَكُمْ عَنْ شَيْءٍ مِّنْهُ نَفْسًا فَكُنُوهُ مَيْنَا مَرِيَّا (4:6)

(تم جب بتیموں کے سر پرست بنوتو)انہیں پر کھتے رہوتا گئدوہ'' نکاح کی عمز'' کو پینچ جا کیں۔ پھراگرتم ان میں عقل کی پختگی یا وُ توان کے مال ومتاع ان کے حوالے کردو۔

یہاں کہا گیا ہے کہ جب بیتیم'' نکاح کی عمر'' کو پہنچ جا کیں توان کے مال ان کے حوالے کردو۔ اور سورہ انعام میں ہے: حتی یہ گھرا آگہ گاہ کا دو۔ 152)۔ جب وہ''جوانی کی عمر'' کو پہنچ جا کیں۔ اس سے ظاہر ہے کہ قرآن کریم کی رُوسے'' نکاح کی عمر'' جوانی ہے۔ جب تک لڑکا اور لڑکی جوان نہ ہوجا کیں وہ نکاح کی عمر کوئیں چہنچ ۔ البذا قرآن کی روسے نابالغ کی شادی نہیں ہو بھتی کیونکہ وہ نکاح کی عمر کوئیں پہنچتا۔ میں جو عام طور پر کہا جاتا ہے کہ نکاح کے وقت حضرت عا کشر کی عمر چھرسال کی تھی تو یہ بالکل غلط ہے۔ نکاح کے وقت ان کی عمر ستر ہ اور انہیں ہرس کے درممان تھی۔

(ب) نکاح کے لئے ہاہمی رضامندی ضروری ہے۔ چنانچے مردوں کے متعلق ہے: فَالْفِکُوْا مَا طَابَ لَکُوْرِ قِنَ اللِّسَآءِ (4:4) ''تم ایسی عورتوں سے شادی کر وجوتہیں پیندہوں''۔اورعورتوں کے متعلق کہا کہ: لا پیکواٹ لکٹر آن تو ڈوااللِّسَآء کُرُها (4:19)۔ ''تہبارے لئے قطعاً جائز نہیں کیتم عورتوں کے زبردی ما لک بن جاؤ۔اپیا کرنا طلال ہی نہیں''۔

لبندا ، جس نکاح میں مرداور عورت دونوں کی رضامندی شامل نہیں 'وہ نکاح' قر آن کی رُوے نکاح ہی نہیں کہلا سکتا۔ چونکہ کم سنی میں نکاح ہونییں سکتا' اس لئے نکاح کے لئے ولی (سر پرست ) کا سوال ہی پیدائبیں ہوتا۔ بالغ لڑکی کا کوئی ولی نہیں ہوتا۔وہ اپنے معاملات کی خود مختار ہوتی ہے۔

### 2- تكاح سےمقصد

(() نکاح ہے مقصد محض جنسی جذبہ کی تسکین نہیں بلکہ ان تمام ذمہ دار یوں کا پورا کرنا ہے جو نکاح سے عائد ہوتی ہیں۔اگر کوئی شخص محض جنسی جذبہ کی تسکین نہیں کرتا ہے اور ان ذمہ دار یوں کی پرواہ نہیں کرتا جو نکاح کی رُوسے عائد ہوتی ہیں تو قرآ نِ کریم کی رُوسے دہ تحصینی ''کے معنی ہیں حدود قرآ نِ کریم کی رُوسے وہ حقیقی معنوں میں نکاح نہیں ہوتا۔اس نے اس کی وضاحت کہہ کردی ہے۔''مُخصِنین ''کے معنی ہیں حدود وقع دی کے ۔اور مسافحین سے مراد ہے محض جنسی جذبہ کی تسکین کے لئے۔

### حقوق وفرائض

(ب) تکار سے مرداور عورت دونوں پر یکسال فرائض عائد ہوتے ہیں۔ سورہ بقرہ ش ہے: وکھٹی مِفْلُ الَّذِی عَلَیْہِی بِالْهُمُّرُوْفِ عامدے اور قانون کے مطابق عورت کے حقوق بھی استے ہی ہیں جنتی اس کی ذمہ داریاں ہیں۔

(ج) میاں بیوی کے تعلقات ایسے خوشگوار ہونے جاہئیں کہ اس سے گھر میں کامل سکون اور اطمینان پیدا ہو۔ قرآن کریم کی رُو نے 'از واج'' (جوڑوں) کا مطلب ہی ہیہ کہ: کِتَسَکُنُو اَلِیُّھا (30:21) ان سے سکین حاصل ہواور با ہمی محبت اور رفاقت پیدا ہو۔ وَجَعَلَ بِیَنَکُورُ مُودَّ قَارَحْہُمُّ (2:221) ایسے گھر کوخدا' جنت سے تجبیر کرتا ہے (2:221) اس کے برمکس جس میاں بیوی میں جم آ بنگی خیالات ندہوان کے گھر کووہ جہنم کہدر پکارتا ہے (2:221)۔

### مروجهقانون

حالیہ نافذ کردہ عائلی قوانین کی رُوسے ٹابالغ لڑکی یالڑ کے سے نکاح کوغیر قانونی قرار دیا گیا ہے اور میقر آن کی منشاء کے مطابق ہے۔علاء حضرات اس کی مخالفت کرتے ہیں۔

### (ج)رجنریش

چونکہ نکاح ایک معاہدہ ہے اس لئے اسے ضبطِ تحریث لے آنا اور سرکاری ریکارڈیٹ درج کرادینا ہی بہتر ہے۔ اس سے معتقبل میں پیدا ہونے والے بہت سے جھڑے مث جاتے ہیں۔ قرآن کریم نے توبا ہمی لین دین کے معاملات کو بھی تحریبیں لانے کی شخت تاکید کی ہے (2:282)۔ نکاح کا معاہدہ اس سے بھی زیادہ اہمیت رکھتا ہے۔

حالیہ عائلی قوانین بین اس معاہدہ کوسرکاری رجشر میں ورج کرانے کی تاکیدگی جے۔اورمولوی صاحبان اس کی مخالفت کرتے ہیں۔

#### 2-مير

چونکہ از دواجی میزان بین عورت کا پلڑ ہ بمقابلہ مرد کے جھکتا ہے ( یعنی عورت کی قدر وقیمت مرد کے مقابلہ بیں زیادہ ہے ) اس لئے مرد کے لئے ضروری قرار دیا گیا ہے کہ وہ پچھتھند عورت کودے۔اسے مہر کہا جاتا ہے۔ بیمبر کی بات کا معاوضہ نہیں ہوتا۔ بلکہ کی قتم کے معاوضہ کے خیال کے بغیر بطور تحذر یا جاتا ہے۔اس کے لئے قرآن کریم نے نِسخسلَةً کا لفظ استعمال کیا ہے (4:4) جس کے معنی ہیں ' بلا بدل'۔

(ب) قرآن نے مہرکی کوئی مقدار مقرر نہیں گی۔ جو پچے بھی ہاہمی رضا مندی سے مطے ہوجائے وہ مہر ہے۔ کیکن چونکہ اس کا ادا کرنا ضروری ہے اس لئے اسے علی قدر وسعت ہونا چاہئے۔ (ویکھنے 2:236 ' 4:20)

(ج) مبر عورت کی ملکیت ہوتا ہے اور کی کوجی نہیں کہ اُے اس سے محروم کردے۔البتہ عورت اپنی رضا مندی ہے اس میں سے کچھے چیوڑ بھی سکتی ہے (4:4)۔

(و) اگر کی وجہ سے مہر مقرر ند کیا گیا ہوتو اُسے مرد کی وسعت کے مطابق طے کر لینا جا ہے (2:236)۔

### مروجهقا نون

حالیہ عائلی توانین میں کہا گیا ہے کہ اگر شادی کے معاہدہ میں مہرکی ادائیگی کے طریق کار کے متعلق کوئی تفصیل موجود نہ ہوتو مہرکی کی کل رقم مے متعلق بیقسور کیا جائے گا کہ وہ عندالطلب واجب الا داہے۔ قرآن کریم میں مؤجل اور مجل کی کوئی تفریق نہیں۔

### 3-طلاق

طلاق کے معنی ہیں۔ " نکاح کے معاہدہ سے آزاد ہوجانا"۔ چونکہ بیمعاہدہ فریقین (مرداورعورت) نے باہمی رضا مندی سے

استوار کیا تھااس لئے ان میں ہے کی ایک کواس کا حق نہیں پہنچ سکتا کہ وہ جب جی جائے اپنی مرضی ہے اس معاہدہ کومنسوخ کر دے۔ اس میں دوسرے فریق کے حقوق کا تحفظ ضروری ہے۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن کریم نے اسے انفرادی فیصلہ پرنہیں چھوڑا بلکہ معاشرہ کو تھم دیا ہے کہ وہ اس معاملہ کواپنے ہاتھ میں لے۔ (معاشرہ سے مرادوہ نظام ہے جو متنازعہ فیہ معاملات میں فیصلہ کرنے کے لئے اسلامی مملکت کی طرف سے قائم ہو۔اسے عدالت کہا جائے گا)۔ چنانچے اس باب میں سورۃ النساء میں ہے:۔

اگرتم کی میاں بیوی میں باہمی اختلاف بھگڑے یا مخالفت (شقاق) کا خدشہ محسوں کرو تو ایک الله ورڈ بھاؤ ، جس میں ایک ممبر مرد کے خاندان کا اور ایک عورت کے خاندان کا ہو۔ اس بورڈ کی کوشش بیہ ہوئی چاہئے کہ وہ ان دونوں میں مصالحت کرائے۔ اگر انہوں نے ایسا کیا تو امید کی جائتی ہے کہ میاں بیوی میں موافقت کی صورت بیدا ہوجائے گی۔ (4:35)

(2) اگر خالثوں کی کوشش سے ان میں موافقت کی صورت نکل آئے تو ہوالمراد لیکن اگر وہ اپنی کوشش میں نا کام رہیں تو ظاہر ہے کہ انہیں اس معاملہ کی رپورٹ اس عدالت کے پاس جیجنی ہوگی جس نے انہیں خالث مقرر کیا تھا۔ وہ عدالت فیصلہ کرے گی کہ فریقین میں طلاق ہوجانی چاہئے۔اور اس کی شرا اکا کیا ہوں گی۔عدالت کے اس فیصلہ کا نام طلاق ہوگا۔

طلاق کے بارے میں حالیہ عالمی تو انین میں دوا یک بنیادی تقص ہیں جن کا دور کیا جانا ضروری ہے۔

(i) اس میں کہا گیا ہے کہ جو محض اپنی بیوی کوطلاق دینا جا ہے وہ طلاق کا اعلان کرنے کے فوری بعد 'اس امر کی اطلاع (نوٹس) یونین کے چیئز مین کودے۔

(ii) چيئر مين أيك ثالثي كونسل مقرر كرے گا تا كه فريقين ميں مصالحت كرائي جائے۔

اگر مصالحت نہ ہو سکے تو ' نوٹس کی تاریخ سے نوے دن کے بعد طلاق مؤثر ہوجائے گی۔ بینی معاہدہ نکاح منسوخ تصور ہوگا۔

شق(i) میں نقص بیہے کہ:۔

(اس میں مردکوحق ویا گیاہے کہ وہ جب بی جاہے طلاق کا اعلان کردے۔ بین خلاف قر آن ہے۔اس شق کو یوں تبدیل کردینا جاہئے کہ:۔

جو خض این بیوی کوطلاق دینے کا ارادہ کرے اے جا ہے کہ اپنے اس ارادہ کی اطلاع چیئر مین کودے۔

اس صورت میں مصالحت کے پچھ متی بھی ہوں گے۔ورنہ طلاق کا اعلان کردینے کے بعد ُ ثالثی بورڈ کا تقرر اور مصالحت کی کوشس 'ب معنی چیز ہے۔

(ب) دوسرا بنیادی تقص سے کہ اس میں طلاق کے اعلان کاحق مردکودیا گیا ہے۔ عورت کونبیں عورت کے متعلق کہا گیا ہے

اگرطلاق کاحق باضابطہ طور پر بیوی کودیا گیا ہوتو (وہ طلاق کا اعلان کر کے ثالثی کونسل کی طرف رجوع کر سکتی ہے)۔ ''بیوی کوطلاق کاحق باضابطہ طور پر دینے'' کا مطلب کچھٹیں۔معاہدۂ ٹکاح کی رُوسے میاں اور بیوی دونوں کو یکساں حقوق حاصل ہوتے ہیں۔اس لئے جن حالات میں' مرڈ طلاق حاصل کرنے کاحق رکھتا ہے'انہی حالات میں عورت بھی ویسا ہی حق رکھتی ہے۔ بی بات تو بڑی تعجب انگیزی ہوگی کہ معاہدہ تو فریقین کی رضا مندی ہے ہواوراس کے فتح کرنے یا کرانے کاحق صرف ایک فریق کو حاصل ہو۔ دوسرے کو حاصل نہ ہو!

مر ڈجہ قانون کی رُوے اگر بیوی کؤ باضا بطہ طلاق کاحق'' نہ دیا گیا ہو تو اسٹنے ٹکاح کے لئے عدالت میں مقدمہ دائر کرنا پڑتا ہے۔میاں اور بیوی کے لئے الگ الگ قوانین قرآن کے منشاء کے خلاف ہے۔

لبندااس شق کا اطلاق میاں اور بیوی دونوں پر یکساں ہونا چاہئے۔ بیز میم نہایت ضروری ہے۔ اس کے بغیر مرد کو بیری ہر دفت رہتا ہے کہ وہ جب جی چاہے طلاق کا اعلان کر دے۔ اس کے بعد ٹالٹی کونسل میں جا کر کہد دے کہ میں مصالحت کرنے پر تیار نہیں۔ ٹالٹی کونسل اس میں کچھ نہیں کر سکے گی۔ مرد طلاق دے چکا۔ وہ طلاق مؤثر ہوگی۔ بیوبی ظلم ہے جومر دوں کے ہاتھوں عورتوں پر ہوتا چلا آر ہاہے۔ اس قانون نے اس ظلم میں کی تتم کی کی یا اصلاح نہیں کی۔ لہذا اس شق کی صورت یوں ہونی چاہئے کہ:۔

میاں یا بیوی میں سے جوکوئی معاہدۂ تکاح کوشخ کرنے کا ارادہ کرے اسے چاہئے کہ اس امر کی اطلاع چیئر مین کودے۔۔۔۔۔

### شق(ii)

میں کہا گیا ہے کہا گرمصالحت نہ ہو سکے تو نوٹس کی تاریخ کے نوے دن بعد ٔ طلاق مؤثر سمجھی جائے گی۔ (نوے دن بطورعدت رکھے گئے ہیں)۔

## قرآن کی زوہے

(ل)طلاق اس دن ہوگی جب عدالت فیصلہ کرے کہ فریقین کا معاہدہ نکاح فنخ کیاجا تا ہے۔عدت بھی اُسی وقت سے شروع ہوگی۔ (ب) عدت کی مدت 'مختلف حالات میں مختلف ہے۔قرآنِ کریم میں تیفصیلی طور پر ندکور ہے۔ وہی مدت ہمارے قانون میں درج ہونی چاہئے۔موجودہ شق ناقص ہے۔

نوٹ:۔ان تمام معاملات میں ٔ عائلی قوانین کی رُوے ' یونین کونسل اوراس کے چیئر مین کومجاز قرار دیا گیا ہے جماری رائے میں اس کی جگہ کسی با قاعدہ عدالت کو بیاختیارات حاصل ہونے چاہئیں <sup>1</sup>۔

مولوی صاحبان کی طرف سے طلاق کے متعلق اس پوری کی پوری شق کی سخت مخالفت ہوئی ہے۔وہ کہتے ہیں کہ:۔

(۱) مردکوتن حاصل ہے کہ جب جا ہے۔ طلاق طلاق طلاق کہدر بیوی کو گھرے تکال دے عورت کوابیاحق حاصل نہیں۔

(٢) اگر عورت گلوخلاصی کرانا جا ہے تو اسے عدالت کی طرف رجوع کرنا ہوگا اور اسے ثابت کرنا ہوگا کہ وہ واقعی علیحد گی کی مستحق

ب\_اے طلاق نبیں بلک خلع کہا جاتا ہے جس کے لئے عورت کو "حق مہر" چھوڑ نا پڑتا ہے۔

۳) میربات مرد کے اختیار میں ہے کہ وہ عورت کوطلاق کا حق تفویض کرے یا نہ کرے۔

### 4-طلاق کے بعد

عدالت کے فیصلہ سے نکاح منسوخ ہوگیا۔اس کے بعد عدت کے دوران بیغورت کی دوسرے مرد سے نکاح نہیں کرسکتی۔لیکن اگرید(سابقہ)میاں بیوی چا ہیں تو آپس میں شادی کر سکتے ہیں۔

(ب) جیسا کداوپرکہا گیا ہے عدت کے دوران بیورت کی دوسرے مرد سے شادی نہیں کرسکتی ۔لیکن مرد پراس کی کوئی پابندی نہیں۔وہ جب چاہے کسی دوسری عورت سے شادی کرسکتا ہے 'بس بیا یک'' زائد تن'' ہے جوعورت کے مقابلہ میں مرد کو حاصل ہے۔ وَالِلَةِ بِهَالِ عَلَيْهِينَ دَرُجَةً (2:228) میں ای زائد تن کی طرف اشارہ ہے۔

(ج) اگریسابقدمیاں بیوی چاہیں تو عدت کی مدت کے بعد بھی آپس میں شادی کر سکتے ہیں۔اگرانہوں نے (عدت کے دوران یااس کے بعد ) آپس میں شادی کر لیکن اس کے بعد پھڑند کورہ بالاطریقد کے مطابق ان میں طلاق ہوگئ تو دوسری مرتبہ بھی سے میاں بیوئ عدت کے دوران یاعدت کے بعد کی شادی ہوگی )۔ میاں بیوئ عدت کے دوران یاعدت کے بعد آپس میں شادی کر سکتے ہیں۔ (بید دسری مرتبہ کی طلاق کے بعد کی شادی ہوگی )۔

کین اگران میں پھرطلاق کی نوبت آجائے (یعنی تیسری مرتبہ طلاق ہوجائے) تو پھر بیرمیاں بیوی آپس میں شادی نہیں کر سکتے نه عدت کے دوران نه اس کے بعد قرآن میں ہے۔ الطّلَاقُ مَرَّاتُن سَ فَامْسَاكٌ وَمَعْرُوفِ اوْتَسْدِیْتُ بِاحْسَانِ (2:229)۔''طلاق دومر تبہ کی ایسی ہے جس کے بعدتم 'قاعدے کے مطابق'عورت کو (نکاح میں) روک سکتے ہویا حسن کارانہ انداز سے رخصت کر سکتے ہو'' لیکن تیسری مرتبہ کی طلاق کے بعدتم آپس میں نکاح نہیں کر سکتے' بیمطلب ہے'' تین طلاق' سے۔

### عائلي قانون

میں بیشق قر آن کریم کی منشاء کے مطابق ہے۔البتہ اس میں ذیل کے اضافے کی ضرورت ہے۔ یعنی (د)اگر اس عورت کو نئے خاوند سے طلاق مل جائے۔ یا وہ فوت ہوجائے 'تو پھر پیعورت'اگر جائے' تواپنے سابقہ خاوند سے شادی کر سکتی ہے۔(2:230)۔

مولوی صاحبان اس شق کے بھی بخت خلاف ہیں۔وہ کہتے ہیں کہ مردکواس کا حق حاصل ہے کہ وہ جب جائے تین دفعہ (طلاق۔ طلاق۔طلاق) کہددے۔اس کے بعدوہ عورت اس پرحرام ہوجائے گی۔اس کے پھرے حلال ہونے کی ایک ہی شکل ہے کہ بیعورت (خواہ ایک رات کے لئے ) کسی دوسرے آ دمی ہے نکاح کرے۔اس کے ساتھ شب بسری کرے۔دوسری صبح وہ مردا سے طلاق دے

# دے۔اس کے بعد بیا پے سابقہ خاوندے نکاح کر سکتی ہے۔اس طریق کو حلا آ۔ کہتے ہیں۔ ﷺ

### 5- تعدواز دواج (ایک سے زیادہ بویوں سے نکاح)

ہم اوپرد کیے بیکے ہیں کہ قرآن کریم کی رُوسے نکاح ہے مقصد یہ ہے کہ انسان امن وسکون کی زندگی ہر کر سکے میاں ہوی ہیں

ہم اوپرد کیے بیکے ہیں کہ قرآن کریم کی رُوسے 'نکاح ہے مقصد یہ پیش نظر اس نے تاکید کی ہے کہ ہوی (یا میاں) کے

ہم مجبت اور رفاقت کا تعلق ہوجس ہے گھر'' جنت' بن جائے۔اس مقصد کے پیش نظر اس نے تاکید کی ہے کہ ہوی (یا میاں) کے

ہم ویش خیالات اور نظریات کی موافقت کا خیال رکھا جائے۔ ٹکاح' فریقین کی رضامندی ہے' بغیر کی تتم کے جرواکراہ کے ہو۔

اس قدراحتیاط کے باوجوداً گرتج ہے بتائے کہ استخاب مسلحے نہیں تھا اور اس رشتے کا نباہ مشکل ہے' تو نکاح کا معاہدہ فتح کرلیا جائے' اور کی

دوسری مورت (یا مرد) سے شادی کرلی جائے۔سورہ نساء میں ہے؛ وَ اِنْ اُرکہ اُلَّی اُسُولِیہ اُلَّانَ دُوج مُلِی کُنُون میں کیا جاچکا ہے )۔ پہلی ہوی ہے

ہوی کی جگہ دوسری ہوی سے نکاح کرنا چا ہو ( تو اس طریق کے مطابق جس کا ذکر طلاق کے عنوان میں کیا جاچکا ہے )۔ پہلی ہوی ہے

معاہدہ نکاح فتح کرلؤ اور پھر دوسری مورت سے شادی کرو۔ اِس سے واضح ہے کہ قرآن کریم کی رُوسے شادی کا اُصول''۔ایک وقت

معاہدہ نکاح فتح کرلؤ اور پھر دوسری مورت سے شادی کرو۔ اِس سے واضح ہے کہ قرآن کریم کی رُوسے شادی کا اُصول''۔ایک وقت

### ہنگا می حالات

- (۲) کیکن قرآنِ کریم اسے بھی تسلیم کرتا ہے کہ بعض اوقات ایسے ہنگامی حالات پیدا ہو سکتے ہیں جن کے پیش نظر'اس اصولی قانون میں'استثناء کی ضرورت لائق ہوجائے۔اس قتم کے حالات' إسلام کے ابتدائی دور میں' مدینہ کی زندگی میں پیدا ہوگئے تھے۔اس وقت کیفیت بھی کہ:۔
  - (i) مسلمانوں کی ایک محدودی جماعت بھی (جنگ بدر میں جو سے میں ہوئی تھی مسلمان مجاہدین کی تعداد صرف ۱۳ سوتھی )۔
    - (٢) مسلسل الرائيون كاسلسله شروع موكيا تفاجورسول الله كى پورى مدنى زندگى مين جارى ربا-
- (٣) ان لڑائیوں کی وجہ ہے اس مختصری جماعت میں نوجوان افراد کی کی ہوتی چگی گئی اور بیوائیں اور پیتیم بیچے دن بدن زیادہ ہوتے گئےان کےعلاوہ مسلمان عورتیں' مکہ میں اپنے غیرمسلم خاوندوں کوچپوڑ کرئدینہ کی طرف آناشروع ہوگئیں۔
- (۴) مسلمان عورتیں صرف مسلمان مردوں ہے شادی کر عتی تھیں کئی غیرمسلم ہے نہیں کر عتی تھیں جتی کہ اہل کتاب (یہود ونصاریٰ) ہے بھی نہیں۔
- (۵) للبذا' اُس وفت صورت یہ پیدا ہوگئ کہ بیواؤں کی۔اورشادی کے قابل لڑکیوں کی تعدادُ مردوں کے مقابلہ میں بہت زیادہ ہو گئے۔ بیواؤں کے ساتھدان کے چھوٹے چھوٹے بیچے بیتیم اور لا وارث رہ گئے۔
- (۱) ان ہنگامی حالات میں اس کے سواحیارہ نہیں تھا کہ 'ایک ہیوی'' کے اصولی قانون میں استثناء (EXCEPTION) کر دی جائے۔اس مقصد کے پیش نظرُ قر آن نے کہا کہ:۔

وَإِنْ خِفْتُمْ ٱلْاتَقْصِطُوْا فِي الْيَاتَمَى فَالْكِحُوْا مَا طَابَ لَكُمْرِقِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلَثَ وَرُبَعَ ۚ فَإِنْ خِفْتُمُ ٱلَّا تَعْدِلُوْا فَوَاحِدَةً ..... (3:4)

اس آیت کے تین جھے ہیں اور تینوں کا ترجما ورمفہوم حسب ذیل ہے۔

(١) وَإِنْ خِفْتُمُ ٱلَّاتَقْيِطُوْا فِي الْيَاتُمْي .....

ا گرتمهیں اندیشہ ہوکتم بتامی کے ساتھ انصاف نہیں کر سکو کے ..... تو

عربی زبان میں ' ایک منتی '' بیتیم بچوں کو بھی کہتے ہیں اور ان عور توں کو بھی جن کے شوہر نہ ہوں۔ (خود قرآن کریم میں بتامی النساء انہی معنوں میں آیا ہے۔ 4:127) لبذا آیت کا مفہوم بیہوا کہ اگرا بیے حالات پیدا ہوجا کیں جس میں تم دیکھوکہ معاشرہ میں بیتیم بیچے اور بے شوہر کی عور تیس زیادہ ہوگئی ہیں اور ایک مرد۔ ایک عورت کے اصول کے مطابق ان کے مسئلہ کا منصفانہ مل نہیں مل سکتا تو کیا کرو؟

(٢) فَالْكِعُوْا مَا طَابَ لَكُمْ قِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلَقَ وَرُبَّعَ

ان میں سے جو عور تیں تمہیں پہند ہول ان سے تکاح کرلو۔ دؤ دو۔ تین تین۔ چار چارتک

یعنی ایی صورت میں'' ایک ہیوی'' کے اصول میں استثناء کر لواور اِن بے شوہرعورتوں کواپنے خاندان کا جز وینالو جنتنی ان کی تعداد ہو اُس لحاظ ہے ۔مقصدیہ ہے کہ بیلا دار شعورتیں اوران کے بیخ مختلف خاندا نوں میں جذب ہوجا کیں۔

### (٣) فَإِنْ خِفْتُمُ اللَّا تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً

لیکن اگر تنہیں خدشہ ہوکہ تم عدل نہیں کرسکو گئے تو پھروہی'' ایک بیوی'' کا اصول برقر ارد ہےگا۔

بات بالکل صاف ہے۔"عدل' کے متعلق قرآن کریم نے آگے چل کر کہددیا کہ جہاں تک جذبات کا تعلق ہے ان میں یکسانیت کا سلوک تو ناممکن ہے۔ اتنی احقیاط رکھو کہ کسی ایک کی طرف اتنا نہ جھک جاؤ کدو مری ادھر لکلی رہ جائے (4:129).....کہاں وہ بیوی جو تمہاری عمر بحرکی رفیقہ ہے۔ جس کی وجہ سے گھر جنت کا نمونہ بن رہا ہے۔ اور کہاں یہ جھے تم محض معاشرہ کی ایک اجتماعی ضرورت کو پورا کرنے کے لئے جزو خاندان بنارہ ہو تمہارے جذبات دونوں کے ساتھ میکسان نہیں ہو کتے ۔ لیکن اس سے بینہ ہوکہ بینوآ مدہ ...... جو بیجاری پہلے ہی مصیبت زدہ ۔ بیکس اور لا وارث ہے ....نہ اوھرکی رہے نہ اُدھرکی۔

## بہلی بیوی کی رضامندی

يېمى ظاہر بكدوسرى يوى لانے كے لئے كيلى يوى كى رضامندى ضرورى ب-اس لئے كد:

(i) قرآنِ کریم نے از دواجی زندگی کا مقصد سے بتایا ہے کہ میاں ہوی میں باہمی محبت اور رفاقت کے تعلقات ہوں اور گھر میں سکون واطمینان رہے۔ فلا ہر ہے کہ اگر دوسری شادی مہلی ہوی کی مخالفت کے باوجود کی جائے تو پہلی ہوی کے ساتھ محبت اور موانست کیسے رہ سکتی ہے اور گھر میں سکون واطمینان کہاں باقی رہے گا؟ ایسا ہونا ناممکن ہے! اس لئے پہلی ہوی کی عدم رضا مندی سے دوسری یوی لائی ہی نہیں جائتی۔ قرآن کا بیر منشا نہیں کہ کسی اُجڑے ہوئے کنبہ کوآ باد کرنے کے لئے' اپنے اپنے آتے گھر کو ویران کر دیاجائے۔

(ii) قرآنِ کریم نے دوسری شادی کے لئے عدل کی شرط عائد کی ہے۔ ظاہر ہے کہ جب پہلی بیوی ووسری شادی کی مخالفت کر رہی ہؤاوراس کی مخالفت کے علی الرغم دوسری بیوی گھریش آجائے تو پہلی بیوی سے عدل کس طرح ہوسکے گا؟

(iii) قرآن کریم نے کہا ہے کہ اگر میاں ہوی میں ناچاتی ہوجائے توایک ٹاٹی بورڈ قائم کروتا کہ ان دونوں میں مصالحت کرادی جائے۔اگران میں مصالحت نہ ہو سے تو پھر نکاح فنح کردیا جائے۔ ظاہر ہے کہ جب دوسری شادی پہلی بیوی کی مخالفت کے باوجود کی جائے۔اگران میں مصالحت نہ ہو سے تو پھر نکاح فنح کردیا جائے گئ اور اس ناچاتی کی وجہ وہ ہوگی (یعنی دوسری بیوی) جس کی موجودگی میں مصالحت کی کوئی صورت بی ہوگی کہ یا پہلی بیوی کو (ناحق) طلاق دے دی جائے یا دوسری بیوی کوچھوڑ دیا جائے۔

یہ چیز کہ دوسری شادی کے لئے 'کہلی ہوی کی رضامندی ضروری ہے خود نبی اکرم علی کے ایک ذاتی فیصلہ سے بھی ثابت ہے۔

ایک دفعہ حضرت علی نے دوسرا نکاح کرنا چاہا۔ آنخضرت (علی کی کومعلوم ہواتو سخت برہم ہوئے۔ آپ نے
مجد میں خطبہ دیا۔ اس میں اپنی ناراضی ظاہر کی۔ فرمایا۔''میری لڑکی میرا جگر گوشہ ہے۔ جس سے اُسے دکھ پہنچ
گا' مجھے اذیت ہوگ'' ۔ چنا نچے حضرت علی اس ارادے سے باز آگئے اور حضرت فاطمہ "کی زندگی تک دوسرا نکاح
ندکیا۔ سیرۃ النبی علامہ بلی ۔ جلد دوم ۔ صفحہ ۲۲۷ ۔ بحوالہ بخارتی

ظاہر ہے کہ رسول اللہ نے جو پچھا پی بیٹی کے متعلق فر مایا ہے اس کا اطلاق اُمت کی ہر بیٹی پر ہوگا۔ اس لئے جس دوسرے نکاح ہے پہلی بیوی کو دکھ پہنچ دو رسول اللہ کے اس فیصلہ کے مطابق بھی جائز نہیں قرار پاسکتا۔ کہا جائے گا کہ پہلی بیوی دوسری شادی کی اجازت کیے دے گی! سو پہلی بات تو بیہ ہے کہ جن حالات کے پیش نظر قرآن نے دوسری شادی کی اجازت دی ہے ان بیس موس عور تیں اپنی خانماں ہر باڈلا وارث ہے کس بہنوں کی امداد کے لئے یقیناً آگے بڑھآئی ہوں گی (اورانی جیسے حالات بیس موس عورتوں سے توقع کی جاسمتی ہے کہ دو آگے بڑھیں گی کے علاوہ ازیں دوسری بیوی بھی پہلی بیوی کے سر پرسوار ہونے کا جذبہ لے کرنہیں آئے گی۔ وہ اس کی مونون احسان ہوگی۔

کیکن اس کے باوجوداً گربہلی بیوی کسی وجہ ہے ٔ دوسری شادی کے حق میں نہیں 'تو دوسری شادی کی اجازت نہیں ہو عتی۔ بے شوہر کی عورتوں کا منصفانہ طل اس صورت میں ال سکتا ہے جب وہ اس طرح جزوخاندان بنائی جا کیں کہ گھروں کا امن وسکون قائم رہے اور پہلے میاں بیوی میں محبت اور رفاقت کا تعلق بدستور باقی رہے۔اگر اس سے گھر جہنم بن جائے تو اس کا مطلب بیہوگا کہ ہم نے ایک مشکل کا حل تلاش کرتے کرتے دس مشکلات اور پیدا کرلیں۔ دوسری شادی کے لئے قرآن کریم میں صرف یہی ایک آیت ہے جے اوپر درج کیا جاچکا ہے۔اس سے ظاہر ہے کہ دوسری شادی کے لئے تین شرطین ضروری ہیں۔

> الاّل۔ بیوه عورتوں اور میتم بچوں کے مسئلہ کی موجودگی۔ دوم \_ پہلی بیوی کی رضامندی۔اور

> > سوم \_عدل

### حضور علف كااسوة حسنه

اگران میں ہے کوئی ایک شرط بھی موجود نہیں تو قرآن کی رُوسے دوسری شادی کی اجازت نہیں۔ نہ ہی مقصد اوّل کے علاوہ کی اور مقصد کے لئے دوسری شادی کی اجازت ہے۔خود نبی اکرم ﷺ کا اسورَ حسنہ بھی اس پر دلالت کرتا ہے۔

(۱) حضور ﷺ نے بچیس سال کی عمر تک شادی نہیں کی اور ساری جوانی سپیدہ سحر کی طرح بے داغ رہی۔

(٢) پچپيسال کي عرض ايك صاحب اولاؤيوه سے شادى كى جن كى عمراً س وقت عاليس سال كى تقى ـ

(٣) جب تک وہ بیوی (حضرت خدیجیۃ الکبریؓ) زندہ رہیں حضور ﷺ نے دوسری شادی نہیں کی حالا تکہ ان کی عمر وفات کے وفت قریب پنیٹے سال ہے بھی زیادہ تھی۔ یعنی بیوی کی اس قدر عمر رسیدگی کے باوجود دوسری شادی کا خیال تک نہیں کیا۔ (واضح رہے کہ اس وفت حضور ﷺ کی نرینہ اولا دہمی کوئی نہیں تھی .....جو بیٹے پیدا ہوئے تھے وہ وفات پاچکے تھے )۔

(۳) حضرت خدیجة کی وفات کے بعد صرف ایک شادی ہے جو حضور کے غیر شادی شدہ عورت (حضرت عائشة ) ہے گی۔ (اور وہ اس وقت جب بنوز جنگوں کا سلسلہ شروع نہیں ہوا تھا)۔ باتی تمام نکاح 'ان ہنگا می حالات میں ہوئے جن کا ذکراو پر کیا جاچکا ہے' اور ان عورتوں سے جو (گی گئی بارکی ) ہیوہ یا مطلقہ تھیں اور لا وارث و بے کس بالعموم عمر رسیدہ۔ مقصد اس سے ان بختا جوں اور ہے کسوں کی پناہ دہی تھی۔ چنا نجہ باسور تھ سمتھ (BOSWORTH SMITH) اس باب میں لکھتا ہے کہ:۔

محمد علی کا دیوں کی توجیبہ جس طرح دیگر مقاصد کے تحت کی جاسکتی ہے۔ ای طرح اس مقصد کے تحت بھی کہ اس سے کس میرس بنواافراد کے حالات پرترس کھانا مقصود تھا۔ میشادیاں ان عورتوں ہے ہوئیں جو قریب قریب سب کی سب بیوہ تھیں اور نہ اپنے حسن وجمال اور نہ مال ودولت کی بنا پرکوئی شہرت رکھتی تھیں۔ بلکہ صورت حالات اس کے بالکل برعکس تھی۔ (MOHAMMAD AND MOHAMMADANISM)

باقی رہابی کہ کیاان شادیوں میں پہلی از واج مطہرات کی رضامندی شامل ہوتی تھی۔سواس کا ثبوت بیہ بے کہ روایات کی روے بیر پہلی بوقی میں اور اے میارک بادد بی تھیں۔اگر بیشادیاں ان کی مرضی کے خلاف ہوتیں تو وہ آنے والی کے استقبال اور مبار کہاد کے لئے بھی آگے نہ بڑھتیں۔ بسم الله الرحمان الرحيم

ليلالل

23

# قوموں کے تدن (کلچر) پر جنسیات کااثر

# SEX AND CULTURE

جب زندگی اپنے ارتقائی مراحل طے کرتی ہوئی حیوانی سطح سے انسانی پیکر پر پینچی تو وہ حیوانی زندگی کے بعض خصائص ولز وہا ہے بھی اپنے ساتھ لائی کھانا 'پینا' سونا وغیرہ (جسم کاطبعی نظام) حیوان اور انسان میں مشترک ہیں۔ بالفاظ دیگر بیانسانی زندگی کی حیوانی سطح کے مظاہر ہیں۔ انہی میں افزائشِ نسل Procreation اور اس کے لئے جنسی جذبہ Sexual Instinct بھی شامل ہے۔

کھانے پینے کے معاملہ میں حیوانات پر بعض پابندیاں فطرت کی طرف سے ازخودعا کد ہوتی ہیں۔ مثلاً بحری گھاس کھاتی ہے گوشت کی طرف آنے پینے کے معاملہ میں حیوانات پر بھی ہیں۔ شیر گوشت کھا تا ہے گھاس نہیں کھا تا ۔ بنٹے کے بچانڈوں سے نکلتے ہی پانی کی طرف لیکتے ہیں۔ مرفی کے بچوں کو پانی کی طرف گیے رکبی لے جا کیں تو وہ آ گے قدم نہیں بڑھاتے۔ حیوانات پر بیہ پابندیاں ازخودعا کد ہوتی ہیں اوروہ انہیں تو ڑنے کا اختیار بھی نہیں رکھتے۔ اس کے برنکس انسانی بچے کود کھھے۔ وہ سخصیا کی ڈلی کو بھی ای طرح بے تکلفی سے منہ میں ڈال لیتا ہے جس طرح شاخ نبات (مصری کی ڈلی) کو۔ وہ بھی در کھتے ہوئے کو باتھ میں پکڑ لیتا ہے اور بھی پانی میں ڈبکیاں لگا تا دکھائی ویتا ہے اس پر فطرت کی طرف سے ازخودا کی پابندیاں نہیں عاکد ہوتیں جیسی حیوانات پر عاکد ہوتی ہیں۔ یہ پابندیوں کے بغیرزندگی دو بحر ہی نہیں بلکہ بعض حالات میں ناممکن بھی ہوجاتی ہے اس لئے انسان پر بھی پابندیاں لگائی جاتی ہیں۔ یہ پابندیاں یا تو معاشرے کی طرف سے ماکد کی دو بھر ہی نہیں اور یا ندہ ہ کی طرف سے در فدہ ہوں جو انسانی معاشرہ کی طرف سے عاکد کر دہ ندہوں بلکہ خدا صفات میں اسے وتی ہی سے تبیر کیا جائے گی کو طرف سے عاکد کر دہ ندہوں بلکہ خدا کی طرف سے عاکد کر دہ ہوں)۔

معاشرتی پابندیاں:۔ معاشرہ کی طرف سے عائد کردہ پابندیوں اور وی کی روے متعین کردہ پابندیوں میں فرق یہ ہوتا ہے کہ معاشرتی پابندیاں بعض مصالح کی بناء پر بدلی بھی جاسکتی ہیں۔ لیکن وی کی روسے عائد کردہ پابندیوں میں تبدیلی نہیں کی جاسکتی۔ مثلاً معاشرہ کسی وقت فیصلہ کرتا ہے کہ لوگوں کو سڑک کے ہائیں طرف چلنا چاہئے۔ اس فیصلہ کی روسے (Keep to the left) سڑک کا قانون کو اون قراریا جاتا ہے لیکن اگر کسی وقت معاشرہ اس کی ضرورت محسوں کر ہے تو وہ اس قانون کو بدل کرد وائیں طرف چلو کا قانون

بھی نافذ کرسکتا ہے۔اس کے برعکس جب وحی خداوندی نے کہاہے کہ (مثلاً لیم خزیرحرام ہےتو کوئی انسان اس قانون میں ترمیم نہیں کر سکتا۔ وحی خداوندی کے ماننے والوں کولیم خزیر سے اسی طرح پر ہیز کرنا ہوگا جس طرح بمری گوشت سے پر ہیز کرتی ہے اس فرق کے ساتھ کہ بمری ایسااپٹی مرضی ہے نہیں کرتی ۔لیکن انسانوں کوابیا اپنے اختیار واراد و سے کرنا ہوگا۔

جنسی جذب پر پابندیاں: کھانے پینے کے علادہ جنسی جذبہ کی تسکین کے سلسلہ میں بھی حیوانات پر فطرت کی طرف سے کنٹرول عائد ہوتا ہے۔ایک بیل ہرروزگایوں کے گلے میں پھرتا رہتا ہے لیکن بھی جنسی اختلاط نہیں کرتا۔ تاوقتیکہ اسے گائے کی طرف سے استقرار حمل کا طبعی تقاصااس کی دعوت نہ دے۔لیکن انسان پراس فتم کا کوئی کنٹرول نہیں عائد کیا گیاوہ جب جی چاہا ہے جنسی جذبہ کی تسکین کرسکتا ہے۔

حیوانات پراس طبعی کنٹرول کے علاوہ (جس کا ذکراو پرکیا گیا ہے) کی قتم کا اخلاقی کنٹرول عاکمتیں کیا گیا (حیوانات کی صورت میں اخلاقیات کا سوال ہی پیدائیں ہوتا) کیکن انسان پراس میں میں اخلاقی پابندیاں عاکدگی ٹی ہیں۔ (جیسا کہ او پر کہا جا چکا ہے) یہ پابندیاں معاشرہ کی طرف ہے بھی عاکد کی جاتی ہیں اور وہی کی روہے بھی۔ معاشرتی پابندیوں پراگر نگاہ ڈالی جائے تو بید حقیقت ساسنے آجائے گی کہ یہ پابندیاں مختلف آفوام وممالک میں مختلف نوعیتوں کی ہیں۔ نیز کی ایک ہی قوم میں مختلف زمانوں میں ان پابندیوں میں ردوبدل ہوتار ہتا ہے۔ مثلاً انگلتان میں اگر ایک بالغ لڑکا اور لڑکی باہمی رضامندی ہے (شادی کے بغیر) جنسی اختلاطی صورت میں برم قرار پائے گا جب میاں یا بیوی کواس پراعتراض ہو۔ ان پابندیوں میں ردوبدل بھی ہوتار ہتا ہے۔ مثلاً اس وقت تک وہاں بیصورت ہے کہ اگر کی غیرشادی شدہ لڑکی کے ہاں بچہ پیدا ہو۔ ان پابندیوں میں ردوبدل بھی ہوتار ہتا ہے۔ مثلاً اس وقت تک وہاں بیصورت ہے کہ اگر کی غیرشادی شدہ لڑکی کے ہاں بچہ پیدا ہوجائے اور بچکا کا باپ اس لڑکی ہے متادی نہ کرے تو وہ بچرائی قرار پا تا اور سوسائی میں ذلت کی نگا ہوں سے دیکھا جاتا ہے۔ لیکن میں والے کی نگا ہوں ہے دیکھا جاتا ہے۔ لیکن میں ذلت کی نگا ہوں سے دیکھا جاتا ہے۔ لیکن قرار دیا جائے اور انہیں تھارت کی نظروں سے نہ دیکھا جائے۔ قرس ملی ہذا۔ اس وقت ان فیصلوں پر تقید و تیمرہ مقصود نہیں۔ مقصود صرف بیتانا ہے کہا گرمعاشرہ چا ہو اپندیوں میں تبدیلی بھی کرسکتا ہے۔

وی کی پابندیاں:۔اس کے برعکس'اس باب میں وجی ( یعنی قرآن کریم ) نے بھی پچھے پابندیاں عائد کی ہیں۔ان پابندیوں کا ماحسل سیے کہ معروف طریقتہ پرشادی کے بغیر کسی لڑکے یالڑ کی ( مردیاعورت ) کوچنسی اختلاط کی قطعاً اجازت نہیں اورشادی کے بعد' نہ بیوی کسی غیر مرد سے اختلاط پیدا کرسکتی ہے'نہ میاں کسی اورعورت ہے۔اس قتم کا اختلاط فرد کانہیں بلکہ معاشرہ کا جرم ہے اور اس (جرم زنا) کی سزامعاشرہ کی طرف ہے دی جاتی ہے اور ان پابندیوں میں کسی قتم کاردوبدل نہیں کیا جاسکتا۔

مغرب کی جنسی بے با کیوں سے متاثر ہوکر ہمارے ہاں کے نوجوان طبقہ میں بھی بیخیال عام ہور ہاہے کہ مرداورعورت کا جنسی تعلق ایک طبعی نقاضے کی تسکین یا افزائش نسل کے لئے ایک حیاتیاتی عمل (Biological Action) ہے اور بس۔اس معاملہ کولڑ کی اور لڑ کے کی باہمی رضامندی پرچیوڑ وینا چاہئے اور تکاح وغیرہ کی پابندی محض قانونی ضروریات کو پورا کرنے کے لئے ہونی چاہئے نہ کہ بالغ مرداورعورت کی آزادی کوسلب کرنے کے لئے۔ان خیالات کا نتیجہ بیہ کہ ہمارے ہاں بھی (مغرب کی طرح) جنسی فوضویت (Sexual Anarchy) کی فضاعام ہوتی جارہی ہے اوروق کی طرف سے عائد کردہ پابندیوں (پینی عفت وعصمت (Chastity) کے مطالبہ ) کوغیر فطری جکڑ بندیاں قرار دیا جارہا ہے۔

قرآنی وجوے کی ولیل: - ان لوگوں (بالخصوص ہمارے نوجوان طبقہ) کا مید مطالبہ ایسانہیں جے ہم لاحول پڑھ کر محکرا دیں اور انہیں طحد و بن کہہ کر تیوریاں چڑھالیں ۔ قرآن اپنے ہر دعوے کی بنیاد علم وبصیرت پر رکھتا ہے اورا ہے دلیل و بر ہان کی روے منوا تا ہے۔ وہ کہتا ہیہ ہے کہ جوں جوں انسانی علم کی سطح بلند ہوتی جائے گا قرآنی حقائق کھل کرسا ہے آتے چلے جا کیں گے سنٹر ایجھ المیتنانی الحقاق و فی آنفی بھو کہتی میں بنیں گئے آگا ہے المحکم المسلم کے جوں جوں انسانی علم کی سطح بالمند ہوتی جائے گئے آتا تھ کہ بیر چیز کا نفی بھو کہتی میں اپنی نشانیاں دکھا کیں گئات کہ بیر چیز کھر کر ان کے سامنے آجائے کہ قرآن ایک حقیقت ثابتہ ہے۔ لہذا و کیھنے کی بات میہ ہے کہنیں تعلقات کے متعلق جس قدر تحقیقات ہمارے زیاد میں ہوچکی ہیں وہ قرآن کے دعوے کی کس حد تک تائید کرتی ہیں۔ میسوال بڑا اہم ہے اور وقت کا نازک ترین مسئلہ اس لئے اس قابل کہ اس پر بڑی توجہ اور گھرے فور وخوش کیا جائے۔

**غور وفکر:۔** جنسیات کے متعلق ہمارے ہاں کوئی تحقیق نہیں ہوئی اس لئے اس کے نتائج کوسامنے لانے کا سوال ہی پیدائہیں ہوتا اور ایک جنسیات ہی پر کیا موقوف ہے۔زندگی کے اور کون ہے شعبے ہیں جن کے متعلق ہمارے ہاں کوئی ریسرچ ہوئی ہوا حقیقت سیے کہ 16

جس قوم پرصد یول سے سوچنا حرام ہو چکا ہواور تقلید کہن زندگی کی محمود روش قرار پا چکی ہؤان میں فکری صلاحیتیں بہت کم باقی رہ جاتی ہیں۔لہذاہمیں اس مقصد کے لئے بھی مغرب کے حققین کی طرف ہی رجوع کرنا ہوگا۔

علمائے مغرب کی تحقیقات: - بورپ میں (دیگر شعبوں کی طرح) جنسیات نے بھی ایک متقل سائنس کی حیثیت اختیار کررکھی ہے۔اس کے لئے وہاں تحقیقاتی ادارے قائم ہیں۔علائے عمرانیات Sociologists تہذیب کے مورخ علائے جنسیات اور ماہرین علم تجزید فس Psycho-Analysts وغیرہم نے اس موضوع پر کافی چھان بین کی ہے اور جنسیات مے متعلق لٹریچر خاصی مقدار میں شائع ہو چکا ہےاور ہوتا چلا جار ہا ہے۔ان کی تحقیقات کا بالعموم اندازیہ ہوتا ہے کہ وہ دنیا کے دور دراز علاقوں میں بسنے والے قديم بإشندول Primitive Tribes كاحوال وكوائف بودوما نذرسوم ومعاشرت اوراجمًا عي اعمال ومعتقدات كامطالعه كرت اور اس طرح حاصل کردہ مسالہ (Data) سے نتائج مستنبط کرتے ہیں (۱) \_اس مقصد کے لئے انہیں جن صبر آنر مااور مشقت طلب مراحل ے گزرنا پڑتا ہے اس کا ہم انداز ونہیں لگا سکتے۔ان میں ایسے بھی ہیں جنہوں نے اپنی ساری عمر افریقد کے صحراؤں 'جنوبی امریکہ کے جنگلوں قطبین کے برفانی میدانوں اور ہالیہ کے پہاڑوں میں گذاردی۔وہ وہاں کے وحثی قبائل میں جا کررہے۔انہی کی معاشرت اختیار کی۔وہی کچھ کھایا جووہ کھاتے تھے۔وہی کچھ پہنا جو کچھوہ پہنتے تھے۔انہی کےساتھ بھی درختوں کے کھو کھلے تنوں میں مجھی ان کی شاخوں کے اویر مجھی پہاڑوں کے غاروں میں اور مجھی در ندول کے بھٹوں میں زندگی بسر کی ۔ بعض اوقات انہی میں شادیاں بھی کیس اوراس طرح انبي مين تحل ل كران كي معاشرت اور معتقدات كا دفت نظر ب مطالعه كيا اوراس طرح ان محتعلق براه راست معلومات بہم پہنچا ئیں۔ان محققین نے دنیا کے قبائل کی معاشرت اور معتقدات کے مطالعہ کے بعد جن موضوعات کے متعلق اصول متعین کئے ہیں ان میں جنسیات کوایک خاص اہمیت حاصل ہے۔ان کے مرتب کردہ نتائج ہمیں اس حقیقت تک پہنچاتے ہیں کہ مرداورعورت کے جنی تعلق کامعاملہ محض شہوانی جذبہ کی تسکین تک محدود نہیں ہوتا۔اس کا اثر بردادوررس ہوتا ہے۔ان کی تحقیق بیے کہ کسی قوم کے تهدن (Culture) کا اس سوال ہے گہراتعلق ہے کہ اس قوم نے جنسی تعلقات کو آزاد چھوڑ رکھا تھا یا اس پریابندیاں لگا رکھی تھیں اور اگر يابنديال لگار تحي تقين تووه كس نوعيت كي تحيس \_

واکٹر انون J.D.Unwin نام انہیں محققین میں کیبرج یو نیورٹی کے ڈاکٹر J.D.Unwin کا نام خاص شہرت کا حال ہے۔ ڈاکٹر انون نے دنیا کے مختلف حصوں میں بسنے والے ۸۰ غیر مہذب (قدیمی) قبائل کی زندگی کا مطالعہ اس نقط ڈگاہ ہے کیا ہوائی زندگی میں جنسیات اور کلچرکا کیا تعلق ہے؟ اگران میں ایک قبیلہ جنوبی امریکہ کا ہے تو دوسرا قطب شالی کا ۔ ایک آسر ملیا کا ہے تو دوسرا صحرائے افریقہ کا ۔ اس کے بعد اس محقق نے سولہ مہذب اقوام کی معاشرت کا مطالعہ کیا ہے اور اپنے نتائج تحقیقات کو اپنی گرال بہا کتاب کا سہدافقرہ ہیں ہے:۔

گرال بہا کتاب (Sex and Culture) میں چیش کیا ہے۔ اس کتاب کا پہدافقرہ ہیہ :۔

دنیا کی مہذب اقوام موں یاغیرمہذب قبائل ۔سب کے ہاں چنسی مواقع اور قوم کی تدنی حالت میں برا گر اتعلق ہے اس

لئے میں نے ضروری سمجھا کداس سئلہ پر تفصیلی تحقیق کی جائے۔میری اس تحقیق کا ماحصل اور اس سے مستبط کردہ نتائج اس کتاب میں پیش کئے گئے ہیں۔

اصل كتاب يجى ببليد يباجه مين لكعاب كهزر

ا پی تحقیقات کے بعد میں جس نتیجہ پر پہنچا ہوں وہ مختصر الفاظ میں بیہ کہ انسانوں کا کوئی گروہ ہواس کی تمدنی سطح کا انحصار دو چیزوں پر ہے۔ایک ان لوگوں کا نظام اور دوسرے وہ تو انائی جوان صدود و قیود کی بنا پر حاصل ہوتی ہے جواس گروہ نے جنسی تعلقات پر عائد کر رکھی ہوں۔ (XIV)

ای کلیکواس نے اصل کتاب میں ان الفاظ میں بیان کیا ہے:۔

کوئی گروہ کیے بی جغرافیائی ماحول میں رہتا ہو۔اس کی تدنی سطح کا انتصار صرف اس بات پر ہے کہ اس نے اپنے ماضی اور حال میں جنسی تعلقات کے لئے کس فتم کے ضوابط مرتب کرر کھے تھے۔ (ص ۳۲۴)

آپ نے فور کیا کہ میخقق اپنی تحقیقات کے بعد کس نتیجہ پر پہنچاہے؟ وہ اس نتیجہ پر پہنچاہے کہ جنسی تعلقات محض ایک حیوانی جذبہ کی تسکین کا نام نہیں بلکہ قوموں کی تہذیب و تدن کا دارو مدارا ہی جذبہ کی تحدید و تادیب پر ہے ۔ حتیٰ کہ ڈاکٹر انون یہ بھی لکھتا ہے کہ: اگر کسی قوم کی تاریخ میں آپ دیکھیں کہ کسی وقت اس کی تمدنی سطح بلند ہوگئی تھی یا نیچے گرگئی تھی تو تحقیق سے معلوم ہوگا کہ
اس قوم نے اپنے جنسی تعلقات کے ضوا بط میں تبدیلی کہتی جس کا نتیجہ اس کی تمدنی سطح کی بلندی یا پستی تھا۔ (۳۰۲س)
آگے چل کر وہ لکھتا ہے کہ: ۔

جنسی تعلقات کے ضوابط میں تبدیلی کے اثرات تین پہتوں کے بعد ( یعنی قریب سوسال میں ) نمودار ہوتے ہیں۔ (ص۳۰۰)

اس لئے اگر کئی قوم میں تمدنی تبدیلی واقع ہو یعنی اے و نیامیں عروج حاصل ہویا اس پرز وال آجائے تو اس عروج و ز وال کے اسباب کے لئے دیکھنا چاہئے کہ اس قوم نے سوسال پہلے اپنے ہاں جنسی تعلقات کے ضوابط میں کس قتم کی تبدیلیاں کی تحصی جیسی وہ تبدیلیاں ہوں گی ای قتم کے نتائج مرتب ہوں گے۔

**جبری تجرو: ب**سب سے پہلے تجرد کی زندگی (Celibacy) کو لیجئے جے عیسائیت (اوراس سے متاثر شدہ مسلک ِ خانقا ہیت ) روحانی ارتقاء کے لئے اولین شرط قرار دیتی ہے۔اس کے متعلق ڈاکٹرانون کی تحقیق ہیہے کہ :

جری تجرد (Compulsory Celibacy) کے اثرات انسانی تدن پر ہلاکت انگیز ہوتے ہیں۔ (ص۸۴) جری تجرد سے مفہوم بیہ ہے کہ بیہ چیز انسانی عقائد یا معاشرتی ضوابط میں شامل کر دی جائے کہ تجرد کی زندگی دجہ شرف وتقدس ہے اور اس طرح لوگوں کو دبی طور پرمجبور کر دیا جائے کہ وہ تجرد کی زندگی بسر کریں۔ جیسے عیسائیوں کے ہاں(Nuns) اس قتم کی زندگی بسر کرنے پر

مجبور ہوتی ہیں۔

عیسائیت یا مسلک خانقامیت میں جہاں یہ کہا جاتا ہے کہ تجرد کی زندگی ہی شرف انسانیت کی زندگی ہے تو دوسری طرف آج کل عام طور پر یہ کہا جاتا ہے کہا گرجنسی جذبات کی تسکین کے سلسلہ میں کئی تھی کی بھی پابندی عائد کی جائے تو اس سے انسان کے اعصاب پر بہت برااثر پڑتا ہے اور اس سے خطرنا کے تیم کی بیاریاں پیدا ہو جاتی جیں۔ ڈاکٹر انون کی تحقیق سے کہ بیے خیال یکسر غلط ہے۔ جنسی جذبات پر پابندیاں عائد کرنے سے اعصابی بیاریاں پیدائیس ہوتیں۔ انہیں بے لگام چھوڑ دینے سے ایسا ہوتا ہے (دیباچہ سافا)

4....4

تین گروہ: ۔اس تمہید کے بعد آ کے چلئے۔ ڈاکٹر انون نے قدیم غیر مہذب قبائل کی تدنی سطح کوئین حصوں میں تقییم کیا ہے۔ وہ سب سے نچلے درجے کا نام (Zoistic) رکھتا ہے اور اسے اوپر (Manistic) کا درجہ ہے اور سب سے اوپر (Deistic) کا درجہ۔اس کے بعدوہ • ۸ قبائل کی تمدنی سطح کے مطالعہ کے بعد جن نتائج پر پہنچا ہے وہ حسب ذیل ہیں۔

ا۔ جس گروہ نے کنوار پن (Pre-Nuptiali) کے زمانے میں جنسی تعلقات کی کھلی آزادی دے رکھی تھی وہ تدن کی پست ترین سطح بر متھے۔

۲۔ جن قبائل میں زمانہ قبل از نکاح میں جنسی تعلقات پر تھوڑی بہت پابندیاں عائد تھیں وہ تدنی سطح کے درمیانی درجے پر تھے۔ ۳۔ تدن کی بلند ترین سطح پرصرف وہ قبائل تھے جوشادی کے وقت عفت وبکارت (Chastity) کا شدت سے تقاضا کرتے تھے

اورز مانة قبل از نكاح مين جنسي تعلق كومعاشرتي جرم قراردية تقے (ص٣٢٥-٣٠٠)

اس کے بعد ڈاکٹر انون شادی کے بعد کے چنسی ضوابط ہے بحث کرتا ہے۔کیکن اس بحث کو چھیٹرنے سے پہلے وہ اس حقیقت پر پھرز ور دیتا ہے کہ:

شادی کے بعد کے ضوار اِ بھی تقیری نتائج پیدائبیں کر سکتے جب تک شادی سے پہلے زندگی میں عفت وعصمت پرزور نددیا جائے۔ (ص۳۳۳)

اس مقصد کے لئے وہ شادی کو چار ہوئی پوئی قسموں میں تقسیم کرتا ہے۔ یعنی

ا۔ عورت اپنی ساری زندگی میں ایک خاوند کی بیوی بن کررہے اور مروساری زندگی میں ایک عورت کا خاوندرہے ان کے رشتہ نکاح کے منقطع ہونے کی کوئی شکل نہ ہو۔ بجز اس کے کہ عورت ناجا ئز فعل کی مرتکب ہوجائے اس کا نام اس کے نزدیک مطلق وحدت زوج (Absolute Monogamy) ہے۔

۲۔ رشتہ نکاح عمر بھر کے لئے نہ ہو بلکہ فریقین کی رضامندی ہے منقطع بھی ہوسکتا ہوا ہے وہ ترمیم شدہ وحدت زوح Modified)
 کی اصطلاح ہے تعبیر کرتا ہے۔

۳۔ عورت تو صرف ایک خاوند کی بیوی بن کرر ہے لیکن مردکواجازت ہو کہ وہ ایک سے زیادہ عور تیں رکھ سکے اس کا نام اس کے نزدیک مطلق تعداداز داج (Absolute Polygamy) ہے۔اور

۳۔ اگر مرد دوسری عورتوں سے جنسی تعلق قائم کرے ( یعنی ایک سے زیادہ بیویاں کرے ) تو عورت بھی آزاد ہو کہ وہ اسے چھوڑ کر کسی اور کے ہاں چلی جائے۔ اسے وہ ترمیم تعدادازواج ( Polygamy Modified ) کہتا ہے۔ ( جاری ہے )

☆.....☆.....☆

# قرآن عيم ك طالب علمول كے ليے خوشخبرى

علا مہ غلام احمد پرویز کے سات سوے زائد در دی قرآنی پر پی آخیری سلسلہ کے تحت بنزم طلوع اسلام لا ہور کی طرف سے مندرجہ ذیل تغییری کتب کی اشاعت الگ الگ جلد دل بیس ہو چکل ہے۔ بیجلدیں 30/8 x30 کے بڑے سائز کے بہترین کا غذ پر خوبصورت طباعت اور مضبوط جلد بندی کے ساتھ دستیاب ہیں۔ جن کی تفصیل درج ذیل ہے۔

| نام تناب                     | سوره تمبر | مفخات | نيادے | نام كآب                                  | سوره تبر               | صنحات | نيابديه |
|------------------------------|-----------|-------|-------|------------------------------------------|------------------------|-------|---------|
| سوره الفالخير                | (1)       | 240   | 200/- | سورة الشعرآء                             | (26)                   | 454   | 400/-   |
| موره الفاتحه (سثوانث الديثن) | (1)       | 240   | 110/- | سورة النمل                               | (27)                   | 280   | 300/-   |
| مورة البقره (اول)            | (2)       | 500   | 400/- | سوره التصص                               | (28)                   | 334   | 350/-   |
| مورة البقره (دوم)            | (2)       | 538   | 400/- | سوره مخلبوت                              | (29)                   | 388   | 350/-   |
| مورة البقره (سوم)            | (2)       | 500   | 400/- | سوره روم لقمال السجده                    | (30,31,32)             | 444   | 400/-   |
| سورة التساء                  | (4)       | 870   | 700/- | موده احزاب سيانقا طر                     | (33,34,35)             | 570   | 400/-   |
| سوره النحل                   | (16)      | 334   | 300/- | سورہ کین                                 | (36)                   | 164   | 150/-   |
| سوره بخدا اسرائتل            | (17)      | 396   |       | سوره الصفحة من زمر                       | (37,38,39)             | 450   | 400/-   |
| مورة الكيف وموره مريم        | (18-19)   | 532   | 400/- | سورة مومن في تجده سوره شوري              | (40,41,42)             | 624   | 550/-   |
| سوره لم                      | (20)      | 416   | 350/- | سورة زخرف دخان جاثيه احقاف محمرً         | (43-44-45<br>46-47)    | 520   | 500/-   |
| سورة الاعيآء                 | (21)      | 336   | 300/- | سورة الفتح الحجرات فآالذاريات الطور الجم | (48-49-50<br>51-52-53) | 550   | 500/-   |
| سورة الحج                    | (22)      | 380   | 350/- | 29وال بإره (ممل)                         |                        | 544   | 400/-   |
| سورة المؤمنون                | (23)      | 408   | 400/- | 30وال بإره (تمل)                         |                        | 624   | 400/-   |
| سورة الثور                   | (24)      | 264   | 350/- | شرح جاويدنامه                            |                        | 800   | 1000/-  |
| سورة القرقان                 | (25)      | 389   | 350/- |                                          |                        |       |         |

طنے کا پید: اوارہ طلوع سلام (رجشر فی) 25/B و کلبرگ 2 کل ہور فون نمبر: 4546 454-42-92+ برم ہائے طلوع اسلام اور تا جرحصرات کوان ہدیوں پر تا جراندرعا یت دی جائے گی۔ فراک خرج اس کے علاوہ ہوگا۔

# بنجر يا كستان مين بإغباني اورجنگل كارى

- اغبان ايوى ايشن كاماثود قرآن جى اور باغبانى "
- 🖈 2014ء مری میں باغبانی کی 101 ویں سالگرہ ہے
- ا پاکتان مجرکے باغبانوں زرعی اداروں زرعی یو نیورسٹیوں اور پورے پاکتان کے محکمہ جنگلات اور محکمہ ماحولیات کے دانشور خواتین و حضرات سے برز ورا پیل کی جاتی ہے کہ وہ 2014ء کو

'' بنجر پاکستان میں باغبانی اور جنگل کاری'' کے طور پرمنا ئیں اس سے مندرجہ ذیل فوائد حاصل ہوں گے۔

- 🖈 بنجر ياكتان آباد موگا
- 🏠 بنجر يا كستان ميں باغباني موگ
- 🖈 بنجر یا کستان میں جنگل کاری ہوگی
- الله روزگار کے مواقع پیدا ہوں کے
- 🖈 غربت كے فاتمه ميں مدو ملے گ
- احولیات کے لئے بیمال بطورخاص اہمیت حاصل کرے گا
- ہ جہاں مری کے باغبان اپنی 101 ویں سالگرہ منائیں گے وہاں پورے پاکستان کا ساتھ دیتے ہوئے 2014ء کو باغبانی اور جگل کاری کے طور پرمنائیں گے
- ☆ 100 سالہ پودہ جات میں مری کا آملہ دلی انار نا کھناشپاتی ۔ اخروٹ ۔ ہاڑی ۔ شہوت ۔ بشنگی ۔ پھگواڑی اور ریٹھا کے
  یودے شامل ہیں ۔ لا ہور چڑیا گھر کا برگد کا درخت سوسالہ ہے ۔ دیگر معلومات در کا رہیں ۔
  - (1) ملك حنيف وجد انى صدر باغبان اليوى ايش سنبل سيدال يومرى
  - (2) صينه يأسمين سينترنائب صدر باغبان اليوى ايش فبي سيدال سوباده جهلم
    - (3) تورسادق نائب صدر باغبان ايسوى ايشن ميال چول خانوال
  - (4) واكثر حاد حين نائب صدر باغبان ايسوى ايش بلاك C دره غازى خان
  - (5) طارق ايم ملك شعبه نشر واشاعت باغبان ايسوى ايش جار بان بيومرى
- (6) احدنوازخان تاحيات ممبر باغبان ايسوى ايشن كاؤل كمماوال نوانشمر ايبك آباد



۱۱۱۱۱ دومری قسط راجه عبدالعزيز (دهيركوث آزاد كشمير)

# متحرك نفسيات

### Dynamic Psychology

چہارم۔ وی ابطاء (Mental Retardation)۔ آگان گروہوں میں شامل بیاریوں کی ایک طویل فہرست ہے جن میں چندامراض یہ بیں۔ کبری اور قبل کبری عضوی اختلال ووئی کیفیات ادویات یا منشیات سے متعلق اختلال وؤئی الکحل پر انحصار کی علامت وہ وہات اختلال وؤئی عصور کے بیدا شدہ فعلیاتی خلل اشقاق وؤئی تحسیسی اختلال خط عظمت دما فی گزند کردار کے غیر متذکرہ اضطراب بچپن اور جوائی کے مخصوص جذباتی اضطراب جسمانی بیاریاں جونفسیاتی وجوہات کی بنا پر ہول معمولی وہی پسماندگی اور مخصوص وغیر مخصوص وہ بی پسماندگی وغیرہ وغیرہ دان میں ہرایک فتم کی مزید مختلف اقسام کا بھی ذکر ہے جن کی تعداد سینکٹروں میں ہے۔ اور برقتم کی تفصیلی بحث الگ الگ ہے۔

مثلًا نیوراتی امراض کاتفصیلی مطالعہ کیا جائے تو اس کے تحت تشویش (Anxiety) بے جا خوف (Fobic state) خبط

(Obsession) اجبار (Compulsion) فيطي اجبار (Obsessive Compulsion) اوراغتتا ق (Hyesteria) وغيره جيسي دبني بيارياں آتی ہيں۔ان نفسياتی بياريوں کي تفصيل ميں جائيں تو مزيد دبنی اختلال کا انکشاف ہوتا ہے۔ان دہنی ونفسياتی بیار یوں میں ایک بری بیاری حزن (Fear and grief) کا مرض ہے۔قر آن مجید کے مطابق اللہ نے ہوط آ دم کے وقت فرمادیا تھا کہ انعامات خداوندی کے روال چشمے کوتقسیم کر کے اور تیری اور میری کا سوال پیدا کر کے انسان بلندمقام سے پیت سطح پرتو آ گیا ہے لیکن اس کی پیگراوٹ ابدی نہیں۔ ''ہماری طرف ہے تہمیں راہنمائی (ہمارے رسولوں کی معرفت) ملتی رہے گی۔سوجو بھی اس راہنمائی کا اتباع کرے گا تو وہ لوگ خوف وحزن ہے مامون اور محفوظ ہوجائیں گے''38:2۔ یہاں اتباع ہدایت کا بتیجہ خوف وحزن ہے مامونیت بتایا گیاہے۔خوف عام طور پر بیرونی خطرات اورنقصانات کے احساس کوکہا جاتا ہے اورحزن کے معنی ہوتے ہیں اضردگی، پر مردگ پریشانی عرب اس لفظ کومعاشی پریشانی کے لئے خاص طور پر بولتے تھے۔علم انفس کی تحقیق کےمطابق بھی اکثر نفساتی الجھنوں اوراعصبا بیعوارض کا بنیادی سبب خوف ہے۔اس کےعلاوہ خوف ہےانسانی ذات (نفس) میں انتشار پیدا ہوجا تاہے اوراس کالازی نتیجہ حزن ہوتا ہے۔قرآن پاک نے قوانین خداوندی پیٹی نظام کی بنیادی خصوصیت بدیتائی ہے کداس میں انسان کونہ کسی متم کا خوف ہوگا اور ندحزن ۔'' جو محض توانین خداوندی کی صداقتوں کوشلیم کر کے'ان کے مطابق صلاحیت بخش کام کرے گا تواہے نہ کسی متم کا خوف ہوگا ندجزن ہوگا۔''اے نہ کسی تم کی ناانصافی اور دھاند لی کا خوف ہوگا نہ استحصال کا ڈر 112: 20۔''اے نہ اپنے حقوق میں کمی ياسلبونهب كانديشه وكااورندكي ذلت ورسوائي كاخوف '72:13-جنتي زندگي چاہئاس دنياميں مويا آخرت ميں اس كوكي فتم كا خوف وحزن لاحتى نہيں ہوتا 49: 7 ، 43:68 \_ يكى وہ خوش نصيب ہيں جنہيں اللہ تعالىٰ نے اپنا دوست كہا ہے 62: 10 \_ يعني ''وہ لوگ جواس حقیقت کا اقر ارکرتے ہیں کہ ہمارانشو دنما دینے والا اللہ ہےاور پھروہ اپنے اس اقر ارپر جم کر کھڑے ہوجاتے ہیں کہ دنیا کی كوئى طاقت ان كے يائے استقامت ميں لغزش بيدائيس كركتي" 32-31:31-4

قرآن پاک نے منافقت کونفیاتی مرض قرار دیا ہے 2:10۔ ماہرین نفیات کے مطابق نفیاتی امراض کی کیفیت بیہ ہوتی ہے کہ جب تک ان کی اصل علت (Cause) معلوم نہ ہوجائے نہ صرف ہیر کہ ان کا از الرنہیں ہوتا بلکہ ہر غلط علاج ہے مرض اور بڑھتا ہے جیسے کہ ایک ہم ضلط علی جیس کے جیسے کہ ایک ہم ضلط علی ہے جیسے کہ ایک ہیں اور ہوٹ ان کا اور ایک فراراک (نفیات) کی غلطی یا غلط تھی ہے ہاں لئے اس نفیاتی بیاری سے پیدا ہونے والے کرب واضطراب کوقر آن مجید نے عذاب الیم 2:10 کہہ کر پکارا ہے۔ یعنی بقول پرویز صاحب! ''اگر کفر کا نتیجہ در دیس ہونے والے کرب واضطراب کوقر آن مجید نے عذاب الیم 2:10 کہہ کر پکارا ہے۔ یعنی بقول پرویز صاحب! ''اگر کفر کا نتیجہ در دیس ہے تو منافقت کا نتیجہ در دِجگر''۔ ماہرین کے مطابق خوف وتشویش نیوراتی امراض کی اولین اور سب سے زیادہ تعداد میں پائی جانے والی ضم ہے۔ تشویش کا مریض اپنی زندگی کا زیادہ حصہ کی انجانے خوف میں گزار دیتا ہے۔ بعض اوقات بیخوف وَکھر کوئی مخصوص شکل بھی اختیار کر لیتا ہے' مثلاً اگر کی شخص کو ہروقت بید کھکالگار ہے کہ دوا پی عزیز ترین متاع سے ہاتھ دھو بیٹھے گا تو اس کے اس وہنی عمل کو نیوراتی مضارک کے اس وہنی علیہ کے اس دور تی میں گرانے کے اس وہنی عمل کو نیوراتی مشارک کے مطرب کو اس مید دیکھ کر تشویش پیدا ہوجانا ایک قدر تی عمل ہے اورا پی

بچاؤ کا مناسب بندوبت کرنے کی خاطر ایہا ہونا لازی بھی ہے۔ یہ بیاری کے زمرے میں نہیں آتی۔اس کے برمکس ایک نیوراتی مریض میں کسی حقیقی خطرے کے بغیر تشویش پیدا ہوتی ہے۔اس لئے ماہرین نے نیوراتی تشویش اور عام تشویش میں فرق کیا ہے۔ایک اور فرق ان میں بیہے کہ عام تشویش حالات کے تبدیل ہونے ہے ختم ہوجاتی ہے جبکہ نیوراتی مریض پراس کا کوئی اثر نہیں پڑتا۔

ای طرح بے جاخوف (Phobic state) میں جتلا مریض فرضی چیز وں یا خطرات ہے ڈرنے لگتا ہے۔ مثلاً سرخ پھول دکھیے کر کسی کتاب کا صفح نمبر 19 دکھے کر معصوم چڑیا کی تصویر دکھے کر دیل کی سیٹی کی آ وازس کراو ٹی بلڈنگ سے بنچو کھے یا موٹر کی اگلی سیٹ کر پر بیٹے کر ڈر کر تحر تحر کا بیٹے کی ڈر کر تحر تحر کا بیٹے کی ڈر کر تحر تحر کی بیٹے کی بیٹے کی بیٹے کی اور شدید جذباتی بیجان پیدا ہوتا ہے۔ لیکن اس کا اخراج و ذکا س نامعلوم رہتا ہے اور تئویش کی برجمی ہوئی کیفیت سے انسان پر جذباتی آ سودگی جذباتی آزادی اور جذباتی کیف وانبساطی را بین بالکل بند ہوجاتی ہیں۔ تشویش کی برجمی ہوئی کیفیت سے انسان پر جذباتی آسودگی خدباتی ہوتا ہے نداس پر قابو پانے کی قدرت ہوتی ہے۔ بیٹر ہوجاتی ہیں۔ تشویش کی فاصیت ہی ہیہ ہوئی جذبات کی مورت میں جھنجا اہمت پیدا ہوتی ہوا اور اس کے ذریا اثر منفی جذبات مثلاً بیٹر ہوجاتی ہوتا ہے۔ ایک صورت میں جھنجا اہمت پیدا ہوتی ہوئی جا این کا جامعت اور عداوت و غیرہ کے جذبات پیدا ہونے گئتے ہیں جومزید پر پیشانی کا باعث بیٹر ہیں۔ بیمر بینوانی می خلل و ماغ (Psychosis) کا خطرہ ہوتا ہے۔ اس بیاری کی ورک تھا م کے لئے ضروری ہے کہ ہر عمر کے نار میل جذبات اور تقاضات کا اندازہ کر کے ان کی صحت مند ذکا کی اور نشو ونما کی طرف خصوصی توجد دی جائے۔

اسلط میں پروفیسرساجدہ زیدی نے ایک اور خرابی کا بھی ذکر کیا ہے۔ وہ کہتی ہیں کہ ہماری وہنی نشو ونما کا ایک برا اوسیلہ ہمارا اور اک ہے اور ہمارے اور اسلے ہیں ہوتا ہے۔ یعنی ہم تقریباً لا ادراک ہے اور ہمارے اور اسلے ہوتا ہے۔ یعنی ہم تقریباً لا شعوری طور پرائمیں مدرکات کا انتخاب کرتے ہیں جن ہے ہمیں لگاؤ پیدا ہو چکا ہوتا ہے اور جس کے بارے میں ہمارا شوق و بجس نیا دہ ہوتا ہے۔ انسان کے ذہن پرا گرکوئی فکر چھائی ہؤاگراہے کی سلطے میں تشویش پیدا ہو چکی ہؤاوراس کا جذباتی آ ہنگ مجروح ہو چکا ہوتو وہ عوباً اپنی دلچیں کی چیزوں کا بھی پورے طور پرا دراک نہیں کرسکتا۔ اس کی وجہ سے کہ ذہن تشویش وفکر مندی کے احساسات میں الجھا رہتا ہے وہ پورے طور پر فعال نہیں ہوتا اور اس کی مشاہدہ وادراک کی صلاحیت تشویش وفکر کے پردوں کے پیچھے چھپ جاتی ہے۔ ایسی صورتوں میں خارجی اشیاء اور عوالی کا ادراک عموماً زیادہ مشکل ہوجا تا ہے''۔ پروفیسرساجدہ نے بہاں پرایک اہم اور دور رس تائج کے طرف مختلف قسم کی صورتوں میں خارجی اشیاء اور عوالی کا ادراک عموماً زیادہ مشکل ہوجا تا ہے''۔ پروفیسرساجدہ نے بہاں پرایک اہم اور دور درس تائج کے طال مسلد رکی احداد دوسلاجیتوں کی بنا پر حصول علم اوراس علم کی سطح پر انسانی شعور کا مطالبہ ہوتا ہے کہ وہ حقیقت میں حیث الکل کا ترز دوک کے حارات کی علیہ ہوتا ہے کہ وہ حقیقت میں حیث الکل کا بین معتبائے حقیقت کا علم حاصل کرے علم کی کوئی شاخ مشل علم سیاسیات' عمرانیات' علم معاشیات' علم طبعیات اورعلم کیمیا وغیرہ ہوان کین منتبائے حقیقت کا علم حاصل کرے علم کی کوئی شاخ مشل علم سیاسیات' عمرانیات' علم معاشیات' علم طبعیات اورعلم کیمیا وغیرہ ہوان

تمام علوم کا مبداء ادارک بالحواس (Percepts) اورعقل (Concepts) ہیں۔اب اگر مشاہدہ یا ادراک ہی درست نہیں ہوگا تو لازی طور پرتصورات بھی غلط ہوں گے اور نتیجہ بیہ برآ مدہوگا کہ پوراعلم ہی مشکوک ہوجائے گا جس کی وجہ سے تشویش اور غیر محفوظ بیت کے زیرا اثر مریضا نہ دہنی کیفیت خارجی اشیاء خارجی عوامل اور حقائق کوان کی سیجے نوعیت اوران کے سیجے سیاق وسباق میں بجھنے سے قاصر ہوگ ۔ کیونکہ ان نفسیاتی مریضوں کا دبخی اوراک مسنح شدہ صور توں میں ہوتا ہے۔

ہمیں دِلوں کی ان بیار یوں یا وہ فی ونفسیاتی عوارض کا مشاہدہ کرنے کے لئے کہیں باہر جانے کی ضرورت نہیں۔ہمارے ہاں ڈر خوف تشویش فیر محفوظیت اور دیگر خطرات کی وجہ سے پیدا ہونے والی تمام بیاریاں مشلاً جذباتی تھٹن مریضانہ جذبا تبیت وہی کھکش خوف تشویش فیر مہذب کرداری خلل جنسی عوارض نمشیات کا بے در لیخ استعال شخصیاتی خلل خیرا اجبار جیسے گی دوسر سے نیوراتی یا عصباتی اور وہنی اختلالی عوارض پورے ملک میں پائے جاتے ہیں۔ 19 اگست 2013ء کو دنیا میں یوم اِنسانیت نیوراتی یا عصباتی اور وہنی اختلالی عوارض پورے ملک میں پائے جاتے ہیں۔ 19 اگست 2013ء کو دنیا میں ایم اِنسانیت پوراتی یا سانیت کی بارے میں نشر ہونے والے ایک پروگرام میں بتایا گیا تھا کہ ملک میں جاری دہشت گردی کوٹ مار حکوثتی سطح پر بددیا نتی ونا انصافی نونے والے وہنے ہیں کہا گیا عفریت کی وجہ سے شہر یوں کے وہنی اختلال (Psychoses) میں زبر دست اضافہ ہوا ہے۔ یہ ایسے واضح محقائق ہیں جنہیں محق پرا گینڈا کہہ کرنظرا نداز کردیئے سے مزید خرابی ہوگی۔

نیوراتی و وجنی امراض میں تشویش و بے جاخوف کے علاوہ چند بیاریاں اور بھی ہیں۔ ان میں ایک خیط (Obsession) کی بیاری ہے جس کا تعلق انسان کی سوچ وخیالات ہے ہے۔ ایک عام آ دمی کے ذبن میں غیر ارادی طور پر خیالات آتے رہتے ہیں۔

لیکن انسان کے ذبن میں اگر ایک ہی سوچ یا خیال بار بارآئے اور وہ چاہئے کے باوجوداس سوچ کو اپنے ذبن سے ند نکال سکے تو ایسے شخص کو نفسیات کی سائنسی اصطلاح میں خبطی (Obsessional) شخص کہاجاتا ہے۔ بعض اوقات وار دہونے والے خیالات شخص کو نفسیات کی سائنسی اصطلاح میں خبطی (المحقور بیسی ہر موض اس قدر وراونے بھی ہوسکتے ہیں اور بعض اوقات بالکل لغواور بے سرویا بھی۔ بروقت مناسب علاج ندہونے کی صورت میں بیرمرض اس قدر اختیالات شدت اختیار کر جاتا ہے کہ اس مرض کا شکار دوسرا کوئی کام کرنے کے قابل خبیس رہتا۔ ایک اور نیوراتی مرض جس کا تعلق انسانی کر دار حرکات بار بار کر جاتا ہے کہ اس مرض کا شکار دوسرا کوئی کام کرنے کے قابل خبیس رہتا۔ ایک اور نیوراتی مرض جس کا تعلق انسانی کر دار حرکات بار بار کر رہا ہوں کہ جس اور نیور ہوتا ہے۔ مشلا بار بار صابی سے ہاتھوں کو دھونا 'بیکل کے بٹن کو بار بار اور پر بینچ کرنا۔ بار بار باور کو دوغیرہ وہ شعوری طور پر جانتا بھی ہے کہ اس کے بیا عمال ہے معنی اور نیور نوبی میں تو ایک میں اور نوبی ہوٹی نیور نوبی نوبی انجام دلوار ہی ہے۔ اور نوبی میں تو تا ہے کہ گویا بیگل کوئی ہیرونی یا انجانی قوت اس سے سرانجام دلوار ہی ہے۔ اور نوبی میں تقسیم کیا گیا ہے۔ اس بیاری کی بہت می مختلف علامات ہیں 9۔ اس سے میں انجام دلولوں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ بیا گروہ میں شامل علامات کو دوگر دوموں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ بیا گروہ میں شامل علامات کو افتر اتی رغیل (Obsoociative reaction) کانام دیا

ابنام حافوعيل

گیاہے جس میں حافظہ کھوتا (Amnesia) نسیان گردی (Fugue) اور کثیر تعداد شخصیت جیسے امراض شامل ہیں۔ اور دوسرے گروہ میں شامل علامات کو تحویلی اختتاق (Conversion hysteria) کا نام دیا گیا ہے۔ اس میں ضحفِ اعصاب Neuras) میں شامل علامات کو تحویلی اختتاق (Hypochondria) نیوراتی اضحلال (Neuratic Depression) اعدام شخصیت (Depersonalization Syndrome) اور دیگر دی نی انگال (Other Neurotic Disorders) شامل ہیں۔ ان کے علاوہ دی نی اختلال (Schizophrenia) کی آئے تھ تھیں جس میں انشقاق دی نی چاراقسام اور دیگر کی امراض شامل ہیں۔

نفیاتی بیاریوں کی کئی اوراقسام بھی ہیں جن کا آگے مناسب موقعہ پر تذکرہ ہوتار ہےگا۔ یہاں پر مناسب ہے کہ ان کتابوں کا ذکر کر دیا جائے جن سے نفسیات کے بارے بین زیادہ تر موادلیا گیا ہے۔ ان بین ایک کتاب '' نفسیات' کے نام سے ہے جے چار ماہرین نفسیات جمیر ہاشی 'ناصرہ فاروق' رفیق جعفراور عبدالحمید نے مرتب کیا ہے اوراردوسائنس بورڈ لا ہور نے شائع کیا ہے۔ تقریباً ساڑھے گیارہ سوسفات پر شعتی اس کتاب کے مرتبین کا دعوی ہے کہ اس کتاب بین نفسیات سے متعلق تمام موضوعات کے علاوہ نیا اور تجو بیاق مواد 'نیز نفسیات کے جدیدر جانات اور موضوعات کا اعاط کیا گیا ہے۔ نفسیات پر ایک بہت ہی اہم اور مفید کتاب پر وفیسر ساجدہ زیدی کی''انسانی شخصیت کے اسرارورموز'' ہے۔ آپ پر وفیسر' نفسیات اور تخلیقات کی ایک پرٹ ہیں اور علی گڑھ یو نیورٹی کے شعبہ تعلیم سے صدر شعبہ کی حیثیت سے دیٹا کڑڈ ہو کی تھیں ۔ اس کتاب ہیں'' نفسیاتی عمق کے آ سینے ہیں انسانی شخصیت کی پردہ کشائی کی شعبہ تعلیم سے میں نسانی شخصیت کی پردہ کشائی کی اور محرکات اور انسانی شعور' لاشعور اور اجتماعی لاشعور کی پر اسرار دینا سے پردہ اٹھانے کی کا میاب کوشش کی گئی ہے'' ۔ ایک اور کتاب 'دفسیات' کے نام ہے ہے جس کے مولف ڈاکٹر مجمع عالم ضیاء ہیں اور ملک مجموری اور شازیر رشیدی تالیف کردہ کتاب 'دفسیات' ازشنرا واحد۔ نفسیات' کیام ہے ہے۔ اس منے ہے۔ اور ایک ایم کتاب ''فسیات' ازشنرا واحد۔

نفسیات اور اخلاقی اقد ار یا عقائد (کمی متم کے بھی ہوں) کا بھی آپس میں چولی دامن کا ساتھ ہوتا ہے۔ اقد ارمطلق ہونے چاہئیں یا اضافی اور ان کا سرچشمہ موضوعی یعنی خود انسان ہے یا معروضی یعنی انسان کو بیا قد ارکہیں خارج سے ملتے ہیں؟ ان موضوعات پر فلاسفۂ سائمند انوں کا ہر پن حیا تیات اور نفسیات میں اختلافات پائے جاتے ہیں۔ ایک جماعت کا کہنا ہے کہ انسان ایسا وجود ہے جو صاحب اختیار ہے اس کئے وہ صدافت واخلاقی اقد ارکا خود موجد ہے۔ اقد ارکے لئے اے کہیں باہر دیکھنے کی ضرورت نہیں۔ ان کے معروضی انداز فکر انسانی شخصیت کونظر انداز کر دیتا ہے۔ حق وہی ہے جوموضوع کے لئے حق ہے۔ ایسا نظر پیدر کھنے والوں کا زیادہ ترتعلق موجودیت پندی (Existentialism) کے نظام فکر سے ہے۔ اکثر ماہرین اور فلفی اے ''وجودیت' کہتے ہیں جوعلی عباس جلا پوری کے نزدیک غلط ہے وہ کہتے ہیں کہ وجود ان کا کہنا ہے کہ جلا پوری کے نزدیک غلط ہے وہ کہتے ہیں کہ وجود یا ہماوست ہے۔ اس مکتبہ فکر کے اکثر ترجمان قنوطیت پندی کا شکار تھے۔ کیرک گرد کو

موجودیت کابانی سمجهاجاتا ہے کین اس کے بعض افکار کی پیش قیاس پاسکل (م 1662ء) نے کی تھی۔وہ مریضانہ حساسیت آشفت سری اور یاسیت کے باعث خود زندگی سے ہی تک تھا۔اس کا اپنی منگیتر سے جھڑا ہوگیا تو لڑکی نے کہا جھےتم پر رحم آتا ہے۔ کیرک نے کہا "ایک شریف اور غیور آ دی سب کھ برداشت کرسکتا ہے لیکن ایک بات نا قابل برداشت ہے۔اور وہ ہے رحم" وہ دہشت The) (concept of dread کانفسیاتی اور فد بہیاتی تجوبیر کرتے ہوئے دہشت اور خوف میں فرق کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ خوف تو کسی نہ کسی شئے یا فرد کا ہوتا ہے اور دہشت کا تعلق انسان کے آزادی عمل کی پیداوار ہے۔ جب انسان آزادانی ممل کرنے کا تہیر کر لیتا ہے وہ دہشت کا شکار ہوجاتا ہے۔ لہذا ہر گناہ کے ارتکاب ہے قبل دہشت لازماً موجود ہوتی ہے۔ کیرک بھی معروضیت کے مقابلے میں موضوعیت کوحق وصداقت سجھتا ہے۔ 'ایک موجود تنفس صرف اپنی موجودگ کا بی علم حاصل کرسکتا ہے۔اس کے لئے ضروری ہے کہ موضوع ای موضوعیت ہی میں کھوجائے'وہ واضح اعلان کرتا ہے کہ' میراانتخاب اور فیصل پیخص ہے کوئی ذات مطلق میرے لئے کسی قتم کا فيصلنهين كرسكتى \_ يقينا الله تعالى في انسان كواختيار واراده ديا مواب ليكن بدكهنا تو مبالغه آرائي كرؤ مرب ميس آتا بكد موضوع بي حقیقت ہاورحقیقت ہمیشہ موضوع ہی میں ہوتی ہے'' \_ کیرک کا خداا ہے وجود کے لئے انسانی موضوع یا موجود گی کامختاج ہے۔ سورین کیرک گرد کے نزدیک سائنس جومعروضی استدلال ہے کام لیتی ہے غلط ہے کیونکہ صرف موضوعی انداز فکر ہے انسانی مسائل اورعقدوں کوحل کیا جاسکتا ہے۔اس نے زندگی کو کھوکھلی اور لغوقر اردے کرستر سال زندہ رہ کرانتظار کرنے کے بجائے مشورہ دیا ہے کہ'' کیوں نہاس زندگی کا فوری طور پر خاتمہ کر دیا جائے''۔ زندگی کے بارے میں اس نوع کی تحریروں ہے بعض ماہر نفسیات نے اے ' پڑمردگی کے جنون' (Affective Psychosis) کامریش قراردیا ہے۔

جبریل مارسل ہائی ڈگراور ژال پال سارتر بھی کیرک کے مقلدین میں سے ہیں۔سارتر 1905ء میں فرانس میں پیدا ہوتا ہے۔
انسانی زندگی کو وہ بھی افواور ہے معنی بجھتا ہے۔اس کے نزدیک 'اپنے آپ کو معنویت عطا کرنے کا ایک ہی طریقہ ہے اور وہ ہیے کہ
عدم سے کا اللہ آزادی کا اقدام کیا جائے۔ چنا نچا انسان کی آزادی اس کے ذات کے عدم سے ہی معرض وجود میں آتی ہے''۔اس کے
خیال میں عدم ہی وجودِ مطلق ہے۔اس کا بی بھی کہنا ہے کہ ''میں وہ ہوں جونہیں ہوں اور میں نہیں ہوں جو ہوں''۔اس طرح سارترکی
مابعد الطبعیات میں منفی رنگ پیدا ہوگیا ہے۔وہ انسان لیندی (Humanism) کو سب سے بڑی قدر بھتا ہے۔اس انسان دوتی کو
سامنے رکھ کروہ کہتا ہے بھی ہمارا ہیومنزم ہے جس ہے ہم انسان کو یا دولاتے ہیں کہ سوائے انسان کے کوئی اس کے لئے قانون ٹہیں بنا
سامنے رکھ کروہ کہتا ہے بھی ہمارا ہیومنزم ہے جس ہے ہم انسان کو یا دولاتے ہیں کہ سوائے انسان کے کوئی اس کے لئے قانون ٹہیں بنا
سامنے رکھ کروہ کہتا ہے بھی ہمارا ہیومنزم ہے جس ہے ہم انسان کو یا دولاتے ہیں کہ سوائے انسان کے کوئی اس کے لئے قانون ٹہیں بنا
سامنے رکھ کروہ کہتا ہے کہا جو جود ہے انکار کردیا ہے تا کہ انسان خود انسان کے لئے وجود مطلق بن جائے''۔سارتر کی ہیا جس بڑی
انسانوں پرظلم وستم تو ڈنے کی کھلی چھٹی ال جائے۔اس میں انسانی نفیات کا بڑا عمل دخل ہوتا ہے۔سارتر نے کہا' میری آزادی ہے معلوم
سامنے رائے کی جو وجود ہوتی ہے کہ بید قدروں کی اپنی کوئی بنیا دئیوں کہنی دینو ٹوئیں ہے''۔اس پرعلی عباس یوں تقید کرتے
ہیں۔'' یہ بات موجب جرت ہے کہ آزادی کا وہ تصور جس کی اپنی کوئی بنیا دئیوں کی بنیاد کیو بین میں سائل ہے'۔

ان قلاسف پہلے والٹیئر 'لامتری' دیورواور ہولیان وغیرہ نے عقل وخرواور سائنس پرکائل اعتاد کا اظہار کرتے ہوئے ہیا سندلال پیش کیا تھا کہ چونکہ عشل انسان کو حیوانات سے ممتاز کرتی ہاں لئے تنہاعقل ہی تہذیب و تبدن کی اساس ہے۔ بات کسی حد تک درست ہے لیکن خو تعقل انسان کو حیوانات سے ممتاز کرتی ہاں ایکی تک اِرتقائی منازل میں ہاس لئے بیتی و باطل 'خیر و شراور فلط یا صحیح کا معیار بیس بن سکتا۔ ارادیت پیندی کا مشہور شارح فریڈرک نطشے 1844ء بھی بھی کہتا ہے کہ' صدافت اٹل امر نہیں بلکہ اضافی اور تغیر پنیر ہے''۔ خیروشرکا معیار بیہ ہے کہ' جو کچھ بھی تو ت سے ظاہر ہووہ خیر ہے اور جو کنروری سے ظاہر ہووہ شرہے''۔ وہ اپنی ایک تھنیف ''بقول زردشت' میں کہتا ہے۔''خدا مرچا (نموذ باللہ ) ایسافوت الانسان خدا تیراسب سے برداخطرہ تھا۔ وہ قبر میں گیا آئے ہیئے''۔ وہ اپنی ایک تھنیف دوسرے رو مانیوں یا ارادیت پندوں کی طرح نطشے کا اساس خیال بھی بھی ہے کہ''جذبات ہمارے لئے نصب انعین معین کرتے ہیں اور عقل ان کے حصول کے لئے وسائل فراہم کرتی ہے''۔ خود ہماری درس گا ہوں میں بھی اقدار کو جذبات اور رویوں کی حیثیت سے متعارف کرایاجا تا ہے (نقلیم کرتی ہے۔' خود ہماری درس گا ہوں میں بھی اقدار کو جذبات اور رویوں کی حیثیت سے نظر بیتھا کہ ان کو انسان خود متعین کرتا ہے۔ بیا یک مختصر ساجائزہ اس مکتبہ فکر کا ہے۔ جوانسانی تہذیب و تمدن یا انسانی ذات کی نظر بیت کا رہ بیانی کو ضروری ہیسے ہیں۔ ان کے بیکس ان فلاسفہ سائنسدانوں یا کئی کہ می خارجی راہنمائی کی خارجی دراس کے مکر ہیں۔ ان کے بیکس ان فلاسفہ سائنسدانوں یا دانشوروں کا ایک مکتبہ فکر ہیں جوانسان کی راہنمائی کے لئے خارج سے ہدایت کو خروری ہیسے تیں۔ لیکن ان کے کرے پہلے مناسب کے کر آن بائی کہ کامؤ قف بھی میں اپنی بجوادواستعداد کے مطابق بیان کردوں۔

حضرت علامہ اقبال کے نزدیک قدیم ہونانی فلاسفہ کا طریق کارقیاس (Deductive) تھا۔ یہ حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وہ مرح وجود مبارک ہے جن پر زندگی کے علم وحکمت کے وہ تازہ سرچشم منکشف ہوئے جواس کے آئندہ رُخ کے عین مطابق سے لبذا علامہ وجود مبارک ہے جن پر زندگی کے علم وحکمت کے وہ تازہ سرچشم منکشف ہوئے جواس کے آئندہ رُخ کے عین مطابق سے حتل کے تجرباتی کے نزدیک اسلام کا ظہور ہے۔ عقل استقرائی اور تجرباتی استقرائی اور تجرباتی استقرائی اور تجرباتی استقرائی اور تعضر بھی طریق کے بارے میں علامہ پرویز تکھتے ہیں۔ ''نزول قرآن کے بعد عقل کے استجرباتی طریق کو جائے اور ہوئے جارہ ہیں۔ شامل ہوجا تا ہے وسائل نشرواشاعت کی ہم گیریت کی وجہ ہے قرآنی حقائق بھی فضائے عالم میں عام ہو چکے اور ہوئے جارہے ہیں۔ فلا ہر ہے کہ انسانی فکر' شعوری یا غیر شعوری طور پر ان سے متاثر بھی ہور ہی ہے۔ اس کا متبجہ بیر ہے کہ عقل اپنے تجربات سے پہلے جس مقام تک صدیوں میں جا کرچینی تھی اب وہ نسبتا قلیل ترین عرصہ میں پہنچ جاتی ہے۔ لہذا (جیسا کہ میں نے حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ متام کی سیرت طیب پرمشتل اپنی تصنیف" معراج انسانیت' میں لکھا ہے ) علی روس الاشہاد کہا جا سکتا ہے کہ برم ہستی میں جہاں کوئی بھول مہتا دکھائی دیتا ہے وہ اس جان کہ ہے وہ اس آئی قبید ہیں منت ہے۔ رح

هر کجابینی جهانِ رنگ و بو ..... آ تکداز خاکش بروید آرز و یاز نورِ مصطفقاً اورابهاست ..... یا منوز اندر تلاشِ مصطفیاً است

اقداراورا حکامات کے بارے میں قرآن کریم میں بنیادی اصول بید یا گیا ہے کہ''اللہ کے سواکوئی بھی صاحب اقتدار نہیں اس لئے ای کی طرف ہے دیئے گئے احکامات اور اقدار کی محکومیت اختیار کی جائے۔ ''ہم نے تمہاری طرف بیضابط قوانین نازل کیا ہے جس میں خود تمبارے شرف وعظمت کا راز پوشیدہ ہے اگرتم ذراعقل وبصیرت سے کام لے کراس کو سیحنے کی کوشش کروتو تم پر واضح ہوجائے گا کہاس پھل اس کی پیروی کرنے ہے تہیں بلندیاں اور سرفرازیاں حاصل ہوں گی۔اوراگراس کے بتائے ہوئے احکامات کی خلاف ورزی کی تو تم بھی ای طرح تباہ وبرباد ہوجاؤ کے جس طرح ہم نے تم سے پہلے کتنی ہی قوموں کو برباد کر دیا 21-10:11''۔ برطرف ہے کٹ کرای کے احکامات اور قوانین کی پیروی کرو۔اس کی اتباع اوراطاعت میں کسی اور کے قوانین و فيط شامل ندكرويعي شرك ندكرو" 30:31" \_" تمام اختلاني امور ك فيط احكامات اللي كمطابق كرو 105:4" \_" نوع انساني ك لي ضابطه خداوندى سے بہتر اوركوكي ضابط توانين نيس 5:5" -" خداكا قانون اس قدر بلنداوعظيم المرتبت ب كدكوكي اورقانون اس سے بہتر ہوبی نبیں سکت 31:30" ۔ جولوگ قوانین خداوندی کا اجاع کرتے ہیں وہ ہرتنم کی تخریب مے محفوظ بھی رہتے ہیں اور انہیں ان کی محنت کے بھر پورنتائج بھی ملتے ہیں۔ بیقا نون سرتا پاحقیقت وصدافت پرمٹی ہے قرآن پاک میں وہ سب پھھآ گیاہے جو انسانوں کی راہنمائی کے لئے ضروری ہے 35-30:30" وہ الصلاۃ کوقائم (Establish) کرتے ہیں اور جو پچھانہیں قوانین خداوندی کے تحت حاصل ہوتا ہے اے تمام ضرورت مندوں کے لئے کھلا رکھتے ہیں3:2 \_ بعنی صلاۃ اورمعاشیات میں مجر اتعلق ہوتا ہے۔اسلام کےمطابق جہاں بھی مسلمان اقتدار میں ہوں وہاں انسانی معاملات سے متعلقہ اور غیر متعلقہ تمام شعبے قرآنی اصول واحكامات كےمطابق مونے لازى بيں 22:41 في 22:55 اى لئے اقامت صلوۃ اورايتائے زكوۃ كا تذكرہ زيادہ ترايك ساتھ كيا گیا ہے۔اجماعی معاملات میں باہمی مشاورت کا تھم بھی اقامت صلوۃ کے ساتھ منسلک ہے۔42:38 راصلوۃ اور معاشیات کے باہمی تعلق کو حضرت شعیب کے تذکرے میں بوی خوبصورتی ہے بیان کیا گیاہے جہاں منکرین ان کی نماز پراعتراض کرتے ہوئے کہتے میں۔''اے شعیب! بیتمباری صلوۃ کس متم کی ہے جو رکہتی ہے کہ ہم ان معبودوں کوچھوڑ دیں جن کی پرستش ہمارے آباؤاجداد کرتے ملے آرب ہیں۔اور بیک ہم اینے مال ودولت کو بھی اپنی مرضی کے مطابق خرچ ندکریں۔ بوی عجیب نماز ہے "11:87۔

(جارى ہے)

☆....☆....☆

### ضرورتِ رشته

ایک بیٹی جس کی عمر 27 سال ہے۔ تعلیم ایم۔اے اور مناسب قد وقامت کی حامل ہے کے لئے موزوں رشتہ ترجیحا قر آئی فکر اور جٹ فیملی ہے مطلوب ہے۔ضرورت منداحباب درج ذیل نمبر پر رابطہ فرما کتے ہیں۔رابطہ 0304-0086248

قطدوم

ملک منظور حسین کیل \_ بھکر 0332-7636560 mhleeladv@yahoo.com

## پرویز صاحب کانظریه ءحدیث وسُنّت

حدیث صرف وہی سیجے ہے جو قرآن کریم کے خلاف نہ ہو کیونکہ تصور بھی نہیں کیا جاسکتا کہ حضور کریم علیہ کا کوئی قول یا عمل قرآن کے خلاف ہوسکتا ہے۔البتہ حدیث وسُنت وسُنت وسُنت و تی یا وی کی کوئی فتم نہیں کیونکہ وی کے سیجے اور غلط ہونے کو تو زیر بحث لانے کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا جبکہ احادیث وسُنت کی صحت ہمیشہ زیر بحث رہی ہے۔

معیارِ حدیث؛ ۔قرآن نہ کہ انسان:۔قرآن کریم ہرتصور، ہرنظر بیاور ہرمل کے چیج یا غیر سی ہونے کا عالمگیر معیار ہے۔ کی حدیث یاسنت (عملِ رسول علیہ کا کی صحت کا معیار بھی قرآن کریم ہے۔ جوروایت بطور حدیث وسنت انسانوں (اسماءالرجال) کی شہادتوں کی بناء پرضعیف یا غیر سیج بھی جاتی ہے، اگر وہ خلاف قرآن نہ پائی جائے تو وہ دراصل سیج اورقوی حدیث قرار پائے گی۔ جبکہ ایک روایت جے انسانی شہادتوں کی بناء پرقوی اور سیج قرار دیاجا تا ہے، اگر وہ خلاف قرآن پائی جائے تو اُسے کی صورت میں حدیث یا سعتِ رسول علیہ تسلیم نہیں کیا جا سکتا، خواہ اُس کے بارے میں کہا جائے کہ کسی ''مزاج شاسِ رسول (سیالیہ نے)' یا تقدراویان کی ایک کیر تعداد نے اے تواز سے بیان کیا اور سیح قرار دیا ہے کیونکہ معیارِ صحت کی انسان کی ذاتی رائے یا انسانوں کی اکثریت یا اقلیت یا تواز وغیرہ نہیں بلکہ اعلیٰ ترین معیارِ صحت قرآن کریم ہے (موہ لف)۔

(مولانا) ابوالکلام آزاد: \_طلوع اسلام اکتوبر۱۹۷۴ء \_ص ۱۳۰ \_"روایات کے متعلق سیح موقف وہی ہے جے (مولانا) ابو الکلام آزاد (مرحوم) نے ان الفاظ میں بیان کیا ہے: \_"روایات کی قسموں میں سے کتنی ہی بہترقتم کی کوئی روایت ہو، بہر حال ایک غیر معصوم رادی کی شہادت سے زیادہ کچھ نہیں \_اور غیر معصوم کی شہادت ایک لمحہ کے لئے بھی بقینیات ویذیہ کے مقابلہ میں تسلیم نہیں کی جائتی۔ جمیں مان لینا پڑے گا کہ بیاللہ کے رسول کا قول نہیں ہوسکتا۔ بقینا یہاں راویوں سے فلطی ہوئی ہے اور ایبا مان لینے سے نہ تو

آسان بھٹ پڑے گا اور نہ زمین شق ہوجائے گی۔' (ترجمان القرآن ۔ جلد دوم ص۔ ۵۰۰ ۔ شائع کردہ مکتبہ برہان ۔ وہلی )۔

مولا ناحسین احمد مدفی کا عقیدہ: ۔ طلوع اسلام جون ۱۹۷۸ء ص۔ ۵۳: ' قرآن کر یم جناب رسول عظیات سے قواتر أمنقول

ہے ۔ یعنی اس کونقل کرنے والے ہرزمانہ میں اس قدر نفوی کثیر رہے جن میں جھوٹ ہولئے یا فلطی کرنے کا احمال باتی نہیں رہتا۔ اس

لئے قرآن کر یم کا محکر کا فرہ ہواں اس کو مانیا عقلاً ورنقل ضروری ہے۔ اس کے ماسوا اور احادیث خواہ قد سیہ ہول یا غیرقد سیہ ان کے نقل کرنے والے اسے کثیر نفوی نہیں جی اس کے ماسوا اور احادیث خواہ قد سیہ ہول یا غیرقد سیہ ان کے نقل اور ان کا محکر کا فرنہ ہوگا۔' ( مکتوب شیخ الاسلام حسین احمد دنی صاحب ۔ جلداول ۔ ص۔ ۱۵۰ ۔ مطبوعہ استقلال پر ایس لا ہور )۔

محکر کا فرنہ ہوگا۔' ( مکتوب شیخ الاسلام حسین احمد دنی صاحب ۔ جلداول ۔ ص۔ ۱۵۰ ۔ مطبوعہ استقلال پر ایس لا ہور )۔

مولا نا سندهی (مرحوم): \_طلوع اسلام مارچ ۱۹۷۸ء \_ص ۱۳۵۰ \_ ۱۳۵۰ و کی موجودگی میں بھی یمکن نہیں کہ یہ حضرات

دسنت کا کوئی شغق علیہ مجموعہ پیش کرسکیس لیکن اس ہے آپ بینہ بجھ لیس کدان حضرات کے پاس احادیث کا کوئی ایسا مجموعہ ہو سب کے نزد یک شغق علیہ ہے۔ قطعا نہیں ۔ احادیث کے بشار مجموعے ہیں \_مولا نا سندهی (مرحوم) کے الفاظ میں : میں نے شخ عبدالحق محدث دہلوی (متونی ۱۵۰ اھ) کے مقدمہ مشکواۃ میں جب یہ صفحون دیکھا کہ بچپاس کے قریب حدیث کی کتابیں ہیں ۔ جن میں محتج اور غیر مجمع کی گئی ہیں اور شخ صاحب نے ان سب کوایک درجہ پر رکھا ہے ۔ وہ صحاح ستہ میں مجمع کا طور وایات کا اختلاط میں طرح مانے ہیں جس طرح باقی کتب میں ۔ تو میرے دماغ پر ایک پریشانی طاری ہوگئی۔ (مقام حدیث وجلد اول ۔ پہلا ایک طرح مانے ہیں جس طرح باقی کتب میں ۔ تو میرے دماغ پر ایک پریشانی طاری ہوگئی۔ (مقام حدیث ۔ جلد اول ۔ پہلا ایک برایک ۔

علاً مشبلی نعمانی ": مندوستان کے عالمی شہرت یا فتہ محقق مورخ علا مشبلی نعمانی " کی تعارف کے عتاج نہیں۔ اُنہوں نے اپنی مشہور زمانہ تصنیف" الفاروق" کے باب "امامت اوراجتہاذ" میں لکھا ہے کہ حضرت عراّ احادیث کے بارے میں کس قدراحتیاط برستے تھے: " میں اس موقع پرخود کچھند لکھوں گا بلکہ بڑے برئے حد شین نے جو پچھ لکھااس کوفقل کر کے فظی ترجمہ کروں گا۔ علا مہذبی نے جن سے بڑھ کران کے بعد کوئی محدث نہیں گزرااور جو حافظ ابن ججروسخاوی وغیرہ کے شخ الثیون ہیں تذکرہ الحفاظ میں حضرت عراق کے حالات میں لکھتے ہیں کہ:۔ (عربی متن دیا ہوا ہے ، یہاں صرف ترجمہ دیا جا رہا ہے )۔ یعنی حضرت عراس ڈرے کہ صحابہ " کے حالات میں لکھتے ہیں کہ:۔ (عربی متن دیا ہوا ہے ، یہاں صرف ترجمہ دیا جا رہا ہے )۔ یعنی حضرت عراس ڈرے میں عالمی میں محابہ کو تھم دیتے تھے کہ رسول عقیقے سے کم روایت کریں تا کہ لوگ حدیث میں مشغول ہو کر قرآن کے یاد کرنے سے عافل نہ ہو جا کیس قرظہ بن کعب سے روایت ہے کہ جب عراق نے ہم کوعراق روانہ کیا تو خود مشایعت کو نظے اور کہا کہ تم کو معلوم ہے کہ میں کیوں تہارے ساتھ ساتھ ساتھ تا تاہوں؟۔ لوگوں نے کہا ہماری عزت بڑھانے کو فرمایا ہاں، مشایعت کو نظے اور کہا کہ تم کو معلوم ہے کہ بیں کیوں تہارے ساتھ ساتھ تا تاہوں؟۔ لوگوں نے کہا ہماری عزت بڑھانے کو فرمایا ہاں،

علا مدا قبال اورحدیث: پرویز صاحب علا مدا قبال کنظریات سے متاثر ہیں۔ وہ حدیث کے بار سے ہیں بھی فکر اقبال سے استفادہ کرتے ہیں۔ فقد کے بار سے ہیں اقبال کے مشہور خطبہ کا ذکر کرنے کے بعد 'احادیث کی قانونی حیثیت' پر لکھتے ہیں: ''یہاں تک بحث فقد کے متعلق تھی ۔ لیکن اس سے کہیں نازک مقام وہ ہے جہاں احادیث کا سوال سامنے آتا ہے۔ فقد کی نسبت وہ پھر بھی غیراز انبیاء حضرات کی طرف ہوتی ہے، لیکن جب بات ان ارشادات واعمال کے متعلق ہوجن کی نسبت رسول اللہ علیہ کی طرف کی جائے ، توان کی بابت بید کہنا کہ اسلامی مملکت ان میں بھی تبدیلی کر کتی ہے، بہت بڑی جراءت کا متقاضی ہے۔ مبداء فیض کی بیانتہائی کرم گستری تھی کہ اس نے علا مدا قبال کو اس میں کو کھتے ہیں:۔ خطبہ میں ) بڑی تفصیلی گفتگو کی ہے۔ اس باب میں وہ لکھتے ہیں:۔

ا حادیث کی قانونی حیثیت: ۔ ''احادیث کی دوسمیں ہیں۔ایک وہ جن کی حیثیت قانونی ہے اور دوسری وہ جوقانونی حیثیت نہیں رکھتیں۔اوّل الذکر کے بارے میں ایک بڑاا ہم سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ وہ کس حد تک ان رسوم ورواج پر مشتمل ہیں جواسلام سے پہلے عرب میں رائج تنے۔اور جن میں سے بعض کورسول اللہ علیات نے علی حالہ رکھا اور بعض میں ترمیم فرما دی۔ آج یہ مشکل ہے کہ ان چیز وں کو پورے طور پر معلوم کیا جا سکے۔ کیونکہ ہمارے متقد مین نے اپنی تصانیف میں زمانہ قبل از اسلام کے رسوم ورواج کا زیادہ ذکر نہیں کیا۔نہ ہی یہ معلوم کرناممکن ہے کہ جن رسوم ورواج کورسول اللہ علیات نے علی حالہ رکھا (خواہ ان کے لئے واضح طور پر تھم دیا ہویا و لیے ہی ان کا استصواب فرمایا ہو ) آئیس ہمیشہ کے لئے نافذ العمل رکھنا مقصود تھا۔ اس موضوع پر شاہ ولی اللہ نے بڑی عمدہ بحث کی ہے جس کا خلاصہ میں یہاں بیان کرتا ہوں۔شاہ صاحب نے کہا ہے کہ پینجبرانہ طریق تعلیم یہ ہوتا ہے کہ رسول کے احکام ان لوگوں کے عادات واطوارا وررسوم ورواج کوخاص طور پر طوظ در کھتے ہیں جواس کے اق لین مخاطب ہوتے ہیں۔ پینجبرکی تعلیم کا مقصد یہی ہوتا ہے کہ مقصد یہی ہوتا ہے کہ ویا۔

وہ عالمگیراصول عطا کردے لیکن نہ تو مختلف قوموں کے لئے مختلف اصول دیئے جاسکتے ہیں اور نہ ہی انہیں بغیر کسی اصول کے چھوڑا جاسکتا ہے کہ وہ اپنے مسلک زندگی کے لئے جس فتم کے اصول چاہیں وضع کرلیں۔ لبندا، پیغیبر کا طریق بیہ وہ تا ہے کہ وہ ایک خاص قوم کو تیار کرتا ہے اور انہیں ایک عالمگیر شریعت کے لئے بطور خمیر استعمال کرتا ہے۔ اس مقصد کے لئے وہ ان اصولوں پر زور دیتا ہے جو تمام نوع انسانی کی معاشرتی زندگی کو اپنے سامنے رکھتے ہیں۔ لیکن ان اصولوں کا نفاذ اس قوم کے عادات و خصائل کی روشنی میں کرتا ہے جو آس وقت اس کے سامنے ہوتی ہیں اور چونکہ ان احکام اُس وقت اس کے سامنے ہوتی ہیں اور چونکہ ان احکام کی اوا کیگی بجائے خویش مقصود بالذات نہیں ہوتی ، انہیں آنے والی نسلوں پر من وعن نافذ نہیں کیا جاسکتا۔

ا مام الوحنيفةً: - غالبًا يمي وجر حى كدامام اعظم الوحنيفة في (جواسلام كى عالمكيريت كى خاص بصيرت ركھتے تھے ) اپني فقد كى تدوين میں حدیثوں سے کامنیس لیا۔انہوں نے تدوینِ فقد میں انتسان کا اصول وضع کیا جس کامفہوم بیہ ہے کہ قانون وضع کرتے ہوئے ا بنے زمانے کے نقاضوں کوسامنے رکھنا جا بہتے ۔اس سے احادیث کے متعلق ان کے نقطہ ونظر کی وضاحت ہوجاتی ہے۔ یہ کہاجا تا ہے کہ امام ابوصنیفڈنے تدوین فقد میں احادیث ہے اس لئے کامنہیں لیا کدان کے زمانہ میں احادیث کے کوئی باضابطہ مجموعے مرتب نہیں ہوئے تھے۔اوّل توبیکہنا ہی درست نہیں کہ اُن کے زمانے میں احادیث کے مجموعے موجود نہیں تھے۔امام مالک اورز ہر گا کے مجموعے اُن کی وفات سے قریب تمیں سال پہلے مرتب ہو چکے تھے۔ لیکن اگر بیفرض بھی کرلیاجائے کہ بیمجموعے امام صاحب تک پہنچ نہیں پائے تھے یاان میں قانونی حیثیت کی احادیث موجودنہیں تھیں ،تو اگرامام صاحبؒ اس کی ضرورت سجھتے تو وہ احادیث کا اپنا مجموعہ مرتب فرما سکتے تھے،جیسا کہ امام مالک اوران کے بعد امام احمہ بن خبل ؓ نے کیا تھا۔ اِن حالات کی روشنی میں، میں بھی ہے بھتا ہوں کہ ان احادیث کے متعلق ،جن کی حیثیت قانونی ہے،امام ابوحنیفہ کا بیطر زعمل بالکل معقول اور مناسب تھااورا گرآج کوئی وسیج النظر مقنن بیکہتا ہے کہ احادیث ہمارے لئے من وعن شریعت کے احکام نہیں بن سکتیں تو اُس کا پیطر زعمل امام ابوصنیفہ "کے طرزعمل کے ہم آ ہنگ ہوگا، جن کا شارفقہءاسلامی کے بلندترین مقنین میں ہوتا ہے۔''احادیث کے متعلق امام ابوحلیفہ" کا پیطر زعمل اورعلا مدا قبال کی طرف سے اس کی تائد ،قرآن کریم کی تعلیم کے عین مطابق تھی۔ دین کے اصول حضور نبی اکرم عظیم کوخدا کی طرف سے بذریعہ وحی عطا ہوئے تھے۔ان میں کی قتم کے تغیروتبدل کا سوال پیدائبیں ہوتا تھا۔لیکن دین کے ان اصولوں پڑمل پیرا ہونے کے طور طریقے ،بذر بعیدوجی متعین نہیں موئے تھے۔اُن کے متعلق حضور علی ہے وحکم خداوندی تھا کہ:۔ شاور گھٹر فی الکٹر (159:3)۔ 'ان کانتین اپنے رفقاء کے ساتھ مشورہ ے کیا کرو۔'اب ظاہرے کہ جوامور باہمی مشاورت سے طے بول، وہ''وئ'' کی طرح ابدی اور غیرمتبدل نہیں ہو سکتے حضور علیہ نے بھی ان جزئیات کوصحابی<sup>ٹ</sup>ے مشورہ سے طے فرمایا اور حضور علیقہ کے بعد جماعت مونین کے متعلق بھی کہا گیا کہ:۔ **والعر ہُمْر شوا**ری ينتفغر (42:38)-"ياية معاملات باجى مشاورت سے طركري كے-"بيطريق عمل دورخلافت راشده يس جارى رہا۔أس وقت تک بدبات کی کے حیطہ خیال میں بھی نہیں تھی کہ بدفیطے ابدی اور غیر متبدل رکھے جائیں گے۔ بدتصور خلافت راشدہ کے باتی ند

رہنے کے بعد پیدا ہوا۔احادیث رسول اللہ علیہ واوران کے مطابق صحابہ کے عمل ) کوابدی طور پرغیر متبدل قرار دینے کا تصورامام ما لك اورأن سے كہيں برھكرامام شافع نے چش كيا تھا۔۔۔اس مسلك پرامام ابوصنيفة نے كڑى تنقيد كى۔اور "قياس" كوقانون كاماخذ قراردیا۔ ' قیاس' ےمراد ہے کی تھم یا فیصلہ کوعقل وبصیرت کی روے اُس سے ملتے جلتے حالات پرمنطبق کرنا۔۔۔علا مدا قبال اُن کی اس نزاع پر گفتگو کرتے ہوئے امام مالک اور امام شافئ کے متعلق لکھتے ہیں: ۔ "انہوں نے اینے آپ کو صرف ان نظائر کے دائرہ میں محدود کرلیا جوعبد رسالتمآب علی اورعبد صحاب میں وقوع میں آئے تھے۔اس سے اُن کی نگاہ کا دائرہ بہت تک ہوکررہ گیا۔اُنہوں نے بات تو یہاں سے شروع کی تھی کہ اہمیت تھوں واقعات کو حاصل ہے لیکن انہوں نے (ایک خاص دور کے ) تھوی واقعات کوابدی اورغیرمتبدل سجھلیا،اورخاص واقعات مے متعلق احکام کواس قتم کے ملتے جلتے واقعات پرمنطبق کرنے کے لئے قیاس سے شاذ ونا درکام لیا۔ان کے برعکس،ان کی سخت تقیدی مذہب حنفیہ کے لئے (ایک اور رنگ میں) بڑی مفید ثابت ہو کیں۔اس سے انہوں نے محسوس كرليا كهاصولي قانون سازى كى تعبير ميس، زندگى كى حقيقى (واقعاتى )نقل وحركت اورتنوع كونظراندازنبيس كرناچا بيئے \_ يهى وجه بے كه امام ابو حنيفة كالمتب فقه، جس نے ان مباحث كے نتائج كواچھى طرح جذب كرلياتها، اپنے خاص الخاص اصولِ فقد ميں بالكل آزاد ہے اور و گیر نداہب فقد وتشریح کے مقابلہ میں، حالات سے مطابقت کی بڑی صلاحیت اپنے اندر رکھتا ہے۔'' اور اس کے بعد وہ کہتے ہیں کہ:۔''دلیکن جائے جیرت ہے کہ موجودہ خفی علاء نے ،خودا پنے کمتب فقہ کی روح کے خلاف،امام ابوحنیفہ اوران کے رفقاء کے فیصلوں کوابدی اورغیرمتبدل قرار دے رکھا ہے، بعینہ ای طرح جس طرح امام ابوحنیقة پر تقید کرنے والوں نے ان فیصلوں کوابدی اورغیر متبدل قرارد بے لیا تھا جوعبدرسالتمآب علی اور صحابہ میں پیش آ مدہ مقدمات کے سلسلہ میں نافذ ہوئے تھے۔'' (طلوع اسلام مکی ۱۹۷۸ء صفح نمبره ۳۸ )۔

جسٹس عبدالرحیم: ۔۔۱۹۱۱ء میں مدراس ہائی کورٹ کے جج جناب عبدالرحیم (مرحوم) نے اپنی مشہورانگریزی کتاب (محمدُن جورس پروڈنس) میں حضرت امام ابوحنیفہ کے بارے میں (ص۔۲۵پر) لکھا کہ:۔۔'' کہا جاتا ہے کہ انہوں (امام صاحب) نے اُس وقت کے مرقبے (بہت بڑے) ذخیرہ ءاحادیث میں سے صرف اٹھارہ (۱۸) احادیث پڑمل کرنے کو (Felt justified) مناسب اور سیح محسوس کیا۔'' (موءلف)۔

محترم غامدی صاحب: \_طلوع اسلام اگت٢٠١٣ هـ ص-١٣١ ـ ترکی کے اہلِ علم حدیث کی کتابوں پر نظ سرے سے نظر ڈال کر صحیح اور غلط احادیث کو الگ الگ کرنے کی کوشش کررہے ہیں۔ اس پراہلی علم حضرات اپنے اپنے تبعرے کررہے ہیں۔ محترم جناب جاوید احمد غامدی صاحب (موجودہ دور کے ایک روش خیال عالم اور موء لف کے اُستادِ محترم) نے روز نامہ '' و نیالا ہور''مور خدمہ استارہ محترم) نے روز نامہ '' و نیالا ہور''مور خدمہ کا حدالے کا سام میں حدیث کی تدوین جدید'' کے عنوان سے اپنی رائے دی ہے کہ: حضور کریم علیہ کا

اسوہ وحنہ "جم تک کس طرح کہنچا ہے؟۔تاریخ بتاتی ہے کہ اے حدیثوں کی صورت میں سب سے پہلے صحابہ نے لوگوں تک پنجایا۔ پھر جن لوگوں نے بیرحدیثیں اُن ہے نیں ،انہوں نے دوسروں کوسنا نئیں۔ بیز بانی بھی سنائی کئیں اوربعض او قات لکھ کر بھی دی تکئیں۔ایک دونسلوں تک پیسلسلہای طرح چلالیکن مچرصاف محسوں ہونے لگا کہان کے بیان کرنے میں کہیں کہیں غلطیاں ہورہی ہیں اور پچھلوگ دانستہ ان میں جھوٹ کی ملاوٹ بھی کررہے ہیں۔ یہی موقع ہے، جب اللہ کے پچھے بندے اٹھے اور انہوں نے ان حدیثوں کی تحقیق کرنا شروع کی ۔ انہیں ، محدثین کہا جاتا ہے۔ یہ بڑے غیر معمولی اوگ تھے۔ انہوں نے ایک ایک روایت اور اُس کے بیان کرنے والوں کی تحقیق کر کے جس صد تک ممکن تھا،غلط اور سیج کی نشان دہی کی اور جھوٹ کو پچ سے الگ کردیا۔ پھرانہی میں ہے بعض نے الی کتابیں بھی مرتب کرویں جن کے بارے میں بڑی حد تک اطمینان کے ساتھ کہا جاسکتا ہے کہ اُن میں جوحدیثیں نقل کی گئی ہیں، وہ پیشتر حضور عظیم بے جوروایت کرنے والوں نے اپنے الفاظ میں بیان کردیا ہے۔علم کی زبان میں انہیں''اخبار آ حاد'' کہتے ہیں۔اس کا مطلب سے ہے کہ انہیں صرف منتی کے لوگوں نے بیان کیا ہے،قرآن وسنت کی طرح بیا جماع اور تو اتر سے نتقل نہیں ہوئی ہیں۔ چنانچہ، بالعموم تسلیم کیا جاتا ہے کہان ہے جوعلم حاصل ہوتا ہے وہ درجہء یقین کونہیں پہنچتا، اُسے زیادہ سے زیادہ ظن غالب قرار دیا چاسکتا ہے۔حدیث کی جن کتابوں کا ذکر ہواہے،وہ سب اپنی جگہ اہم ہیں، مگر امام مالک ،امام بخاری اور امام سلم کی کتابیں بنیادی حیثیت رکھتی ہیں اور بہت متندخیال کی جاتی ہیں۔اس کی وجہ رہے کہ یہ بڑی تحقیق کے بعد مرتب کی گئی ہیں۔ تا ہم اس کے معنی پنہیں ہیں کدان کے مرتب کرنے والوں سے کوئی فلطی نہیں ہوئی۔اس علم کے ماہرین جانتے ہیں کدأن سے تحقیق میں غلطیاں بھی ہوئی ہیں۔ای بناء پروہ حدیث کی کتابوں کو برابر جانچتے پر کھتے رہے ہیں۔ چنا نچے کی حدیث کے بیان کرنے والوں کواگر سیرت و کرداراور حفظ واتقان کے لحاظ سے قابل اعتاد نہیں پاتے یا آپس میں اُن کی ملاقات کا امکان نہیں دیکھتے یا اُن کی بیان کردہ حدیث کے مضمون میں دیکھتے ہیں کہ کوئی بات قرآن وسنت کےخلاف ہے یاعلم وعقل کےمسلمات کےخلاف ہے توصاف کہددیتے ہیں کہ بیآ مخضرت علیہ کی بات نہیں ہوئتی۔ نیلطی آپ علیہ کی طرف منسوب ہوگئ ہے۔ یہی معاملہ ان حدیثوں کے فہم اوران کی شرح ووضاحت کا ہے۔اہل علم اس معاملے میں بھی اپنی تعبیرات ای طرح پیش کرتے رہتے ہیں۔ بیکام ہر دور میں ہوتار ہا ہے۔ ابھی پچپلی صدی میں علامه ناصرالدین البانی نے اس سلسلے میں بری غیرمعمولی خدمت انجام دی ہاورحدیث کی اکثر کتابوں پرازسرِ تو تحقیق کرے اُن کے صحیح اور تقیم کوایک مرتبہ پھرالگ کرنے کی کوشش کی ہے۔'اس کے بعد غامدی صاحب ترکی کے اہلِ علم کی اس کوشش کوسرا جے ہیں۔اس سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ احادیث کس طرح جمع ہو کیں ان کی کیا کیفیت ہے اور وہ کس حد تک محفوظ ہیں؟۔

دوسری طرف،قر آن اور حدیث کی حیثیت برابر: \_طلوع اسلام اگت ۱۹۸۱ء صفی نمبر۵۵: "نه به احادیث کی صحح پوزیش رکیکن ان کے متعلق کہا یہ جاتا ہے کہ: \_ ' و محقیق و شثبت کے بعد حدیث کا ٹھیک وہی مقام ہے جوقر آن عزیز کا ہے۔ اور فی الحقیقت اس کے اٹکار کا ایمان اور دیانت پر ہالکل وہی اثر ہے جوقر آن عزیز کے اٹکار کا۔ جواحادیث قواعد صححہ اورائمہ، سنت کی تصریحات کے مطابق میں ہے۔۔ان کا اٹکار کفر ہوگا اور ملت ہے خروج کے مرادف۔۔۔ بخاری اور مسلم کی احادیث کی صحت پر اُمت مشفق ہے۔۔۔ان احادیث کی صحت قطعی ہے۔'' (جماعت اسلامی کا نظریہ و حدیث۔از مولا نامجمد اساعیل مرحوم۔سابق صدر مرکزی جمعیت اہل حدیث صفح نمبر ۳۵؍۵۵۰) یعنی بخاری یا مسلم کی کسی ایک حدیث کے اٹکار ہے بھی ایک مسلمان کا فرہوجا تا ہے اور ملت کے دائرے سے خارج قرار پاتا ہے۔ (مثلاً) بخاری کی ایک حدیث ہے کہ'' جب ملک الموت، حضرت موگیٰ کی جان قبض کرنے کے لئے آیا تو انہوں نے اے ایسا تھیٹر مارا کہ وہ لوٹ کرخدا کے پاس چلا گیا۔'' (کتاب الا نبیاء)۔اگر آ پ اس حدیث کے صحیح ہونے سے انکار کردیں، تو (فدکورہ بالا فیصلہ کی روسے) آپ دائرہ واسلام سے خارج ہوجا کیں گے۔''

شرک: - تمام مسلمانوں کاعقیدہ ہے اور پچے فرقے (دیوبندی، اہل حدیث وغیرہ) بری شدومد ہے اس عقیدے کی تبلیغ کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کا کوئی شریک اور ہمسر نہیں ۔ اللہ تعالیٰ کے ساتھ کی بھی صورت میں کسی بھی قتم کی ہمسری شرک اور کفر ہے (حتیٰ کہ حضور کریم عقیقے کو بھی کسی بھی لحاظ ہے اللہ تعالیٰ کا ہمسر قرار نہیں دیا جاسکتا) لیکن بید حضرات اس امر پرغور نہیں کرتے کہ قرآن کریم اللہ تعالیٰ کا کلام اور قانون ہے ۔ اس کلام اور قانون کے مقابلے میں کسی اور قانون وکلام کواس کے برابر قرار دینا (خواہ اُسے حضور کریم عقیقے بی ہے مضوب کیوں نہ کیا جائے ) شرک نہیں تو اور کہا ہے؟ (موءلف)۔

☆.....☆....☆

قر آن مکمل و مین نہیں: ۔ طلوع اسلام مارچ ۱۹۷۸ء ۔ ص: ۵۲۔ ''ان حضرات کا میجی عقیدہ ہے کہ اصولی طور پر بھی قر آن کی مثل مثل مثل ما این بیس دین کا کمس ضابطہ نہیں ۔ حدیث کی پوزیش مثلہ معن کی ہے ۔ یعنی قر آن کی مثل ، قر آن کے ساتھ ۔ مودودی صاحب اس باب بیس فرماتے ہیں: '' حدیث کے متنقل ما خذ ہونے کی نفی سے اگر مرادیہ ہے کہ اس کی حیثیت صرف شارح اور مفتر کی ہے ۔ یعنی وہ انہی مسائل ووقائع کی وضاحت کرتی ہے جن کا مجملاً قر آن میں ذکر آگیا ہے اور خوداس کی اپنی ستقل حیثیت پھے نہیں ہے تو یہ دوئی واقعہ کے خلاف ہے ۔ ۔ ۔ مسائل واحکام کے باب میں حدیث ایک مستقل ما خذکی حیثیت رکھتی ہے ۔ (تر جمان القر آن ۔ جولائی ۔ اگست ۔ کے خلاف ہے ۔ ۔ ۔ مسائل واحکام کے باب میں حدیث ایک مستقل ما خذکی حیثیت رکھتی ہے ۔ (تر جمان القر آن ۔ جولائی ۔ اگست ۔ متبرہ ۱۹۵۹ء) ۔ اس مقام پر مودودی صاحب ہے پوچھا گیا کہ جب دین کی تحیل قر آن اور حدیث ، دونوں کے مجموعے ہوتی ہوتی ہوتی اللہ تعالیٰ نے ان احکام کو جو حدیث میں بیان ہوئے ہیں، قر آن ہی میں کیوں نہ بیان کردیا تا کہ امت کے پاس دین کا مکمل اور محفوظ منا اور حفوظ کے ان احکام کو جو حدیث میں انہوں نے فرمایا: ۔ ''اس سے قر آن مجد کم از کم انسا کیکو پیڈیا برنانے کا کے برابر حضیم ہوجاتا اور وہ ما اطرام وجود ہوتا۔ اس کے جواب میں انہوں نے فرمایا: ۔ ''اس سے قر آن مجد کم از کم انسا کیکو پیڈیا برنانے کا حکم اس کی ہیں۔ '' رقع ہیں۔ '' رقع ہیں اس سے حسال ہو ہو ہیں۔ '' رقع ہیں۔ ' رحم ہیں ان جاتا میں سے معامل ہو ہے ہیں۔ ' رقع ہیں۔ ' رقع ہیں۔ ' رحم ہیں کا مصنوع ہیں؟ ۔ ۔ موال نامودودی کلصتے ہیں کہ: ۔ موالف (مولانا محمد اسلام جیران پورٹی ) کی فلطی کا اصل سبب ہیران پائیکا ہے کہ کیا احادیث کے محمد اور کی سے میں ان موالف (مولانا محمد اسلام جیران پورٹی ) کی فلطی کا اصل سبب

بیہے کدانہوں نے "صرف قرآن" سے غلامی کا قانون اخذ کرنے کی کوشش فرمائی ہے (تھیمات حصدوم ص ٢٩٢)۔

طلوع اسلام دسمرا۱۹۸ و صفی نمبر ۱۹۸ و صفی نمبر ۱۳۵ ن احادیث کے متعلق عقیدہ یہ ہے کہ بیدخدا کی طرف سے رسول الله علی کے گوبذر بید 'وی خفی ' ملی تھیں ۔ اس لئے بیقر آن کے ساتھ ، قر آن کی مثل ہیں (مثلهٔ معنی ) ۔ اتنائی نہیں ، ان کے متعلق بیعقیدہ بھی ہے کہ اگر قر آن اور حدیث میں تضاد نظر آئے تو قر آن کو منسوخ سمجھوا ورحدیث کو برقر ارر کھو ۔ کراچی کے ''ادارہ تحقیق تی '' کی طرف ہے ایک پیفلٹ شائع ہوا ہے جس کا نام ہے ''فترہ انکار حدیث' ۔ اس کے مصنف ہیں '' علامہ حافظ تھر ایوب صاحب دہلوی'' ۔ وہ اس پیفلٹ میں لکھتے ہیں : ۔ اگر کوئی کہے کہ: فائد گا الله کے اگر کی الله کے کہا میں کہا جارہ ہے کہ تو کتاب اللہ کے ساتھ ان کے درمیان فیصلہ کر ۔ تو اس کا جواب بیہ ہے کہ: '' ما از ل الله '' کے معنی صرف کتاب اللہ نہیں ہے۔ بلکہ ' ما از ل اللہ '' کتاب اللہ بھی ہوا و حدیث رسول اللہ بھی ۔ (صفی نمبر ۲۵) ۔ اس کے بعد لکھتے ہیں : ۔

حدیث، قرآن کومنسوخ کرویتی ہے: \_ربی ہے بات کہ قول رسول عظافے ہوتا ہی جت ہے۔ اس کی دلیل ہے۔ کہ قرآن کی سے بارک کو المدین ہوتا ہی ہے۔ کہ قرآن میں ہے: گوتیک گانگا افاری کے الکوٹ الکوٹ الکوٹ الکوٹ الکوٹ کا الکوٹ کا الکوٹ کی الکوٹ کی الکوٹ کی الکوٹ کی الکوٹ کی وصیت فرض ہے۔ اگر کسی نے مال چھوڑا ہے جب کہ اسے موت آئے۔ رسول اللہ عظیفہ نے فر مایا: الا وصیہ للوارث وارث کے لئے وصیت نبیں اور توار تر ہے تابت ہے کہ مل اس حدیث پر رہا ہے۔ یعنی وارث کے لئے وصیت ناجائز قرار دی گئے۔ حدیث نے قرآن کی آپ کو مصدیث ناجائز قرار دی گئے۔ حدیث نے قرآن کی آپ کے وصیت ناجائز قرار دی گئے۔ حدیث نے قرآن کی آپ کو مصدیث ناجائز قرار دی گئے۔ حدیث نے قرآن کی آپ کے وصیت ناجائز قرار دی گئے۔ حدیث نے قرآن کی آپ کے وصیت ناجائز قرار دی گئے۔ حدیث نے قرآن کی تعدوہ کی مصدیث ناجائز قرآن کوشخ کر دیا ہے۔ جس طرح قرآن خوال کو نی قول تو آپ کے دور کی تو تر آن خوال کو نی قول ہوتا ہے۔ جس طرح قرآن خوال کو نی تو ل ہوتا ہے۔ جس طرح قرآن کی ایک آپ تی تر آن کی دور کی آپ کے دور کی تو تر آن کی ایک آپ تی قرآن کی دور کی آپ کو منسوخ کردیتا ہے۔ وصفی نامر کی تاریخ کے ذیجہ کی کو نی تول (عہد محمد سول اللہ والذین معنی کی تاریخ کے ذیجہ کو تران کی روثن میں پر کھ لیس۔ جو با تی قرآن کی تاریخ کے ذیجہ کو تران اول (عہد محمد سول اللہ والذین معنی کی تاریخ کے ذیجہ کو تران کی روثن میں کی تاریخ کے ذیجہ کو تران کی روثن میں پر کھ لیس۔ جو با تیس قرآن کے مطابق ہوں، انہیں سے خواس کے خلاف ہوں، انہیں مسر دکر دیا جواس کے خلاف ہوں، انہیں مسر دکر دیا جائے۔ جواس کے خلاف ہوں، انہیں مسر دکر دیا جائے۔ اس کے جواب میں مافظ ایوب صاحب نے فر مایا:۔

قرآن اور حدیث میں اختلاف ہوسکتا ہے:۔جس طرح خدا کے قول کے جت ہونے میں بیٹر وانییں کہ وہ عقل کے مطابق ہو۔ بالکل ای طرح نی علی تھے کے قول کے جت ہونے میں بیٹر وانییں ہے کہ وہ قرآن کے مطابق ہو۔ اس لئے کہ نی علیہ کا قول بھی قول اللہ ہاور قرآن بھی قول اللہ ہے اور اللہ کے دونوں قول میں قرآن بھی اور حدیث رسول بھی ۔ تو اللہ کے قول کے لئے بیضروری نہیں ہے کہاس میں تنوع نہ ہو۔جس طرح کہاس کے ایک فعل کے لئے ضروری نہیں ہے کہ وہ دوسر سے فعل کے مطابق ہو۔ایک طرف پہاڑ کی چوٹی فلک تک پہنچ رہی ہے۔ دوسری طرف کھڈ کی گہرائی تحت الٹر ٹی تک پہنچ رہی ہے۔جس طرح اس کے ایک فعل کا دوسر فعل کے مطابق ہونا ضروری نہیں ہے۔اسی طرح اس کے ایک قول کا ( یعنی حدیث ِرسول علیں کے کا ) اس کے دوسرے قول ( یعنی قرآن ) کے مطابق ہونا ضروری نہیں ہے (صغی نہر ہ ہ )۔

ایک حدیث ہے جس میں کہا گیا ہے:۔یکوئکم الاحادیث من بعدی۔فاذاردی عنی حدیث فاعرضوہ علیٰ کتاب اللہ۔فہاوافق فاقبلوہ۔وماخالف فردوہ۔(بحوالہ کتاب التوضیح والتلویج۔صفح نمبر ۴۸۸)۔یعنی رسول اللہ علیا ہے نے فرمایا کہ''میرے بعدتم سے بہت کی احادیث بیان کی جا میں گی۔سوجب کوئی حدیث میری طرف سے روایت کی جائے تو اے کتاب اللہ کے سامنے پیش کرو۔جواس کے موافق ہوائے قبول کرلو۔جواس کے خلاف ہوا سے در کردو۔''اس حدیث کے جسم ہونے میں کوئی شرنبیں ہوسکتا۔اس کے کہ بیقر آن کی تعلیم کے بین مطابق ہے۔ نبی اکرم علیا تھا کہ کوئی ارشاد قر آن کے خلاف ہونیں سکتا۔لیکن آپ کو معلوم ہے کہ ان حضرات کی طرف سے اس کا کیا جواب ملا؟۔ جماعت الل حدیث کے ترجمان ماہنا مہ''دیتی'' نے اپنی اپر مل ۱۹۵۸ء کی اشاعت میں ککہ ان

حدیث کو قرآن کے مطابق ہونا جا ہے۔ یہ عقیدہ ملحدوں کا ہے: ۔اس صدیث کو لحدوں نے وضع کیا تھا اورا نہی ملحدوں کے خیالات کی خوشہ چینی بکواس ازم کے بیم بران کررہے ہیں۔امام خطابی اس حدیث کے متعلق فرماتے ہیں: وضعہ الزنادقۃ الذین مقصودھم افسادالدین وید فعہ تو لصلی اللہ علیہ وہلم انی او تیت الکتاب و مثلہ معہُ۔ (ظفر الا مانی علی مخضر الجرجانی صفح نجر ۲۶۷)۔ یعنی 'نیہ روایت ان زندیقوں اور حدیث و شنوں کی خود ماختہ حدیث ہے جن کا مقصدا حادیث کورد کردینے ہے دینی نظام کا فاسد و باطل کردینا ہے۔ اوراس حدیث کا بطلان آخضرت علیق کے اس ارشاد ہے خود بخود وہ وجاتا ہے جس میں ارشاد ہے کہ میں قرآن دیا گیا ہوں اور قرآن کے مانند' کا قرآن کے مانند' کا خوات کے میں ارشاد ہے کہ میں قرآن دیا گیا ہوں اور قرآن کے مانند' کا خران کے مانند' کا افتران مانی صفح نور آن کے مانند' کا القرآن و مثلہ معہُ (ظفر الا مانی صفح نمبر ۲۲۷)۔ دوسری حدیث کے الفاظ یہ ہیں: لیوشک الرجل متکانا علی اریکتہ بحدث بحدث بحدث میں خطیب آنے ذکر القرآن و مثلہ معہُ (ظفر الا مانی صفح نمبر ۲۷۷)۔ دوسری حدیث کے الفاظ یہ ہیں: لیوشک الرجل متکانا علی اریکتہ بحدث بحدث بحدث فی فیقول کی ہیں جن میں صاف تھرت کے کہ حدیث کوردنہ کرو۔ مجھے قرآن کی طرح اور اس کی مانند' حدیث کوردنہ کرو۔ مجھے قرآن کی طرح اور اس کی مانند' معہدی دی گئی ہے۔ امام خطابی گی بین جن میں صاف تھرت کے کہ حدیث کوردنہ کرو۔ مجھے قرآن کی طرح اور اس کی مانند' حدیث' بھی دی گئی ہے۔ امام تعلی گئی نے بھی طرح امام شافع ہے۔ امام بیری گئی نے بھی

فرمایا ہے کہ جوروایت سنت نبویہ علی کے گور آن پر پیش کرنے کی خاطر بنائی گئی ہے، وہ باطل ہے۔علامہ میشی نے لکھا ہے کہ اس میں ایک راوی متر وک متکر الحدیث ہے۔ (مجمع الزوائد جلداول ص - ٦٨) لیعنی بید سلک کہ جو پچھ قر آن کے مطابق ہو، اسے سیجے سجھو، جواس کے خلاف ہو، اے غلط قرار دو، (ان حضرات کے نزدیک) ملحدین اور زنادقہ کا وضع کردہ ہے:۔

جوجا ہے،آپ کاحن کرشمہ ماز،کرے۔"

خرد کانام جنول رکھ دیا، جنوں کاخرد

مندرجہ بالاحقائق سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ ہماری کتب احادیث وسیر میں ایس باتیں موجود ہیں جو:۔(۱)۔قرآن کریم کی واضح تعلیم کے یکسرخلاف ہیں۔(۲)۔جن سے نبی اکرم علیقے کی ذات گرامی پرحرف آتا ہے۔(۳)۔جن سے سحابہ کہاڑگی سیرت وکردار مطعون ہوجاتے ہیں۔(۴)۔جوعلم وعقل کے بھی خلاف ہیں۔''

منكريني قرآن: فلاتم كى ، خلاف قرآن روايات (خصوصاً اليى روايات جن صحضور كريم علي ان سے صحابہ كرام كى تو بين وتضحيك كاكوئى پہلودكاتا ہو) كا انكار كرنے والوں كوتو بلا جواز ، ' منكرين حديث' كے لقب سے نوازا جاتا ہے ، مگركيا قرآن كريم كواس كا حقيقى مقام ندوينے اوراحاویث كوقرآن كے برابرقر اردینے بلكة قرآن پراحاویث وغیرہ كوتر جج دینے والوں كو ' منكرین قرآن' نہیں كہنا چاہئے؟ (موءلف)۔

(جارى ب)

\$....\$....\$



بنجر پاکستان میں باغبانی' جنگل کاری اور آباد کاری کے لئے تمام ہے کار افرادی قوت کا سیح استعال ہی ہمارابڑامسئلہ ہے۔کوئی ہے جوبیت کردے! (باغبان ایسوسی ایشن)

آصف جليل

# الهداية والعرفان في تفسير القرآن بالقرآن محمد ابو زيد الدمنهوري

مندرجہ بالآنفیر کے ترجے کی مزید قسط پیش خدمت ہے۔ یہاں ایک وضاحت ضروری ہے کہ ما ہنامہ طلوع اسلام میں شائع ہونے کا بیہ ہرگڑ مطلب نہیں کہ ادارہ اس سے ممل طور پر اتفاق کرتا ہے۔

#### الانعام

(۵۹)اس سے ان دجالوں پر درواز ہ بند کیا گیا ہے جوعلم غیب کا دعوی کرتے ہیں اورلوگوں کو تباہ کرتے ہیں کہ وہ ان کی تو ہم پرستیوں پر اعتماد کرتے ہیں اوراللہ کے طریقۂ کار پڑمل کرنا چھوڑ دیتے ہیں۔ دیکھئے النسل ۲۵

(۱۵-۱۷) (وسوف یعلمون) بیاس طرف اشارہ ہے کی علم سے اذبیت دینے والے اور جنگ کرنے کے بہت سے سامان سامنے آئیں گے۔ اور عمل کی نسبت اللہ کی طرف اس لئے ہے کہ ای نے وہ طریقے وضع کئے ہیں جن کے تحت صنعتیں چلتی ہیں اور ایجاوات ہوتی ہیں۔

(١٠٨-١٠٨)راع اورعقيد على آزادى كااصول اورسوج اوراراد عكا اختيار و يكفي البقوة ٢٥٦ اورق كا آخر

(۱۰۷-۱-۱۷) (ولمو شاء المله ما أشر كوا) اس كے لئے ممكن تھا كدوه أنبين اپني اطاعت كے لئے مجبور كرديتا يا أنبين اختيار اور ارادے سے محروم پيدا كرتا ليكن اس نے ايسانبين چاہا بلكه بيرچاہا كه أنبين خوداختيارى دے اور انبين سوچ اور ارادے كي آزادى دے تا كدوه اپنے عمل كے خود ذمد دار ہوں اور انبين محكوم نبين بنايا۔ بياج تا كى تربيت كى انتهائى ترتى يافتہ شكل ہے۔ ديكھئے ۳۵ پھر الكھف ۲۹ اور اس كے بعد۔

(١١٦) ياس طرف اشاره بكرابى كى وجنظن اور كمان سكام ليناب كيونك بدايت علم اوريقين كانتيبهوتى بدوكيك يسوسف

(۱۲۱۔۱۱۸) ۱۲۵ پرجائے جہاں جو کچے حرام کیا گیا ہے اس کی تفصیل ملے گی۔ وہاں بیمعلوم ہوگا کہ المفسسق وہ ہے خیراللہ سے منسوب کیا گیا ہو۔ المصائدۃ کے منسوب کیا ہو کیا ہوں کیا گیا ہوں کیا ہوں کیا

شروع سے پڑھیں تا کددیکھیں کہ (طعام المذین أو توا الكتاب حل لكم) (جن لوگوں كوكتاب دى گئ ہان كا كھا ناتمبارے لئے طال ہے۔)

(۱۳۳هـ ۱۳۵) (ید دهب کم ویستخلف) میں وہ لوگ شامل ہیں جن پراستعاری قو توں نے غلبہ پالیا ہو۔ کیونکہ قو موں اور گروہوں پر غالب آنے سے وہ اکئی قومیت اور آزادی چھین لیتے ہیں۔ کوئی بھی قوم اس طرح ختم نہیں ہوتی کہ اس کی جگہ دوسری آجا سے سوائے اس کے وہ اپنے نفس پرظلم کرنے والی ہواور اللہ کے طریقہ کار اور فطرت پر چلنے میں کوتا ہی کررہی ہو۔ دیکھیئے ۱۳۱۱ اور ۱۹۵۵ پھر دیکھئے ھو دے ۱۵ اور ۲۲ اور اس سے پہلے جس کہانی کا ذکر ہے اور جو الاعواف میں بعد میں ہے۔ پھر پڑھے فاطر ۱۹۲۱ ما۔

(۱۴۰)اس آیت میں اولاد کے آل کا ذکر کھانے کی طیب اشیاء کے ساتھ آیا ہے تا کہ یہ بتائے کہ اولاد معاشرے کے لئے ای طرح غذا ہے جس طرح کھانا جس طرح کھانا جس طرح کھانا جس کے لئے ہے۔ اور دونوں اللہ کے رزق میں سے ہیں اور زندگی کے معاون ہیں۔ کوئی بے وقوف یا جائل ہی اللہ کے رزق سے محروم ہوتا ہے۔ یہ بات واضح رہے کہ اولاد کے آل کرنے میں یہ بھی شامل ہے کہ ان کی تربیت اور تعلیم میں کوتا ہی برتی جائے۔ اور اس طرح کا قبل زیادہ ضرررساں اور نقصان دہ ہے۔

(۱۳۱) (و آتو حقه) بیتایا گیا ہے کہ زمین سے خارج ہونے والی ہرشے میں کسی کاخل ہے جے ادا کرنالازی ہے۔ (یوم حصادہ) پیدادار کی مدت۔ اور جن کی ملکیت میں ہے انہیں تھم دیا گیا ہے کہ وہ بیت ادا کریں اور حاکم اعلی کو تھم دیا گیا ہے کہ وہ اسے وصول کرے اور بیت المال میں جمع کرائے۔ اس کی مقدار کا فیصلہ امت پر چھوڑ دیا گیا ہے کہ وہ حالات کے مطابق فیصلہ کرے۔

(۱۲۸) (لمو شاء الله ما السوكنا) و كيميئ المحل ٣٥- بيرهقيقت ب جي باطل بنانا چا جين اي طرح كدوه اپي عمل كاذ مددار اپي اللهول كوقر ارديية بين تاكدان اعمال كنتائج سے اورا پنى ذمه دارى سے زيح سكيس حالا تكدالله تعالى كى مشيت بيب كدوه آزاد جول اورا پي اختيارواراد سے ميں خودمختار جول د كيميئے ١٠٠ (هـل عند كم من علم) اس ميں علم كى ابميت اجا كرك تى بك جمت اور دليل صرف علم كى بنياد پر قبول كى جا سكتى بدر كيميئ يونس ١٨ اور الاحقاف ٢٨

(۱۵۸)(او تحسبت) لیعنی اس نے کچھ حاصل نہیں کیا ہو۔اس سے سیجھ لیس کڈھٹ زبانی ایمان کافی نہیں ہوتا بلکہ بیلازی ہے کہ محلائی حاصل کی جائے لیعنی وہ صلاحیت بخش اعمال جن سے نفوس کی اصلاح ہواور ایمان میں اضافہ ہواور معاشرہ سدھرجائے۔ دیکھتے المبقر ة ۱۷۷ء الانعام ۵۳اور الز خوف ۲۹۔

#### سورة الاعراف

(۳۳-۳۳) (انعا حوم) بیتایا گیا ہے کہ اللہ سوائے مصراشیاء کے کچھ ترام نیس کرتا۔ (ولکل امد اجل) بیاس بات کی دلیل ہے کہ جن اشیاء کو ترام قرار دیا گیا ہے ان کا ان قوموں کے انجام میں بردا خل اور اثر ہے۔ اور جس قوم میں مکرات اور فواحش رائج ہوں

ان کا اجتماعی نظام درہم برہم ہوجاتا ہے اوران کے باہمی تعلقات کمزور پڑجاتے ہیں اوروہ زندگی کے لئے جدو جہد کرنے سے اوراس کے معنوی اور مادی پہلوؤں سے ہٹ جاتی ہے۔اس کے نتیج میں پیخفر عرصہ میں اپنے انجام کو پہنچ جاتی ہے اور دوسری قو مول کی محکومیت میں آجاتی ہے۔ دیکھیے المعائدۃ ۸۵۔۸۸ پھر الانعام ۱۳۱۔۱۳۵۔

(۵۸) (بافن دیسه) کا نتات میں اس کے مقرر کردہ نظام کے ذریعے کیونکہ اچھی پستی (یا ملک) کاوگ اس سید ھے داستے پر چلتے ہوئے اپنی ذمہداریاں پوری کرتے ہیں اور اللہ کے زراعت وغیرہ ہے متعلق مقرر کردہ سنوں (طریقہ کار) پرعمل کرنے میں کی قتم کی کوتائی نہیں برتے۔ اور جو برے اور شریسند ہوتے ہیں آئیس آپ دیکھیں گے کہ کوتائی کرتے ہیں جس سے انگی فصل بہت مشکل سے نگتی ہے یا بہت ہی خراب ہوتی ہے۔ جب اللہ نے لوگوں کی سہولت کے لئے پائی اتاراہ اور انہیں بتایا کہ نظام اور اسباب کے سواچارہ نہیں ہے تو پھروہ کیوں اسکے بتائے ہوئے طریقوں سے کوتائی برتے ہیں اور اس کی سنوں کی خلاف ورزی کرتے ہیں اور پھروہ ایو تو تھے تائے کو بوئے طریقوں سے کوتائی برتے ہیں اور اس کی سنوں کی خلاف ورزی کرتے ہیں اور پور وہ ایو تھے تائے کی بعد۔ تو تعریف کہ دور اللہ کی تحومیت میں شرک کرتے ہیں اور رہے کہ وہ اجوا جداد کی تقیلد کرتے ہیں۔ ای طرح آپ کو بہت کی قومی ملیں گی جو ضرور ساں رسموں سے چٹے رہنے کی وجہ سے گراہ ہیں۔ ہمارے زمانے میں آپ و یکھتے ہیں کہ طرح آپ کو بہت کی قومی ملیں گی جو ضرور ساں رسموں سے چٹے رہنے کی وجہ سے گراہ ہیں۔ ہمارے زمانے میں آپ و یکھتے ہیں کہ لوگوں نے اللہ کے ولی بنار کھے ہیں جنگی وہ پر سنش اس طرح کرتے ہیں کہ ان کے مزاروں پر ہاتھ ملتے ہیں اور ان کی قبروں پر چھتے ہیں کہ ور اور ان نے اللہ کے ولی بنار کے ہیں جنگی وہ پر سنش اس طرح کرتے ہیں کہ انتے مزاروں پر ہاتھ ملتے ہیں اور ان کی قبروں پر چھتے ہیں کہ وقعی ہیں۔

ان پر پڑھاوے پڑھاتے ہیں،ان سے اپنی منیں ما تکتے ہیں اوراس کے باوجود کہتے ہیں کہ وہ اٹلی پرسٹش نہیں کرتے اور نہ ہی شرک کرتے ہیں۔ بیعبادت کے معنی نہیں جانتے اوران کا حال اٹل جا بلیت ہے بھی زیادہ خراب ہے۔ دیکھئے السمائدہ ۱۰۴ اوراس سے پہلے المؤمو کی ابتدائی آیات پڑھئے۔

(۷۳) (ناقة الله) او فئى كى نسبت الله كى طرف اس لئے بكراى فے انہيں چيلنے كيا تھااوراس پرحمله كرنے كى صورت بيس عذاب دينے كا وعده كيا تھا۔ ويسے وہ عام اونٹيوں كى طرح بى تھى جيسا كه الشعراء ميس كہاكه (هدف نافة) مقصوديہ بكہ جوزلزله آيا تھاوہ طے تھااؤ تئى پرحمله كرنے كے ساتھ اور الله اوراس كے رسول كى بات نه مانے ہے۔

(۱۰۲-۹۲) المنصل پڑھئے اور جان لیں کہ آسان اور زمین کی برکتیں اور ان کے درمیان جو پچھاللہ تعالی نے تعتیں اور فائدہ منداشیاء تھلی رکھی ہیں ان کے لئے جوانہیں حاصل کرنے کے اسباب اور ذرائع اختیار کریں۔ بیاسباب ایمان کامیز ان اور تقوی ہیں۔ بیبات نظرانداز نہیں کرنی چاہئے کہ غیروں نے زمین میں سب پچھ سخر کرلیا ہے اور اب آسان میں جو پچھ ہے وہاں تک پرواز کرنا اور انہیں منخر کرنا چاہتے ہیں۔ اور ہم ابھی تک زمین میں موجود زیادہ تراشیاء سے ناواقف ہیں۔

(۱۰۵) میہ بتایا گیا ہے کہ حضرت موکی کامشن اپنی قوم کومصریوں کے استحصال سے بچانا تھا۔ دیکھیئے ابو اھیم کے شروع ہے۔ (۱۰۵۔۱۰۸) میدان کی بحث کی طافت اور دلیل کے ظاہر ہونے کوبطور مثال پیش کیا گیا ہے۔ (۱۱۲-۱۰۹) اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ اس بات سے کتنا خاکف تھے حضرت موکی کی قوم کے؟ ان سے بے حدمتاثر نہ ہوجائے۔ (۱۱۳-۱۱۳) (السمعسوة) علاء سوء جولوگوں کے لئے باطل کو بہت خوشنا بنا کر پیش کرتے ہیں اور اس طرح انہیں فرعون یعنی بادشاہ کی خوشنودگی کے لئے حق سے مگراہ کر دیتے ہیں۔ صلہ لینے اور بادشا ہوں سے قربت رکھنے کی خواہش ہرز مانے کے فرہبی عالموں کے لئے پرکشش ہوتی ہے۔ اس کے ذریعے وہ مگراہ کرتے ہیں اور فساد پھیلاتے ہیں۔

(۱۲۲-۱۲۲) (عطیم) اس منظر کی تصور کشی کی گئی ہے کہ کیسے حضرت موکیٰ کے دلائل نے ان کے جھوٹے دلائل بے نقاب کردیے حتی کہ انہوں نے سرتشلیم ٹم کردیا اورا بمان لے آئے۔

(۱۲۷-۱۲۳) یدد کھایا گیا ہے کہ ان فرہی علاء کے حضرت موئی کے ساتھ شامل ہونے سے فرعون کس قد رغضبنا ک ہوا۔اس نے انہیں وحکیاں بھی دیں اور ایسے الزام بھی لگائے جن سے انہیں عوام سے دور کیا جائے تا کہ وہ ان کی باتوں سے متاثر نہ ہوجا ئیں۔ یہ بھی دیکھئے کہ اس بہت بری لگی کہ اس کے بادشاہ ہوتے ہوئے اس کی اجازت کے بغیر وہ حضرت موئی پر ایمان کیوں لائے۔ کیونکہ اس کے استحصال نے اسے ان کا عاد کی بنا دیا ہوا تھا اور اسے ان کی ضرورت تھی کہ ان کے عقائد اس کے حکم کے تالیع ہوں۔لیکن اگر اس طرح وہ اپنے اسلام پر ثابت قدم رہتے ہیں اور اس کی طاقت اور گرفت کی بالکل پر وانہیں کرتے تو ان کی شان بڑھ جاتی ہے۔ اگر اس طرح وہ اپنے اسلام پر ثابت قدم رہتے ہیں اور اس کی طاقت اور گرفت کی بالکل پر وانہیں کرتے تو ان کی شان بڑھ جاتی کہ ایسے لوگوں کا یہ وطیرہ ہوتا ہے کہ اصلاح پہندوں کو دبایا جائے اور بادشاہ کو باور کر ایا جائے کہ ایسے لوگوں کا وجود اس کے تخطرے کا باعث ہے۔

(۱۳۱) (الا بعلمون) كوتكم على معلوم ہوتا كولوں كساتھ جو كھي في آتا ہوه صرف ان كا عمال كى وجب ہوتا ہے۔ برشكونى اور خوست پر يقين ركھنے والے اللہ كے نظام كائنات ئا واقف ہوتے ہيں۔ ياسين شروع ساور الاسواء پڑھئے۔ (۱۲۰) و كھيئے البقو ق ۲۰ تک۔ يہ كہنا سيح ہوگاكہ (الحجو) جگہ كانام ہاور (اصوب بعصاك الحجو) كا مطلب بيہ كہ اس كى طرف جانے كرائے پرجاؤ مقصديہ كاللہ نے انہيں پائى ملنے كى جگہ اور چشموں كى طرف را ہنمائى كى۔ دركي كھئے الشعواء اوراس ميں مذكور واقع پرغوركريں۔ (المن) ورختوں پر پائى جانے والى شہدكى طرح كى كوئى شے۔ (السلوى) پرندے كانام۔ اوراس ميں القرآن سے فائدہ حاصل كرنے كااصل طريقة بيہ كدا ہے ساجائے اور تجھنے كے لئے تدبركيا جائے اور پھراس پرعل كيا جائے۔

سورة الانفال

(۵)النسوبة کی آیت ۳۰ سے پہلے اور بعد تک پڑھیں تا کہ معلوم ہو کہ رسول کریم عظیظہ اوران کے صحابہ نے جنگ صرف اپنے دفاع میں کی جب انہیں گھرے نکالا گیا اوران کے مال پر قبضہ کیا گیا۔اس کا مقصد غالب آنے کی خواہش تھی اور نہ ملک اور حکومت حاصل کرنے کا بہانہ تھا۔ (۱۳) دی کھنے آل عموان ۱۳۳ ـ ۱۲۵ تا کہ سے بچھ لیس کہ یہاں اور وہاں ملائکہ کی تعداد کا مقصد دلوں میں اطمینان کی زیاد تی ہا وراس انفیاتی توت اور اللہ پرایمان کی قوت کی جنگ میں بڑی اہمیت اور اثر ہوتا ہے۔ اور جان لیس اس وین کی اہمیت اور اسکا معاشرے سے تعلق یہ ہے کہ وہ ایک نظام چیش کرتا ہے جس میں اوگوں کی تمام ضروریات پوری ہو سکیس۔ اس لئے وہ ہمارے لئے جنگ ہے متعلق قوا نمین بھی ویتا ہے اور ہمیں فتح کے اسباب اور اس ہے متعلق مادی اور معنوی اسلحہ جمع کرنے میں صدے گزرجانے ہے روکتا ہے۔ (۲۵۔۲۳) جنگ کے سیاق میں (بسجی کھی ہے تا ہے گئے ہیں کہ آزادی کی زندگی جس میں امت ہر طرح کی دینی اور وطنی آزادی کے زندگی جس میں امت ہر طرح کی دینی اور وطنی آزادی کی زندگی جس میں امت ہر طرح کی دینی اور وطنی سے آزادی کے زندگی جس میں امت ہر طرح کی دینی اور وطنی سے تعلق مادی ہم پر حکومت اور ہمیں اپنے زیراثر کرنا یہ سب ہم میں موجود ظالموں کے طاف ہماری خاموثی کا نتیجہ تھا جو ہمارے اخلاق ہا ور ہماری دولت ضائح کر رہے تھے اور ہماری توت کر ورکر رہے تھے اور ہماری فوت کر ورکر رہے تھے اور ہماری فوت کو اپنے کا موقع دے کئیں اور اسے ہم پر مسلط کر سیس ۔ اس طرح کے فتنے سے بچنے کا طریقہ یہ کہ ان ظالموں کے ہماری خاموثی کا تیجہ تھا جو ہمارے اخلاق ہا ہم پر مسلط کر سیس ۔ اس طرح کے فتنے سے بچنے کا طریقہ یہ کہ ان ظالموں کے ہماری خاموت کی تاہمیں اور اسے ہماری شوت کے اپنے اور کا تھی سنتوں سے کوتا ہی ہرسے نے سیس انسان کی میں سند کیا گیا ہے۔ اپنی خود خاری کھود سے اور استعماری قوت کو اپنے او پر غالب آنے دینا اس ورائے میں اور آخرت کا عذات توزیادہ خت اور دائتی ہم کود سے اور استعماری قوت کو اپنے اور پر غالب آنے دینا اس دینا میں ہم کے میں انسان کی دولت سالگ کی خود سے انسان کی دولت میں انسان کی دولت میں انسان کی دولت میں اور آخرت کا عذات توزیادہ حت اور استعماری قوت کو اپنے اور پر خالف آنہ توزیادہ خت اور دائی مود سے اور آخرت کا عذات توزیادہ خت اور اور کی میں کو دینا دولت میں کو تر بیا میں خت کی ان کر انسان کی دولت سے دور آخرت کی انسان کی دولت سے دور آخرت کی اور کی خال کے دور کی کو دیت ہو اس کی کور کے دور کے دور کی کور کے دور کی کور کے دور کی کور کی کور کے دور کی کور کی کور کے دور کی کور کے دور کے دیکھور کے دور کی کی کمیلو کر کی کور کی کی کور کے دینا کی کی کور کی کور کی کور کی ک

(m) جنگ ے حاصل ہونے والے مال غنیمت کی تقتیم دراصل (السقسو بسی) کے لئے ہے۔ لیعنی جواللہ کے قریب ہوں نہ کہ نبسی لحاظ ے۔المشودی پڑھئے ۲۳ تک۔

(۵۲) (لایت قبون) بیان لوگول کی ندمت ہے جومعاہ ہے کی خلاف ورزی کرتے ہیں اور تقوی نہیں کرتے۔ تقوی انسانی ذات کی اخلاقی قدرہے جواسے اختیار کرنے والے کو ہرنقصان دہ اور ضرر رسال شے ہے دور رکھتی ہے۔

(۱۲) (قوق) قوت کی تعریف نہیں گاگی کیونکہ بیز مانے کے ساتھ بدلتی ہے۔ مقصد یہ ہے کہ جولوگ آپ سے دشمنی رکھتے ہیں ان کے وہ ہتھیار تیار رکھیں جوز مانے کے لحاظ سے مناسب ہوں تا کہ وہ آپ سے ڈرے رہیں اور کسی لا بلح میں تملہ نہ کریں۔ اس سے بیجی ہدایت ملتی ہے کہ جدید جنگی مصنوعات تیار کی جا کیں جواس بات کا اعلان ہے کہ بیقو می عزت کی حفاظت کرتی ہیں۔ العادیات پڑھئے۔ ہدایت ملتی کی مصنوعات تیار کی جا کہ کہ اور انہیں اس بات سے دو کتا ہے کہ وہ آپ کے دین اور ملک کے معاملات میں روکا وٹ بنتے ہیں۔ اگر حدیماں تک پہنچ جائے تو کچر جنگ میں جوقیدی بن سکتے ہوں بنایا جا سکتا ہے۔

(سورة الانفال ختم ہوئی۔جاری ہے)

# عيد عبارك جشن نزول قرآنِ مجيد

پر

پیشگی هدیه تبریک قبول فرمایئے

ائوعِ انساني!

تہمارے پاس تہمارے نشو ونما دینے والے کی طرف سے ایک ضابطہ حیات آگیا ہے جو ہر اس کشکش کا علاج ہے جو تہمارے سینوں کو وقف ِ اضطراب رکھتی ہے۔ جو تو ماس کی صداقتوں پریفین رکھتی ہے بیاس کی راہنمائی 'زندگی کی منزلِ مقصود کی طرف کرتا ہے اور اسے سامانِ نشو ونما سے بہرہ یاب کر دیتا ہے۔

کہو کہ بیرخدا کے فضل ورحمت سے عطا ہوا ہے۔ لہذا تہمیں چاہئے کہ ایسے ضابط برحیات کے ملئے پرجشنِ مسرت مناؤ۔ بیاس تمام ساز وسامان سے بہتر ہے جسم جمع کرتے ہو۔

(القرآن الكريم' يونس 10' آيت 58)

#### SYSTEMS EXCERPT

#### Saleena Karim

In my previous article (*Tolu-e-Islam* June 2014 issue) I revealed some connections between leading characters of my novel *Systems* and the three Muslim giants Parwez, Iqbal and Jinnah. The aim was to point to the three ideals that are part of the "Cohesive Ethics Theorem" featuring in the novel. The theorem is a real idea inspired from the Quran.

The following excerpt from the novel briefly outlines this theorem and introduces the character behind it who was also mentioned at the end of my previous article.

\*\*\*

#### CHAPTER ELEVEN

Leon's Promise

The fifty or so attendees in the small lecture room had listened to the professor with rapt attention for half an hour.

'In short, capitalist democracy focuses on freedom, at the cost of stability; and communism focuses on stability, at the cost of freedom. Since justice and liberty originate from the same source, we should expect to find that where one is present, so is the other. Yet instead we find in the long term that capitalist "liberty" creates inequity, and communist "justice" translates to oppression. Does this mean that the two ideals are incompatible? No. Justice and liberty are actually interdependent. The absence of one means the absence of the other. Therefore we can only conclude that there is neither true liberty nor true justice in either system. We need to set the foundations

that will simultaneously allow for both. Obviously before we can do this, we must learn to differentiate between stability and stagnation, and between freedom and chaos. Then we can choose justice and return to Liberty.'

Soon the professor got to the heart of his proposal.

'In view of the practical difficulties in setting up the original social experiment,' he said, 'I propose an alternative that eliminates the need for physical territory entirely, and in fact provides scope for a more reliable and thorough test.'

What he described next was most interesting indeed.

Leon turned to his right. 'What do you think?' he whispered.

'He's either mad, or a genius,' said David.

Leon smiled. 'Told you this would be one to remember.'

Unlike David, Leon had heard of the infamous professor before. Hanif Omar had a doctorate in linguistics but his real interests revolved around religion, ethics and metaphysics. He was candid about his beliefs, an idealist to the core, and incapable of thinking inside the box. These traits had landed him in trouble in his native Egypt. Academics shunned him, orthodox clerics accused him of heresy, and he'd been in court charged with writing dissenting and inflammatory literature. Most critics called his work madness. But what fantastic madness it was.

Professor Omar was currently causing a storm with a theorem. Had it been a mathematical or physical theorem, any interest in it would have been purely academic, and any objections grounded in logic. But since it concerned ethics, the interest and objections were anything but. Omar believed that justice and freedom are the only universal ideals; all other ethical principles are either derivatives or aspects of these ideals. But justice and freedom are themselves interconnected because they come, just like the physical universe and every law of nature, from a single source. He called this universal relationship cohesive ethics. On its own, the Cohesive Ethics Theorem was benign; but its premise was highly controversial. Omar

claimed he was inspired by principles enshrined in various holy texts, and wasn't shy about attributing his theorem to God.

To preemptively foil the critics, he'd come up with a way to test the theorem. The idea was to set up a small community that would be totally independent for two years. This community would live in a social system with no fixed rules, except for one binding principle which could not be broken under any circumstances. This binding principle represented the Cohesive Ethics Theorem in action, and it would be the only distinctive feature of the system. In 2008 he'd presented the idea to the Egyptian government, asking for permission to be temporarily allotted some land in order to set up the experiment, and recommending that at least a thousand people take part. If the community prospered, it would prove that the theorem worked. Unsurprisingly, the Egyptian government had dismissed the idea out of hand.

Now Omar was presenting a new version of his proposal at Hadescape University, before representatives of the MWA's two main research institutes, the Socioeconomic Commission and the Science and Technology Resources Organisation. Leon and David were attending as representatives of their fields.

'Some would say that what I have suggested is utopian, and moreover impossible,' said the professor. 'This is not so. As I see it, humanity cannot realise its true potential until we accept that an ideal society is not only possible, but absolutely mandatory.'

Leon didn't really understand what the professor meant by that closing remark. But the theorem – and the proposal to test it – had left him and David positively intrigued.

Apparently they weren't the only ones, for a week later SECOM and the STRO gave the go-ahead to fund the experiment.

The Systems Experiment cost 1.2 billion dollars, requiring a

supercomputer to run the complex simulation and the most qualified personnel from the STRO and SECOM to put it all together. Leon and David both had the privilege of working on the project. David, a brilliant systems analyst at the International Computer Science Institute, a subsidiary body of the STRO, was the obvious choice as head of the programming team. Leon, an economist by profession, was one of a number of consultants brought in from a variety of disciplines in social science, to help construct the human element of the simulation.

Of the five socioeconomic systems to be put to the test, two were known historical failures, and so together they acted as the control. The next two were presently being tried in history. The fifth represented Omar's theorem in action, and it was the only one without a name. Omar wasn't keen on giving the model a formal designation. To his mind it created the false impression that his model was offering a fixed system, when in fact dynamism was its driving force. Nevertheless for the sake of the experiment he gave his model a descriptive name:

Libredux.

#### 14 January 2014, Crescent Bay East

The professor entered the coffeehouse in an anorak and rubber boots, his dark wavy hair windswept. Leon and David stood to greet him as he came to their table, and Leon leaned over to shake hands with him. Omar however was preoccupied with his umbrella, which was dripping all over the floor. He propped it against an empty chair before perfunctorily shaking hands with the pair, and sat down.

Three years had passed since work had begun on the Systems Experiment, and Omar was finally looking to be vindicated. The experiment had run for ten weeks, simulating a time frame of two hundred and fifty years, and the computer had produced data on the five different political systems almost continually. Though the closing results had yet to come through, it was an open secret that the theorem was proven. The implications were enormous. Some were speculating that the theorem had the potential to influence policymaking in individual countries, and thereby affect the character of the Mutual World Alliance as well. The MWA, a body of democratic states, was only a few years old and still finding its feet. No analyst could yet make a long-term forecast of its future. Its destiny was waiting to be written.

The MWA research bodies had conducted the experiment privately, but everyone expected the results to become public knowledge soon. Leon could hardly wait. For days he'd been walking around in an almost constant reverie, elated at the prospect of being part of such a momentous time in history. Omar however had a more self-effacing attitude towards his achievements, and he'd credited the success of the experiment primarily to David. In his typically offbeat style Omar had humorously dubbed him Abdul Salaam, or Servant of the Peace, for bringing about a bloodless "virtual revolution", one that had incurred not a single human casualty.

As these thoughts passed through his mind, Leon hadn't been fully cognisant of the anxious look in the professor's tawny eyes. Omar combed his short neat moustache with his fingernail nervously, lowered his head and with a quiet voice he uttered the most awful words Leon would ever hear in his life.

'They're shutting it down.'

\*\*\*

Systems is an award-winning visionary science fiction novel inspired by the Quran's core message, and it also pays homage to the Pakistan idea. Visit **libredux.com** for more information.

#### Surah Al-Qiyamah (القيامة ) – Durus-al-Qur'an Parah 29: Chapter 26

By G. A. Parwez

(Translated by: Dr. Mansoor Alam)

My dear friends, today is April 6, 1984 and today's lecture starts with Surah *Al-Dahr* (الدُّهْر) (76:1). Let me provide a brief summary of the last lecture.

The theme of "human actions and their inherent consequences" was running through the previous lectures, and that was especially the case in the last lecture. The Arabs of Mecca were being warned of the destructive consequences of their wrong actions; of their wrong life style; of their unjust system. They were told: Whether those destructions come in your lifetime or in your afterlife; nevertheless, they are bound to come, because, life is a continuous stream that runs beyond death. Death does not destroy life; it merely transforms it. The Quran calls the time when the results actually would appear as Qiyamah (القيامة) or Hashr(الشيامة).

The Arabs used to question that when man dies; that when his body has decayed; that when his bones have disappeared into the ground – then how is it possible for man to come back again to life!? The Quran gave answer to this question at a level of intellect that anyone – lay or professional – could appreciate and see the point. It said: You are questioning this about a man and his body? But you accept that this entire Universe and all that it contains was created from nothing. So, if Allah who could create such a gigantic Universe from "nothingness", is it impossible for Him to make dead man alive again from the ingredients which are, nevertheless, present – albeit in different form? My dear friends! Let me mention here that the Quran did not describe the form man will have in the afterlife because we cannot understand it at our present level of consciousness. We have to simply believe that man will face the consequences of his actions, if not here, then, for sure, in the Hereafter.

#### Whether it is Heaven or it is Hell-the Quran describes them metaphorically

My dear friends, what shape or form humans will have in the afterlife cannot be

understood at the present level of human consciousness. The Quran talks about it in metaphorical language. The Quran explains Heaven and Hell by examples only. So, its description of Heaven and Hell should not be taken literally. When the Quran says Hell fire then it does not mean physical fire as it is only mentioned as an example. The same way when the Quran says that the dead will be raised alive in the Hereafter then it does not mean that they will be raised alive in the same form as when they were alive on Earth before death. This is mentioned only to persuade man that this is *indeed* possible for Allah to do; the same way it was possible for Allah to create this huge Universe from nothing which no one can deny – whether a lay person or a top scientist. In the chain of cause-and-effect there comes a point where scientists ultimately hit the wall of what they call uncaused cause – i.e., where there is an effect but there is no cause. So, the Quran asks: how come you deny or doubt the possibility that Allah, who created this huge Universe from nothing, could also bring the dead back to life in the Hereafter?

This was a brief summary of our last lecture. Let me now start today's lecture.

Ay dear friends, I have mentioned many times that these last two parts (جز 29 and جز 30) of the Quran emphasize the Life of the Hereafter and the Law of Requital. The Quran tries to explain these in different ways. Arabs – the original addressees of the Quran – used to object that there could be life after death. The Quran addresses this point in the very first verse of this chapter (76:1): مَا اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ ال

### Man wasn't worth describing - was مَيًّا مَّذُكُورًا

In fact, this is not a question of describing of what man was before he was created. In our language مُنْكُورُ means something that could be described. But in Arabic it means that which is present and self-exists: You may say that Allah is nothing even though He created all these things; that He does not exist. But He does not need any description to be believed. He self-exists or is مُنْكُورُ. He does not need external proof. Anyway, there was a time when man was nothing: مَنْ الْمُنْسَالِينَ مِنْ النَّمْ اللَّهُ الْمُنْسَالِينَ مِنْ النَّمْ اللَّهُ الْمُنْسَالِينَ مِنْ النَّمُ اللَّهُ الْمُنْسَالِينَ مِنْ النَّمْ اللَّهُ الْمُنْسَالِينَ مُنْسَالِينَ مُنْسَالِينَ مُنْسَالِينَ مُنْسَالِينَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْسَالِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْسَالِينَ اللَّهُ ا

#### What is time?—Nothing can be gained by this debate

My dear friends, the discussion of "What is time"? — is a very difficult one in philosophy. Top philosophers get tired of discussing this topic. Suppose you start thinking: Allah exists from the beginning — then what is the meaning of "from the beginning?" Human mind can't think of beyond what we call "beginning" or "Guernity". Our minds cannot comprehend other than serial time. We also cannot comprehend what we call "بو" or "Eternity". Human mind is finite and cannot comprehend infinity. In the chain of creation there comes a point that one ends with: God created the Universe. Then one can say: who created God? One can go on and on... This Reductio ad absurdum is due to human finite mind's inability to comprehend Infinite Being. My dear friends, do not get into philosophical arguments about it. It will simply be a waste of time and energy. Allama Iqbal has rightly said: Philosophy turns one away from the realities of life. Philosophy has nothing to do with the actions of real life. Getting bogged down in philosophy is akin to being lost in a web of abstract ideas without finding a way out. I would like to quote Akabar Allahabadi (with slight modification):

I did not engage in any philosophical debates;

Because I didn't have any surplus intelligence!

Akbar Allahabadi had his own unique style! All this abstract arguments are a waste of time. I have spent a better part of my life in these fruitless valleys. And, I am saying this from my own personal experience. So, please! Don't get into this. It has nothing to do with the problems of life. There will be no benefit and only waste of time and energy. This is why the Quran does not get into these types of discussions.

#### (Asr) عصر (Dahr) and عصر (Asr)

My dear friends, these ignorant Arabs of the period known as Jaahiliya (ignorance) had two words for time: 1) Duration-less time and 2) Serial time. The Quran mentioned these two kinds of times a long time ago which the philosophers have only come to know now. Leave aside philosophy. Those Arab people were ignorant in terms of what we normally call knowledge. But look at their language!? It had two words to describe two different kinds of time even in those days. They used to differentiate between these two different words for time: 1) سعد المعاونة المعا

duration; something from beginning to end; and 2) عصر – for serial time; for short time. Anyway, the Quran in this verse (76:1) tells: Wasn't a time (دهر) when man did not exist? Why did the Quran use here دهر Because, Arabs believed that دهر time. They didn't believe that دهر creates.

#### (Khalq) خلق The meaning of امر (Amr) and خلق

It is a limitation of our language that there is only one word for creation. Allama Iqbal explains very clearly the Qur'anic distinction between "اهر" and "خلق " and "خلق":

"In order to understand the meaning of the word المر, we must remember the distinction which the Qur'an draws between خلق. Pringle-Pattison deplores that the English language possesses only one word—creation—to express the relation of God and the universe of extension on the one hand, and the relation of God and the human ego on the other. The Arabic language is, however, more fortunate in this respect. It has two words— امر and خلق and امر المواقعة is creation; امر is direction." (Reconstruction of Religious Thought in Islam, 2nd edition, 1989, page 82)

The Quran says: (36:82) — His Being alone is such that when He wills a thing to be, He but says unto it, "Be" — and it is. For this kind of creation — before anything takes physical form — there is no word in English but there is a word in Arabic: اهر. Once something is created from existing things then in Arabic this process of creation is called خاني. There is another word in Arabic وَالْكُونُ for procreation. I will talk about it later. Allah says that We have created man from Our والمرابع بين المرابع. Then He says that you yourself believe that هم المرابع kills you, not that it creates you. There was a time when man was nothing; then We created him; and We enumerated the chain of cause-and-effect of different stages of his evolution in the mother's womb.

worthy of transmission of the Quran — the last and the final Book of Allah; the guidance for humanity containing the universal permanent values. اهر is the creation before the start of the chain of cause-and-effect — from nothingness. There is no question of mixing pre-existing things in this stage of the creation — since they do not exist. To create a new thing during this process the Quran uses the word. The chain of cause-of-effect takes over during the process of خلق only after a thing is created by

#### امشاج The meaning of the word

My dear friends, I mentioned in the last lecture that this is miraculous process. Every human begins life from a single cell, formed when male's sperm fertilizes the female's egg. It is so small that it is invisible to the naked eye. In fact, one needs a powerful microscope to see it. In this tiny cell is hidden a full human being with the potential for developing all human faculties. A thing in which different kinds of potentials are present in hidden form is called المنشاح.

My dear friends, please, note that whatever discovery science has made until today on this topic matches exactly with what the Quran said more than 1400 years ago! Scientists remain in awe as to how such a tiny cell that cannot even be seen by the naked eye could contain the seeds of all aspects of human potential? No one is able to convey all this in one word but the Quran has put all these human characteristics present in potential form in such a tiny cell in just one word: "laise". Simply amazing!

#### Meaning of سُبُليه

My dear friends, I had also mentioned earlier that we won't be able to understand this from traditional translations. They only mention that by the combination of male sperm and female egg is formed عُلُقَة. But how to actualize the human characteristics that is hidden in potential form in المُعْلَقَةُ For this the Quran gives the next step: "مُنْتَلِيه". This again we can't understand from traditional translation of "مُنْتَلِيه" which is done as: "We test man". Now please ask yourself: What kind of relationship is there between "مُنْتَلِيه" and "مُنْتَلِيه" The embryo is still in the mother's womb in the form of "مُنْتَلِيه" with all the hidden potential? It is not even a child? And "Allah tests him"!? Does it make any sense? Actually, "ابتلاء" does not mean "to test someone". It is wrong to use "ابتلاء" in this sense.

My dear friends, "بلاء" means: to spin something in such a way that it's hidden potential is actualized. For example: extracting the hidden butter from yogurt by

creating a fast spinning motion within the yogurt. This spinning process for extracting the hidden potential from something is called "بلاء" in Arabic.

#### Actualizing hidden abilities

My dear friends! What an amazing people these Bedouin Arabs were!? They had only camels and sheep. They did not have anything else. They did not know even what fermentation was? But they had a word for: 1) actualizing hidden potential from something; 2) by giving it a spinning motion. They had a single word for both of these things: "وكن". Our traditional translation is that Allah says: "We test man". Dear friends, does Allah need "to test man to know what he will do"? Does He not know beforehand what man is going to do? Our translators say that Allah tests His pious servants by putting them through hardships and sufferings. These translators are not able to answer this simple question: Why does Allah have to do this? Does He not know already? My dear friends, this is a wrong concept that has become integral part of Islam. The real meaning of "ولاد " as we saw is: to actualize hidden potential of something by giving it a spinning or whirling motion.

#### Life and its turns

My dear friends, it is common experience that life takes different turns. Everyone goes through life's ups and downs. Uncertain situations appear all the time. Different aspects of life present themselves at each turn. We go through life's trails and struggles all the time. We usually ascribe these events as tuning points in our lives. These happen, as the Quran says, to find out for ourselves whether or not our hidden potentials have become developed and actualized in order to face the challenges posed by these life's turning points. My dear friends, how many of the potentials remain hidden if someone has never faced difficulties and hardships in life? In fact, it is these situations that bring forth one's true character. These character traits really do come out during moments of crisis. For example, who does not know what comes out during moments of frustration and anger? - And, when one, who is accustomed to wealth and easy life, suddenly faces hardships? If these situations did not arise then it would be impossible to know what is hidden deep inside humans. The person himself wouldn't know what is hidden inside him: whether weakness or strength; or whether courage or fear? This single word "ابتلاء" encompasses all these things! The Quran says that when the sperm and the egg meet inside the mother's womb creating a

single cell, then it goes through a process of development via different turns so that all the hidden potentials of the baby are finally actualized; and it comes out in the world as a full-fledged human baby.

#### فجعَلْنَاهُ The meaning of the word

My dear friends, after this the Quran says: المُعَلَّمُ مُعَالِمُ مِنْ (76:2) - This way We make and امر him a being with the faculty of hearing and seeing. What to say of the world of has come after خلق. Now, this is the third word "فَجَعَلْنَا" how, this is the third word إخلق by خلق hat has come for creation. This is even different than the process of "فَجَعَلْنَا" – which the lump of flesh came into existence first. But, those who have the knowledge of gynecology know, how this lump of flesh turns into full-fledged baby by going through different stages of evolution inside the mother's womb for nine months. Now, the baby has been given the faculty of hearing and vision. The question is: Why these faculties have been given? This is the Quran my dear friends! So far, it looked like the growth of the baby was following a scientific process that was being described. Everything was happening according to science. Yes! This is true. So far, it is correct that everything was happening scientifically. And at this point an atheist scientist stops. But the Quran goes further and describes the purpose of this creation. اللَّا هَدُنْلُهُ السَّبِيلُ إِمَّا كَمَا كِذَا The faculties of hearing and seeing have been given because: المَّا هَدُنْلُهُ السَّبِيلُ إِمَّا كَمَا اللَّهِ اللَّهُ الْعَالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال (76:3) – Verily, We have shown him the way: and it rests with him to prove himself either he is grateful or is ungrateful.

#### Life's two paths

There are now two paths in front of him. He was told: use your ability to hear; use your ability to see; use your ability to comprehend and think: – then decide which path to choose. Since he was given freewill it was necessary that he be given the power of hearing and the power of thinking and vision. The power of and the power of power of thinking and vision. The power of all his senses to acquire knowledge and then arrive at a certain conclusion for himself.

#### The use of mind (قلب and فواد)

Here the Quran has emphasized the power of سماع (Sam'a) and the power of بصر (Basar) as a means of acquiring knowledge. These are two sources but there is a third one that the Quran mentions, and that is فواد (Fuad) or قلب (Qalb). Man sees and hears

and information reaches him through his senses. But then there is something else in him – which the scientists have not yet exactly determined what it is – that makes the decision. How does the man make the decision? How does he use this power to decide whether for right purpose or for wrong purpose? To answer this "how", the first thing is that he must have the power of — and the power of —. That is, he must have the information first. Allah says that We provided all these faculties to him so that he should have all the information; and to show him that there are two possibilities in front of him. This is a special characteristic of human beings only; there are two paths, or two possibilities in front of him. And he has to make a choice for himself: whether to choose the right path or to choose the wrong path. It is precisely because of this power to choose that man becomes accountable.

#### Animals do not have this characteristic

Animals do not have this choice. There are no two possibilities, no two paths in front of them. They have not been given the power of choice. I have repeated time and again that a poor goat does not have a choice whether to eat grass or whether to eat meat. There is no question about it. Even the powerful lion does not have the choice whether to eat meat or grass. He will die of hunger but will not eat grass. Even if bunches of grapes may be hanging in front of him but he will not turn to them. He has been given his instinct and he is bound by it. Whatever path God determined for him he is bound to follow that path. That is why he is not accountable. When a snake bites a man and the he dies then it is not charged for crime and hanged, because it is not accountable. Accountability is for those who have been given the power of choice and freewill to decide which of the two paths to choose. Only man has been given this power of choice and freewill; and he has been left free to decide for himself. This is what makes him accountable.

then go ahead and choose it. If you want to choose the wrong way then it is your choice. These are the stages of human creation that the Quran has enumerated. And, as I mentioned, these are not the issues for scientific discussions. After reaching this point the direction changed. Scientists parted. They did not stretch their reach to the last point – that of accountability. They only go as far as the physical aspect takes them.

#### Beyond science

The Quran says that We have given humans this power of freewill and freedom of choice in order to make them responsible for their choice and for their actions. This is one thing, the most important thing, that distinguishes man from all other creatures: (76:3) – Either accept the guidance from Allah or reject it. At another place the Quran says: وَهَدَيْنَهُ الْجُدَيْنِ (90:10) - We have shown him the two highways (of good and evil) الْحَقُّ مِنْ رَّ يَكُوْ فَكَنْ شَآءَ فَلَيْرُمِنْ وَمَنْ شَآءَ فَلَيْلُفُرُ. (18:29) — The truth has now come from your Sustainer: let, then, him who wills, believe in it, and let him who wills, reject it. This way the Quran left the choice to man to choose whatever way he wants. Allah did not force man one way or the other, Animals are helpless in this regard. They do not have this power of choice. Allah told the Prophet (PBUH) that your job is only to show the way. It is not your responsibility to force man to walk on the right path. If man were to be forced to walk on the right path then there is no credit for this on his part. It is no credit to a lamb that it does not bite anyone just as it is no crime for a snake to bite and kill someone. It is only man who is accountable as he has been given the freedom of choice. There is no chance of any arguments on this point in the presence of the Quran. The Quran is unequivocal about it: Humans are accountable because they have been shown the two paths; they have been given the freedom to choose; and have been endowed with freewill to make choice. So, we have two groups of people: those who choose the right way and those who choose the wrong way. Now, the Quran says about those who choose to reject its way: (76:4) - Now, behold, for those who deny the truth We have readied chains and shackles, and a blazing flame.

#### Association with chains and shackles

My dear friends, as for those who made the choice of: وَإِمَا لَقُورًا (76:3) – i.e., who rejected the right path in favor of the wrong path – they will have to face the

consequences of that choice; they will be held accountable for their actions. But our traditional explanation is that this accountability will happen only in the Hereafter whether it is the punishment of hell; or of fire; or of chains and shackles. Those who choose a wrong path here; those who establish a wrong system here - are they then not accountable in this world? Can anyone in a wrong system call himself free? Are there no chains or shackles facing human beings here, in this world, at every step, in this world? Is not fire raging here in this world which the Quran describes as: A fire kindled by Allah which will engulfs the (104:6-7) فَأَرُ اللَّهِ الْمُؤْقِدَةُ ; الَّتِي تَطَّلِعُ عَلَى الْأَفْدِيرَةِ hearts. Aren't the flames of corrupt systems; flames of exploitation and subjugation of masses by powerful elites; flames of bondage; flames of fetters and chains; and hell fires - aren't all these flames all around us in this world? Can anyone deny that these fetters and chains are not here? Are these not bound to occur in the world when humans rule over humans without any concern for universal values? Also, there are fetters and chains that are apparent but there are those which are not made up iron and steel. Iron and steel fetters can be broken, and many times criminals break them and run away. But don't ask of the invisible fetters and chains that are created by humans themselves? These are such that they cannot be broken; their flames cannot be extinguished. How to break these invisible chains of (کفر) – chains of wrong system of life? When the train of Islam was put on a different track (more than thousand and کفر ... vears ago) then the meaning of all the Ouranic terms were changed as well to us became unbelief and unbelievers (such as Hinduism and Hindus) unlike its كافر real meaning to lead life under a باطل or wrong system as opposed to leading the life we الحمدالله or unbelievers and كافر or unbelievers and الحمدالله we or believers! مو من

And, the Quran remained only for reciting Surah يُسين so that death could come soon. This is in stark contrast to what the Quran says in this Surah itself that it has been sent:

(36:70) — that it may warn everyone who is alive [of heart]; that this Quran is sent so that those who, though they are physically alive but have dead souls, could be revived; so that their souls could be made alive with vitality. But, we use this Surah to hasten the death to the grave.

The Quran talks about ابرار but it also says: O who you call yourselves Muslims, believe in Allah – بالله (4:136) كَأَيْمُ النَّهِ مِنَ الْمَنْوَا الْمِنْوَا بِالله (4:136). Now we know what the life of عفر and what the life of باطل is? Life of كفر is to lead life under a مومن or wrong system; and

the life of مومن is to lead life under the right (حق) system. Leading a life under باطك or wrong system is leading a life under a non-Quranic system; under the domination and subjugation of other humans – it is to lead a life of humiliation and obedience to other humans. These are the chains which cause flames of heartache and distress. The Quran has mentioned the purpose of sending the Prophet (PBUH) thus: وَيَصَاءُ عَنَهُمُ الْمُورُولُ عَلَىٰ الْقَيْ كَانَتُ عَلَيْهُمُ اللهُ وَهُولُولُ عَلَىٰ الْقَيْ كَانَتُ عَلَيْهُمُ اللهُ وَهُولُولُ عَلَىٰ اللهُ وَهُولُولُ وَهُولُولُ عَلَىٰ اللهُ وَهُولُولُ عَلَىٰ اللهُ وَهُولُولُ عَلَىٰ اللهُ وَهُولُولُ وَهُولُ وَهُولُولُ وَهُولُولُولُ وَهُولُولُ وَهُولُولُ وَهُولُولُ وَهُولُولُ وَاللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَالل

#### ابرار The meaning of

My dear friends! Superstition and falsehood had completely chained human minds and hearts at the time the Prophet (PBUH) came. The Prophet (PBUH) threw them all away. Our traditional scholars say that this has been said about unbelievers. But if they could only see the next verse then it would have been clear what the Quran is talking about here: المنافذة (76:5). Here, in this verse, the people who lead their lives according to the right (عنافذة) system (i.e., completely free of any human domination) have been called المنافذة (المنافذة) system. We also use the word المنافذة to mean free. What is the system of life in which humans are completely free of any human domination? That system of life is the one in which the obedience is done to no one except to the laws of Allah. That is, all human beings are subject to only the Divine laws and completely free of any human system of laws:

The One you consider most burdensome of prostrations

In fact, frees man from thousands of other prostrations

The one who bows down on this one door becomes free of all kinds of fetters created by priesthood and human rulers (ملو کیه). My dear friends! Please don't ask me what ranks the ابدار occupy? What a word ابدار is!? These are the things through which the Quran can be really understood. First, the Quran brought the word ابدار That is, those who lead their lives under any kind of temporal or religious

will be those without any temporal or religious shackles. That would be the true freedom. Freedom does not mean freedom from physical chains only. Maybe some time one was under physical chain. But if his heart was free then despite having been chained by a tyrant he is really a free man; he is among the ابدار. The one who is solely obedient to Allah's laws becomes completely free from any other human obedience. What should I say my dear friends! Now, it only remains a talk. The eyes are thirsting to see the one who could stand in the ranks of المرابع and pronounce: المرابع ا

#### زَنجبيلاً and كَافُورُا Beautiful allegory of

My dear friends, there are huge realities hidden in these words. For example, ابرار are having cups to drink: مِزَاحِمًا كَافُورًا (76:5) and just few verses after it the Quran says: are used in native medicine. وَنَجِيلُ and كَافُورِ are used in native medicine.) مِزَاجُهَا رُنْجِيلًا In our countries, people spray کافور in the coffins of the dead. But it is used as medicine to reduce fever. As opposed to this, if someone is feeling cold or weak, then are used to bring زَنجَبيل and گافور is ginger. So, both زُنجَبيل are used to bring زُنجَبيل human temperature to normal. What the Quran has said in these verses is very revealing: the entire point of man's character is that it should remain normal extremes on either side in his personality are bad for his character. There should be something to stop man from either extreme and bring him to normal state. And that something is Allah's commandment. Wherever there are exploitation and subjugation, people lose their strength and become weak, and feel suppressed. Then the people are given a dose of زنجبيل, that is, they are taught Allah's commandment which gives them warmth and energy to become fit for the life of heaven. And vice versa - too much power leading to excess and extreme must be tempered by Allah's commandment which, in this case, is گافور. The characteristic of heavenly life is that it does not have weakness and it does not have arrogance of power. It is a life of balance. Extreme on either side is dangerous.

#### Advice of Omar (R) to one of his governors

When Omar (R) appointed a governor he asked for Omar's advice regarding what to look for when appointing people to various administrative posts. Omar told him: "I can't give you a long list of advice but I only want to tell you a basic principle. Be away from those who are "weak but honest" and from those who are "strong but dishonest". Other than them you can appoint anyone." What a criterion!? What a great visionary Omar was!? It is universally true that plenty of damage is done by those having any of the two personality traits mentioned by Omar. Having a balance between these two extremes is true way to peace; and that is the life of heaven. When power starts acting in extremes then rein it in; and when weakness finds its way then strengthen it – this is the state of balance or heaven. It should never happen in this state that anyone is able to take advantage anyone else: مراجعة المراجعة المراجع

#### Deriving water from rocks of heart

My dear friends, it is my earnest prayer that you also get to taste the pure heavenly elixir from the cup of Quranic wisdom. Then only you will know how tasty it is. But this taste is felt by heart and soul, not by tongue. It is hard to explain to others unless one tastes himself. Here it is said in this verse (76:5) that it is something for drinking. (In Arabic language anything for drinking is called شراب (Sharaab) unlike in our language where it means wine.) Most importantly, the next verse says that this drink comes from a fountain. But where is that fountain from which this drink is obtained? The Quran says that the people of the heaven produce this fountain. But don't think that there is hilly rock in heaven from which oozes out a fountain from which the people of heaven fill their cups! This is the Quran my dear friends!! It says: (76:6) – they dig this fountain from deep inside of their own hearts and produce their own drink from it. When it is little weaker in its potency then a little ginger is added; and when it is little stronger in its potency then a little calyx is added. But, nevertheless, they bring out this fountain themselves from deep inside of their hearts and soul. How this is brought out? If you remember whenever the issue of bread came in the past lectures, the Quran gave instructions as to how to take care of the hungry? Now, this fountain coming from the heaven created by the people of heaven deep inside of their own hearts, what will it do to them? The Quran says next:

رَوْنَ بِالتَّذْرِوَ عِمَّا كَانَ مُعَرَّعُ مُسْتَطِيْرًا (76:7) — The truly virtuous are they who fulfil their obligation of providing universal sustenance willingly of their own choice, and stand in awe of a Day the woe of which is bound to spread far and wide.

My dear friends! Please pay attention to what the Quran is saying here. It says that they have happily taken upon themselves this responsibility of their own freewill and choice. The Quran never thrusts responsibility on anyone by force. Believer (مومن) by his own freewill accepts the Quranic responsibility.

#### نذر The dictionary meaning of

We use this word  $\dot{\omega}$  for offering sacrifice or gifts in case some wish is fulfilled. But in Arabic language it means: the precaution that is taken for protection from some impending danger. Every messenger of Allah is  $\dot{\omega}$  because he warns people from impending danger. So, here in this verse (76:7) means that these people fulfill the responsibility they willingly impose upon themselves to protect the society from evil sparks.

#### Scope of evil and protection from its danger

My dear friends, the question then is: Yes, they have taken upon themselves this responsibility. But what is their motive behind it. My dear friends, whatever man does, there is a feeling behind it; there is a motive behind it. Here, in this verse, their motive is given; they do it because if it was not done then the spark of evil will "fly" and engulf everyone in the society. There are two words here: شَرَّهُ مُسْتَطِيرٌا. Today, not - شرّ just our own world but the entire world is engulfed in this. This is just one word but every kind of evil, every kind of bad thing, everything that is harmful is included in this one word شَرُ. Actually, it means spark that creates a flame that burns everything. It bellows and it expands on its own engulfing everything in its path. It is okay that I did some evil. It remains with me. Someone else does evil, and it remains with him. But very soon it becomes contagious and starts infecting the whole society - just as we say these days that no one can remain protected from corruption; that corruption has taken over the entire society. Why is this so and how can it be prevented? The Quran uses one word for this. It says that they (مومنین) are always concerned and are always fearful that this does not happen; that the spark of evil starting somewhere does not start flying everywhere. That is, it is not that people go are always مومنين are always مومنين

conscious of their responsibility which they have undertaken of their own freewill; and are fearful that if they did not fulfill this responsibility then a society will come into existence in which no one will be safe from the spark of evil.

My dear friends, we also have this word "شرر" for spark. Sparks fly. Sparks of evil also fly and engulf everyone. That is, no one remains safe. This is what the مومنین are always afraid of. So they are diligent and 100% committed to fulfill their responsibility to stop it. Did you notice my friends, how conscious they are of their duties and their responsibilities!?

#### My wealth shouldn't go to others

To stop this spark (of evil) from flying it is necessary to establish a system based on universal welfare: ويُطْعِبُونَ الطَّعَامَ عَلَى حَيِّهُ مِسْكِينًا وَيَتِهَا وَاسِيرًا (76:8) – and who give food however great be their own want of it - unto the needy, and the orphan, and the captive. That is, they establish a system in which no one sleeps hungry regardless of their physical situation. They give all they have to establish this system although there is too much attraction for keeping the wealth. But, many succumb to this greed causing misery to themselves and to others. These people who pile wealth are hardly able to use it for themselves because there needs are limited. But their greed is unlimited. So, they start accumulating and hoarding it. Their greed follows them to the grave: الْهَاكُورُ وَ حَتَّى زُرُتُو الْهَاكِمَ اللَّهَارُ وَ حَتَّى زُرُتُو الْهَاكِمَ اللَّهَا وَ (102:1-2) - YOU ARE OBSESSED by greed for more and more until you go down to your graves. So much is the attraction for them see to it that other's مومنين see to it that other's need are also met. So, they freely give their surplus wealth to establish the system of universal welfare and nourishment. This way, by their selfless effort, that society never takes root in which sparks of evil keep flying everywhere. When people's needs aren't met by just means then they start trying unjust means to fulfill their needs; and very soon evil sparks start flying; and flames of evil take over the entire make sure this does not happen. The مومنين question is: what do they do to stop it?

#### The remedy to remain safe from evil sparks and wicked flames

My dear friends! To stop this flame from occurring they establish a system of nourishment for everyone; be they hungry, or indigent, or orphan, or handicap. This theme keeps coming in the Quran again and again. From this itself one can understand how important it is in the eyes of Allah to do this. How to do it; how to establish such a system? One way is to help a needy person as favor and expect some favors in return — like votes. If he does not return the favor then denigrate him publically. This is one way to help the needy. But this is precisely the way the sparks of evil start flying and landing everywhere. In contrast, the بعد بعد بعد بعد بعد بعد بعد المعالمة بعد المع

#### The feeling of those drinking the heavenly drink

My dear friends! This is what happens to someone who drinks this drink. This is how a heavenly society is created by those who drink the heavenly drink. Here it only said that they do not even want a "thank you" note from those whom they help. In other place the Quran says: مَا مُعَالِمُ مُولِوَكُانَ مِعِمْ وَلُوْكُانَ مِعِمْ وَلُوْكَانَ مِعِمْ وَلُوْكَانَ مِعْمُ وَلُوكِنَا فَعْمُ وَلُوكِكُونَ وَمِعْمُ وَلَوْكُونَ وَمِعْمُ وَلَوْكُونَ وَمِعْمُ وَلَوْكُونَ وَمِعْمُ وَلِمُعْمَا عِلَيْهِ وَلَوْكُونَ وَمِعْمُ وَلِمُعْمَا وَمُعْمِلُونَ وَلِمُعْمَا وَمُعْمِلُونَ وَمِعْمُ وَمُعْمِلُونَ وَمِعْمُ وَمُعْمِلُونَ وَمُعْمِلُونَ وَمِعْمُ وَمُعْمِلُونَ وَمِعْمُ وَمُعْمِلُونَ وَمِعْمُ وَمُعْمِلُونَ وَمِعْمُ وَمُعْمِلُونَ وَمُعْمِلُونَ وَمُعْمُونِهِ وَمُعْمِلُونَ وَمُعْمُونِهُ وَمُعْمُونِهُ وَمُعْمُونِهُ وَمُعْمِلُونَ وَمِعْمُونَ وَمُعْمُونِهُ وَمُعْمُونِهُ وَمُعْمِلُونَ وَمُعْمُونِهُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمُونِهُ وَمُعْمُونِهُ وَمُعْمُونِهُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمِلُونَ وَمُعْمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمُونُ والْمُعْمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعُمْمُ وَمُعُمْمُ وَمُعُمْمُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعُمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعُمْمُ وَمُعُمُونُ وَمُعُمُونُ وَمُعُمْمُ وَمُعُمُونُ وَعُمُ وَمُعُمُونُ وَعُمُونُ وَمُعُمْمُ وَمُعُمُونُ و

My dear friends, we will discuss this verse (76:10) in the next lecture. But please remember this: These مومنین say that they do not want any recompense or even a "thank you" in exchange for their help. What to say of that society where this prevails? – Where those with surplus wealth keep looking for those whose needs are unmet; and where those who help do not expect anything in return, not even thanks! What a wonderful society that would be! That would, indeed, be a heavenly society!!

My dear friends! We have come up to verse 9 of Surah Al-Dahr (الدُّهْر) today. We will take up from verse 10 in the next lecture.

## رَبُّنَا تَقْبُلُ مِنَا ﴿ إِنَّكَ آنْتَ السَّمِيمُ الْعَلِيمُ

O our Sustainer! Accept our humble efforts because you are fully aware of what we speak and what is hidden in our hearts. (2:127)

FOUNDED IN 1938 AT THE BEHEST OF ALLAMA IOBAL AND QUAID-E-AZAM

CPL NO. 28 VOL.67 ISSUE

7

Monthly TOLU-E-ISLAM

25-B, Gulberg 2, Lahore, Pakistan Phone. 042-35714546, 042-35753666, 042-35764484 E-mail:idara@toluislam.com web:www.toluislam.com

