

# طاؤعالا كامقصد

جواحباب طلوع اسلام سے تعارف نہیں رکھتے ان کی آگاہی کے لئے ہم طلوع اسلام کے مقصد کو وقاً فوقاً سامنے لاتے رہتے ہیں:

- 1- تنہاعقل انسانی زندگی کے مسائل کاحل دریافت نہیں کرسکتی۔اسے اپنی راہنمائی کے لئے اس طرح وحی کی ضرورت ہے جس طرح آئھ کھ کوسورج کی روشنی کی ضرورت۔
- 2- خدا کی طرف سے عطاشدہ وجی اپنی آخری اور کھمل شکل میں قر آن کریم کے اندر محفوظ ہے جو تمام نوع انسانی کے لئے ابدتک ضابطہ بدایت ہے۔ البذا اب نہ خدا کی طرف سے سی کو وجی ل سکتی ہے نہ کوئی نبی یارسول آسکتا ہے۔ قر آن کریم خدا کی آخری کتاب اور حضور رسالتماب سکتا ہے نہ کوئی نبی اور رسول ہیں۔
- 3- قرآن کریم کاہر دعویٰ علم پر بنی ہے اوراس کے حقائق زمان ومکان کی حدود سے ماوراء ہیں۔ قرآنی حقائق کے بیجھنے کے لئے ضروری ہے کہ جس حد تک انسانی علم ترقی کر چکا ہے وہ انسان کے سامنے ہواور چونکہ قرآن کریم کا ارشاد ہے کہ خدانے تمام کا نئات انسان کے لئے تالیح تنخیر کررگئی ہے اس لئے خدائی پروگرام کو پوراکرنے کے لئے کا نئاتی قوتوں کی تنخیر ضروری ہے۔
- 4- نی اکرم عَلَیْدِ کی سیرت مقدسہ شرف وعظمت انسانیت کی معراج کبرئی ہے۔ یہی وہ پاکیزہ سیرت ہے جو تمام نوع انسانی کے لئے اسوہ حسنہ (بہترین نمونہ) ہے۔ حضور عَلَیْدِ کی سیرت طیبہ کا جو حصقر آن کریم کے اندر محفوظ ہے اس کے قطعی یا بیٹین ہونے میں کسی قسم کا شک وشہنیں۔ باقی رہاوہ حصہ جو قرآن سے باہر ہے سواس میں اگر کوئی بات الی ہے جو قرآن کے خلاف جاتی ہے یا جس سے حضور عَلَیْدِ کی پر (معاذاللہ) کسی قسم کا طعن پا یا جاتا ہے تو ہمار سے نزد یک وہ بات غلط ہے۔ اسے حضور عَلَیْدِ کی کی طرف منسوب نہیں کرنا چاہئے۔ یہی اصول صحابہ کبار ٹ کی سیرت مقدسہ کے سلسلہ میں بھی سامنے رکھا جانا چاہئے۔ جہاں تک حدیث کا تعلق ہے ہم ہراس حدیث کو سیحتے ہیں جو قرآن کریم کے مطابق ہویا جس سے حضور نبی اکرم عَلَیْدِ کی یا صحابہ کبار ڈ کی سیرت داغدار نہ ہوتی ہو۔
- 5- دین کامقصدیہ ہے کہ دہ انسانوں کو دوسرے انسانوں کی محکومی سے چھڑا کران سے خالص قوانین خداوندی کی اطاعت کرائے۔قوانین کی بیاطاعت ایک نظام مملکت کی روسے ہوسکتی ہے اس کے بغیر دین (جو نظام زندگی کا نام ہے )متمکن نہیں ہوسکتا۔
- 6- رسول الله سَالِيَّا ِ نے سب سے پہلے دین کا نظام قائم فرمایا۔ اس نظام میں قرآن کریم کے احکام وقوانین کی اطاعت کرائی جاتی تھی اور جن امور میں قرآن کریم نے صرف اصول دیئے ہیں ان کی چاردیواری کے اندرر ہتے ہوئے امور مملکت امت کے مشورہ سے سرانجام پاتے تھے۔
- 7- رسول الله سَالَيْنَا عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْنَ عَلَيْ الله عَلَيْنَ عَلَيْمَ حضور سَالَيْنَ عَ الله عَلَيْ الله عَلَيْنَ عَلَيْهِ عَلَيْنَ عَلَيْهِ عَلَيْنَ عَلِيمُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلِي عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلِي عَلَيْنَ عَلْمَ عَلَيْنَ عَلِي عَلَيْنَ عَلِي عَلَيْنَ عَلِي عَلَيْنَ عَلِي عَلْمُ عَلْنَ عَلْمَ عَلْنَ عَلِي عَلْمَ عَلَيْنَ عَلِي عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِي عَلْمَ عَلَيْنَ عَلِي عَلَيْنَ عَلِي عَلَيْنَ عَلِي عَلَيْنِ عَلْمَ عَلَيْنِ عَلِي عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلِي عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلِي عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلِي عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلِي عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلْمِ عَلَيْنِ عَلِي عَلَيْنِ عَلْمَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلِي عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلْمُ عَلِي عَلْمَ عَلَيْنَ عَلْمُ عَلَيْنِ عَلْمَ عَلْمُ عَلْمُ عَلِي عَلَيْنِ عَلْمُ عَلْمُ عَلِي عَلْمَ عَلْمُ عَلِي عَلْمُ عَلْمُ عَلِي عَل

# جلد 69 جون 2016ء

ناشروچيئزمين محمداكرم راٹفور

ر حبلس ادارت د اکٹرانعام الحق، د اکٹر منظور الحق خواجه از ہرعماس

مدریا نظامی 📗 محملیمانتر

قانونی مشیر ( ملک محرسلیم ایڈووکیٹ)

| 50 روپے فی پرچہ   | زرِتعاون    |
|-------------------|-------------|
| -/550روپيسالانه   | پا کشان     |
| -/800روپیسالانه   | رجسٹر ڈ ڈاک |
| -/2500دىپىسالانىر | بیرون ملک   |
| -/5000ريسالانه    | رجسٹر ڈ ڈاک |

|           | ابنام الم |
|-----------|-----------|
| ע עומפנ € |           |

اس شارے میں

| صفحةبر | مصنف                        | عنوان                                      |
|--------|-----------------------------|--------------------------------------------|
| 4      | اداره                       | لمعات                                      |
| 6      | منظور حسين ليل              | پرویزصاحب کانظریهٔ اسلامی مملکت ( قسطنهم ) |
| 13     | غلام احمد پرویز             | روزول كامقصودومنتهل                        |
| 20     | خواجهاز هرعباس              | پرستش واطاعت کے درمیانی فاصلے              |
| 26     | ڈاکٹر <sup>سنب</sup> ل      | اساءالحسنی ۔ ۔ ۔ اللہ کے رنگ               |
| 29     | عمراحمه عثماني مرحوم        | قرآنی معاشره                               |
| 33     | ڈاکٹرانعام ا <sup>لحق</sup> | بابالمراسلات                               |

ENGLISH SECTION

Ramadan - Time to Unplug From the Matrix
By Dr. Mansoor Alam

Surah Al-Mutaffifin (سورة المطلقين -Durus-al-Qur'an By G.A.Parwez Parah 30, Chapter 19 Translated by: Dr. Mansoor Alam

#### Idara Tolu-e-Islam Bank Account National Bank of Pakistan

For Domestic Transactions Bank A/C No: 0465-22-003082-7 For International Transactions IBAN: Pk21 NBPA 0465 0022 0003 0827 Swift Code: NBPAPKKAA02L

۔ اِدارہ طلوعِ اسلام (رجیٹر ڈ) کی مطبوعات سے حاصل شدہ جملہ آ مدن قر آنی فکرعام کرنے پرِصُر ف کی جاتی ہے ً

اشتیاق اےمشاق پرنظرز سے چھوا کر B-25، گلبرگ II لا ہور سے شاکع کیا

# الموعال

خدائے کم یزل کا دست قدرت تو، زبال تو ہے یقیں پیدا کر اے غافل کہ مغلوب گماں تو ہے یرے ہے چرخ نیلی فام سے منزل مسلماں کی ستارے جس کی گردِ راہ ہوں، وہ کارواں تو ہے مکال فانی، کمیں آنی، ازل تیرا، ابد تیرا خدا کا آخری پیغام ہے تو، جاودال تو ہے حنا بندِ عروبِ لالہ ہے خونِ جگر تیرا تری نسبت براہیمی ہے، معمار جہال تو ہے تری فطرت ایس ہے ممکنات ِ زندگانی کی جہاں کے جوہر مضمر کا گویا امتحال تو ہے جہان آب وگل سے عالم جاوید کی خاطر نبوت ساتھ جس کو لے گئی وہ ارمغال تو ہے یہ نکتہ سرگزشتِ ملتِ بینا سے ہے پیدا کہ اقوام زمین ایشیا کا پاسباں تو ہے سبق پھریڑھ صداقت کا، عدالت کا، شجاعت کا لیا جائے گا تجھ سے کام دنیا کی امامت کا

(بانگ درا علامه اقبال)

(جاری ہے)

ماہنامہ طائوع بال اللہ عبال 4

# بِسُولِ إِلَّهُ التَّحِيرِ

لمعائ

# حكمران كطبقه اوركان مسكي ابل وعيال

## ( قرآن کی روشنی میں )

حضرت عمر ﷺ مطابق سر براہانِ مملکت کا احتساب ان کی ذات تک محدودنہیں ہونا چاہئے اس میں ان کے اہل وعیال بھی برابر کے شریک ہونے چاہئیں ۔قر آن کریم نے جوبعض بیوی بچوں کوانسان کا ڈئمن (41:14) اور مال اور اولا دکوفتنہ (64:15) کہا ہے تو پیز طرنا ک گھاٹی ان ٹاکی نگاہوں سے اوجھل نہیں تھی ۔ چنانچہ آپ ٹاکادستورتھا کہ:

جب لوگوں کو کسی بات سے منع کرتے تو اپنے گھر والوں کو جمع کر کے ان سے کہتے کہ میں نے لوگوں کو فلال فلال چیز سے منع کیا ہے۔ یا در کھو! لوگ تمہاری طرف اس طرح دیکھ رہے ہیں جس طرح پرندہ گوشت کی طرف دیکھا ہے۔ اگرتم بچو گے تو وہ بھی بچیس گے اور اگرتم پھنسو گے تو وہ بھی پھنسیں گے۔ اگرتم میں سے کسی شخص نے ان باتوں کا ارتکاب کیا تو خدا کی قسم! میں اپنے ساتھ تمہارے تعلق کی وجہ سے تمہیں دُگئی سزا دول گا۔ اب تمہیں اختیار ہے جو چاہے حدود سے تجاوز کرے جو چاہے ان کے اندرر ہے۔

اور بی' دگنی سزا' کافیصلہ قر آن کریم کے اس ارشاد کے مطابق تھاجس میں نبی اکرم سکا ٹیائی کی ازواج مطہرات سے کہا گیاتھا کہ یادر کھو! تم عام عورتوں کی طرح نہیں ہوتم میں سے جو کسی جرم کی مرتکب ہوگی اسے دُگنی سزا ملے گی (33:30) حضرت عمر نے اپنے ارشادگرامی سے اس نکتہ کی وضاحت کر دی کہ قر آن کا وہ تھم مملکت اسلامیہ کے ہرسر براہ پریکساں عائد ہوتا ہے۔ بیتھا مملکت کی ذمہ داریوں کا احساس جس کے بیش نظر آپ نے مصر کے قاصد (حضرت) معاویہ بن خدت کے سے کہا تھا

یں ہے۔ کہتم نے خیال کیا کہ دو پہر کا وقت ہے۔امیر المونین اس وقت قیلولہ فر مارہے ہوں گے۔معاویہ ّ! جس کے ذمے مملکت کے فرائض ہوں' دن توایک طرف اسے رات کے وقت بھی نیند نہیں آئسکتی۔

ہم نے خلیفہ راشد حضرت عمر ﷺ کے الفاظ اور قر آنِ کریم کی متعلقہ آیات کے حوالے اس لئے درج کردیئے ہیں کہ سابق چیف جسٹس چوہدری محمد افتخار صاحب نے اپنے بیٹے کی مبینہ کرپشن کے شمن میں کیس کی پہلی ساعت میں ریمار کس دیتے ہوئے فرمایا تھا کہ وہ فیصلہ ''قر آنِ کریم'' کی روشنی میں دیں گے۔یقین جانئے اگر ہماری عدالتوں میں فیصلے صرف اور صرف قر آن کریم کی روشنی میں ہونے لگیں تواس ملک کوجنت نظیراور بہشت مثال بننے سے دنیا کی کوئی طافت نہیں روک سکتی۔

# قرآن عيم كے طالب علموں كے ليے خوشخرى

علامہ غلام احمد پرویز کے سات سوسے زا کد دروی قرآنی پر پئی تغییری سلسلہ کے تحت بزم طلوع اسلام لا ہور کی طرف سے مندرجہ ذیل تغییری کتب کی اشاعت الگ الگ جلدوں میں ہو پھی ہے۔ بیجلدیں 30/8 x20 کے بڑے سائز کے بہترین کا غذ پر خوبصورت طباعت اور مضبوط جلد بندی کے ساتھ دستیاب ہیں۔ جن کی تفصیل درج ذیل ہے۔

| نيامدىيه | صفحات | سورهنمبر                                                                 | نام كتاب                                      | نيامدىيه | صفحات | سورهنمبر      | نام كتاب                   |
|----------|-------|--------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|----------|-------|---------------|----------------------------|
| 300/-    | 280   | (27)                                                                     | سورة النمل                                    | 200/-    | 240   | (1)           | سوره الفاتخه               |
| 350/-    | 334   | (28)                                                                     | سوره القصص                                    | 110/-    | 240   | (1)           | سورهالفاتحه (سٹوڈنٹ ایڈیش) |
| 350/-    | 388   | (29)                                                                     | سوره عنكبوت                                   | 400/-    | 500   | (2)           | سورة البقره (اول)          |
| 400/-    | 444   | (30,31,32)                                                               | سوره روم ُلقمان السجده                        | 400/-    | 538   | (2)           | سورة البقره ( دوم )        |
| 400/-    | 570   | (33,34,35)                                                               | سوره احزاب ٔ سبا ٔ فاطر                       | 400/-    | 500   | (2)           | سورة البقره (سوم)          |
| 150/-    | 164   | (36)                                                                     | سوره پلیس                                     | 700/-    | 870   | (4)           | سورة النساء                |
| 400/-    | 450   | (37,38,39)                                                               | سوره الصفْت 'ص' زمر                           | 300/-    | 334   | (16)          | سوره النحل                 |
| 550/-    | 624   | (40,41,42)                                                               | سورة مومن خم شجده 'سوره شوري                  |          | 396   | (17)          | سوره بنی اسرائیل           |
| 500/-    | 520   | (43-44-45<br>46-47)                                                      | سورة زخرفُ دخانُ جاثيهُ احقافُ مُحَدٌّ ،      |          | 532   | (18-19)       | سورة الكهف وسوره مريم      |
| 500/-    | 550   | (48-49-50<br>51-52-53)                                                   | سورة الفتح 'الحجرات ق الذاريات الطّور ُ النجم | 350/-    | 416   | (20)          | سوره طه                    |
| 400/-    | 384   | (54-55<br>56-57)                                                         | سورة القمرُ الرحلٰ واقعهُ الحديد              | 300/-    | 336   | (21)          | سورة الاعبيآء              |
| 200/     | 200   | 28 وال <b>پاره (مکمل)</b><br>1926ء-63-63-64-65-66<br>1911، مطلاق ترتمریم | 350/-                                         | 380      | (22)  | سورة الحج     |                            |
| 300/-    | 300   |                                                                          | 400/-                                         | 408      | (23)  | سورة المؤمنون |                            |
| 400/-    | 544   |                                                                          | 29وال پاره (مکمل)                             | 350/-    | 264   | (24)          | سورة النور                 |
| 400/-    | 624   |                                                                          | 30وال پاره (مکمل)                             | 350/-    | 389   | (25)          | سورة الفرقان               |
| 1000/-   | 800   |                                                                          | شرح جاويدنامه                                 | 400/-    | 454   | (26)          | سورة الشعرآء               |

#### ما مهنا مبطائو علم آل کا سالاندزیشر کت سالاندزیشر کت اندرونِ ملک-/550روپی، بذریعدر جشر ڈ ڈاک-/800روپ بیرونِ ملک-/2500روپی، بذریعدر جشر ڈ ڈاک-/5000روپ

Bank Account Idara Tolu-e-Islam (National Bank of Pakistan Main Market, Gulberg Lahore)
For Domestic Transactions
Bank A/C No: 0465-22-003082-7
For International Transactions
IBAN: Pk21 NBPA 0465 0022 0003 0827

بِسُلِيكُ إِلرِّهَزَ الرَّحِيْدِ

ملک منطور سیس کیان کیم ملک منطور سیس کیمان کیمار 0332-7636560 mhleeladv@yahoo.com

(قبطنهم)

# پر<u>َة بن</u>ِصاحبُ كانظرُ بيَراسِلامُ مُملِكَ (قِرآنیُ حِکومتْ)

[ورجولوگ ماانزل الله( قر آن ) کےمطابق حکومت قائم نہیں کرتے ،وہی لوگ کا فر ، ظالم ، فاسق ہیں (47-45-44 : 5 )

# ر نظام شاسبت

اسلامی نظام مشاورت اور مغربی جمهوریت:

ا تباع اكثريت كالمتناع:

ازاں بعد خدائے سمیع علیم نے فرمایا: (مفہوم)''اگرتوا کثریت کا تباع کرنے لگ جائے تووہ تجھے خدا کے راستے سے

گراہ کردے گی۔جولوگ (وحی کی قیودکواپنے او پرعائم نہیں کرتے )وہ حق وصدات کی نہیں بلکہ ظن وقیاس کی پیروی کرتے ہیں "(117:6)۔آپ دیکھئے کہ خدائے سمتے وعلیم نے کس طرح چودہ سوسال پہلے موجودہ دور کے نظام جمہوریت کو باطل اور گراہ کن قرار دے دیا۔ بلا حدود وقیود قانون سازی کا اختیار صرف خدا کو حاصل ہے۔ انسانوں کو اس قسم کے اختیارات کا حامل تسلیم کر لینا انہیں مقام الوہیت عطا کر دینا ہے جو شرک عظیم ہے۔قرآن حدود اللہ کے اندر رہتے ہوئے مشاورت کی اجازت دیتا ہے۔'۔ (بات اکثریت یا اقلیت کی نہیں، بات قرآن کریم کی حدود کے اندر رہتے ہوئے رائے و بینے اور فیصلے اجازت دیتا ہے۔'۔ (بات اکثریت یا اقلیت کی نہیں، بات قرآن کریم کی حدود کے اندر رہتے ہوئے رائے دینے اور فیصلے کرنے کی ہے۔ بیدرست ہے کہ اکثریت کی رائے تھے جو کہو۔ مشاورت کے مل میں، بحث ومباحث کا بنیادی نکتہ اور کے مقالیہ میں سے بھوگا کہ کہیں یہ بسب پچھ قرآن کریم سے متصادم تونہیں ہے؟۔مئولف )۔

#### حق، حق ہے:

طلوع اسلام عمبر 1973ء، ص:13: "قرآن کریم کی روسے قی ہوتا ہے، خواہ اس کی تائید میں ایک آواز بھی نہ ایکھے۔ اور باطل ، باطل، خواہ اس کے حق میں ساری دنیا ہو۔ جب نبی اکرم ﷺ نے پہلی مرتبہ حق کی آواز بلند کی کہ (انا) اول المسلمین (39:12) تو بیت کی آواز تھی۔ حالانکہ اس وقت (دورِ حاضر کی اصطلاح کے مطابق) اس آواز کا (انا) اول المسلمین (39:12) تو بیت کی آواز تھی۔ حالانکھی ہنوز کوئی نہ تھا۔ اورا کثریت ہی نہیں بلکہ ) ساری دنیا اس کے خلاف تھی۔ اکثریت، کو معیارِ می و باطل قرار دینا، مغربی نظام جمہوریت کا وضع کر دہ تصور ہے، جو یکسر باطل اور اسلام کی نقیض ہے۔ قرآن کریم کی روسے معیارِ حق و باطل، خدا کی کتاب ہے اور کفروا بمان میں خطِ امتیاز۔ ارشادِ خداوندی ہے: ومن کم بما انزل اللہ فاؤلیک ھم معیارِ حق و باطل، خدا کی کتاب اللہ کے مطابق فیصلے نہیں کرتے، وہی کا فرہیں۔ "

### كنٹرولڈڈیماکریسی:

یہاں پرویز صاحب ایک بار پھر مغربی جمہوریت، جسے آج دنیا کا بہترین نظام مشاورت سمجھاجاتا ہے، کوسا منے لاتے ہیں اور اسلام کے نظام مشاورت کے ساتھ اس کا مواز نہ کرتے ہیں: ''یورپ نے، ملوکیت اور تھیا کر لی سے تنگ آکر، جمہوریت (ڈیماکریی) کا نظام وضع کیا اور اس کے حق میں ایسی ڈگڈگ بجائی کہ ساری دنیا اسے آیے ورحمت سمجھنے لگ گئے۔ ان کی دیکھا دیکھی، مسلم اقوام نے بھی اسے اپنے ہاں رائح کر لیا اور طرفہ تماشہ یہ کہ اسے عین مطابقِ اسلام قرار دے دیا۔ چنانچہ آج اس نظریہ کومسلمہ کے طور پر تسلیم کیا جاتا ہے کہ''جمہوریت عین اسلام'' ہے۔ بلکہ یہ کہ جمہوریت کی طرح ہی اسلام نے ڈالی تھی۔ یہ نصور غلط اور کیسر اسلام کے خلاف ہے۔ مغربی جمہوریت کا بنیادی اصول یہ ہے کہ اقتدارِ مطلق (Sovereignty) عوام کو حاصل ہے۔ عوام کے نمائندے جس قسم کا جی چاہے قانون مرتب کر سکتے ہیں، انہی کا فیصلہ حرف آخر ہے۔ ان سے بالاکوئی اتھار ٹی نہیں۔ یہ سیکور ازم ہے جو اسلام کی فقیض ہے۔ اسلام میں اقتد ارباعلی کسی ایک

ملک کےعوام یاان کےنمائندگان توایک طرف، پوری نوع انسان کوبھی حاصل نہیں۔اقتد ارمطلق صرف خدا کوحاصل ہےاور اسلامی نظام ( یعنی اُمت کے نمائندگان ) کتاب الله کی حدود کے اندر رہتے ہوئے قوانین مرتب کر سکتے ہیں۔مغربی اندازِ جہوریت اور اسلام کے نظام مشاورت میں بیبنیا دی فرق ہے جسے بھی نظر انداز نہیں کرنا چاہیئے۔اسلامی نظام کوآپ ' کنٹرولڈ ڈیماکریسی'' کہہ سکتے ہیں۔ یعنی وہ جمہوریت جس پرقر آن کا کنٹرول ہو۔''

ضوابط کی یا بندی:

(مغربی) جمہوریت پرکسی قسم کی قدغن کوغلط اور انسانی حقوق کی خلاف ورزی سمجھا جاتا ہے۔حالانکہ انسانی اعمال کو Regulate کرنے کے لئے ان پر قدعن لگانا کوئی غیر مفید کا منہیں ۔ انسان اپنے آغاز ہی سے اپنے اعمال ونظریات کو کنتر ول کرنے کے لئے (معاشرت ،شادی ،ثمی ،معاشیات ،سیاسیات وغیرہ کے )اصول وقوانین ( آئین ) وضع کرتا ، اُن میں تبدیلیاں کر تااوراُن پرعمل کرتا چلا آ رہاہے۔اُن اصول وقوانین کی خلاف ورزی کوغلط، ناجائز، باطل اور قابل سزا جبکہاُن کی عدم خلاف ورزی کوشیح ،جائز ،حق اور قابل جزا ما نا جاتا رہاہے۔(اگر چیملاً انتخابات کےموقع پر بہت سے قواعد وضوابط نافذ کئے جاتے ہیں جن پر پورانہ اُتر نے والوں کوا بتخابات میں حصہ لینے کے لئے نااہل قرار دیا جاتا ہے مثلاً آئین یا کستان کا آرٹیکل نمبر 62\_63)لیکن نظری طور پر جمہوریت پر کسی قشم کی قدغن کوانسانی حقوق کی خلاف ورزی سمجھا جاتا ہے!۔ آخر جمہوریت پر کیوں نہکسی الیمی اتھارٹی کا کنٹرول ہوجوسب سے اعلیٰ ،خامیوں سے پاک ہواور (Infallible) ہو۔

جمهور بهءشورائه: اسی سلسلے میں پرویز صاحب نے ایک اصطلاح وضع کی ہے جسے وہ''جمہوریہ وشورائیی' کہتے ہیں۔جون 1977 و کے

طلوع اسلام کاصفح نمبر 25 ملاحظہ ہو، جہاں وہ اپنی رائے کا اظہار کرتے ہیں:۔'' اُمت اپنے اپنے زمانے کے حالات کے مطابق،خودتجویز کرے کہ اس مشاورت کے لئے عملی اسکیم کون ہی اختیار کرنی چاہئے ۔اس اعتبار سے بیرنظام''جہبور ہیرء شورائیی'' کہلا سکے گالیکن اس شرط کے ساتھ کہ جمہور کو جملہ اختیارات،قر آن کریم کی حدود کے اندرر ہتے ہوئے حاصل ہوں گے۔وہ نہ توان حدود میں کمی بیشی کرسکیں گےاور نہ ہی ان سے تجاوز۔اس میں'' تھیا کر لیی'' کا شائبہ نہیں ہوگا۔اس لئے کہ اسمملکت میں کسی کوخدائی اختیارات حاصل نہیں ہوں گے۔ بیصرف احکام خداوندی کونا فذکرنے کا ذریعہ ہوگی۔''

جمہوری نظام کے اساسی اصول:

طلوع اسلام تمبر 1973ء من:29: \_' مغرب کے جمہوری نظام (ڈیماکریسی) کے بنیادی اصول حسب ذیل ہیں: (1) اقتدار کا سرچشمہ عوام ہیں اور ان کے اس اقتدار پرکسی اور کا کنٹرول نہیں۔عوام کو اقتدارِ مطلق حاصل ہے۔ (Demo-cracy) کے معنی ہی عوام کی حکومت ہیں۔

(2)۔اس نظام میں عوام اپنے حاکم آپ ہوتے ہیں۔اس لئے حاکم اور محکوم میں کوئی فرق نہیں ہوتا۔اس میں یہ تفریق

ہی مٹ جاتی ہے۔

- (3) عوام اپنے اس اقتد ارکواپنے نمائندگان کے ذریعے بروئے کارلاتے ہیں۔
- (4)۔ان نمائندگان کی اکثریت کے فیصلے، یعنی وہ آئین یا قوانین جنہیں وہ وضع کر دیں،حرفِ آخر ہوتے ہیں جن کے خلاف کہیں اپیل نہیں ہوسکتی۔البتہ پینمائندےاپنے فیصلوں کو جب بھی چاہیں خود بدل سکتے ہیں۔
- (5) عوام کے بینمائند ہے دوگروہوں میں بٹ جاتے ہیں۔جوگروہ اکثریت میں ہوتا ہے،وہ سیاہ وسفید کا مالک ہوتا ہے۔جواقلیت میں رہ جاتا ہے اس کا مسلک اکثریت کی مخالفت کرنا اور ایسے حالات پیدا کرنا ہوتا ہے جن کی روسے وہ اقلیت میں تبدیل ہوجائیں اور اس طرح اقتداران سے چھن کران کے ہاتھ میں آجائے۔
- (6)۔ برسرا قتدار (اکثریتی) پارٹی جو کچھ جی میں آئے کرے۔اُسےاس مدت سے پہلے جس کے لئے عوام نے انہیں اپنانمائندہ منتخب کیا تھا۔خودعوام بھی برطرف نہیں کر سکتے بجزاس کے کہوہ اکثریت میں نہرہیں۔

مغرب کے اربابِ فکر ونظراس نظام کے عملی تجربہ کے بعداس نتیجہ پر پہنچے ہیں کہ بینظام ایسے مفروضوں پر ہبنی ہے جن کا یا تو وجود ہی کوئی نہیں اور یا ، جو یکسر باطل ہیں قبل اس کے کہ ہم ان اربابِ علم و دانش کے نتائج فکر کوسامنے لائیں ، بید کیھنا ضروری ہے کہ مغرب نے اس نظام کوضع اور اختیار کن حالات میں کیا تھا۔

#### يورپ كاانقلاب:

اقوام کورپ استبداد کی چکی کے دو پاٹوں میں بُری طرح پس رہی تھیں۔ یعنی ملوکیت کی قہر مانی اور اربابِ کلیسا کی تھیا کریں۔ تھیا کریں۔ تھیا کریں کا نظر بیسینٹ پال کا وضع کردہ ہے۔ جس نے کہا تھا کہتی حکومت صرف خدا کو حاصل ہے کیان اس نے اپنا بیدی کلیسا (پادر یوں) کو تفویض کردیا ہے۔ اب بیے خدا کے نام پر جو جی میں آئے کریں۔ جب کلیسا اور رومن شہنشا ہیت میں گھے جوڑ ہوا تو یہی اختیارات خداوندی شہنشا ہوں کی طرف منتقل ہوگئے لیکن ان پر کنٹر ول کلیسا ہی کاربا لوتھر نے اپنی اصلاحی تحریک سے کلیسا کے فولادی شکنے کو یہ کہ کر توڑ ڈالا کہ انجیل کے سیجھنے کا حق ہر فرد کو حاصل ہے نہ کہ صرف چر پی کو لیکن اس سے نظام حکومت کا مسکلہ لی نہ ہوسکا۔ کیونکہ انجیل میں

حکومت اور سیاست کے متعلق کوئی قانون ہی نہیں دیا گیا۔ للہذا، حکومت کا استبداد بدستور قائم رہا۔ اس صورتِ حالات سے تنگ آکر فرانس میں ایک انقلاب بریا ہواجس کا نتیجہ روسو کا نظریہ عکومت تھا۔ اس نظریہ کی روسے کہا ہے گیا کہ قل اقتدار نہ بادشا ہوں کو حاصل ہے، نہ کلیسا کے خدائی نمائندوں کو۔ اقتدار کا سرچشمہ عوام ہیں۔ یوں نظام جمہوریت کا ابتدائی تصور سامنے آیا اگر چہاس کا اساسی تصور مفکرین یونان نے بہت پہلے پیش کیا تھا۔ ملوکیت اور کلیسا کے استبداد کی چکی میں پسنے والی انسانیت نے اس نظریہ کونجات دہندہ سمجھ کرنہایت جوش وخروش اور مسرت وانبساط سے اس کا خیر مقدم کیا۔ اور اسے نوع انسان کے لئے آیہ وحمت سمجھا۔ ان تصریحات سے آپ نے دیکھ لیا ہوگا کہ نظریہ وجمہوریت (ڈیماکریسی) کے سامنے آنے پریہ جوش و

مسرت، در حقیقت استبداد ملوکیت اور قهر مانی ء مذہبی پیشوائیت سے حصول نجات پر منفیا نہ دوِّمل تھا، نظام جمہوریت کی کا میا بی پر مثبت اظہارِ تشکر نہیں تھا۔ اس نظام پر تو ابھی تجربہ بھی نہیں ہوا تھا۔ اس کے ملی تجربہ کے بعد مفکرین مغرب جس نتیجہ پر پہنچے ہیں، اس ضمن میں، میں اپنی کتاب' انسان نے کیا سوچا؟۔'' کے ایک باب میں تفصیل سے لکھ چکا ہوں۔''اس کے بعد، پرویز صاحب نے مغرب کے متنف مفکرین کے مزید حوالہ جات پیش کر کے مغربی جمہوریت کونا کام اور قرآنی نظام کو کامیاب ثابت کیا ہے (مئولف)۔

#### اسلامی نظام مشاورت:

''معراج انسانیت''۔باب''نظام مملکت''۔یہاں پرویز صاحب مشاورت کے اسلامی اور مغربی اصولوں کا مواز نہ بھی پیش کرتے ہیں تا کہ قرآن کریم اور مغرب کے اصول مشاورت کو گڈ مڈکر نے سے کوئی غلط نہی پیدا نہ ہو۔وہ کہتے ہیں کہ:۔۔۔''واضح رہے کہ اس مشاورت اور دو بِ حاضرہ کے جہوری آئین میں بنیادی فرق ہے۔دوبِ حاضر کی جمہوریت میں، قانون بنانے والی اتھارٹی (خواہ وہ نمائندگان قوم پر مشمل پارلیمان ہو، یا اس پارلیمان کی مقرر کردہ کوئی اور جماعت ) اس بات کا پورا پورا پورا اختیار رکھتی ہے کہ وہ جس قسم کے چاہے قوانین بنائے اور جن قوانین کو چاہے منسوخ کردے یا ان میں ردو بدل کردے۔۔اس کے برعکس، اسلامی جمہوریت میں، قانون سازی کا اختیار، بلا حدود وقیود نہیں ہوتا۔۔اس میں مجلس قانون سازی کا اختیار، بلا حدود وقیود نہیں ہوتا۔۔اس میں مجلس قانون ساز کی کا اختیار، بلا حدود وقیود نہیں ہوتا۔۔اس میں کی حدود کے اندر رہتے ہوئے ہی قوانین بناسکتی ہے۔وہ نہ ان حدود سے تجاوز کر سکتی ہے نہ ان خرا نے کے تقاضوں کے مطابق خود طے کرسکتی ہے۔'

#### اسلام كامغربي جمهوريت سے تقابل:

طلوع اسلام ماہ اکتوبر، نومبر 1977ء کے لمعات (اداریہ) میں اختصار کے ساتھ اسلام کا نقابل مغربی جمہوریت سے کیا گیا ہے۔ جس سے اسلام کا دوسر نظاموں کے مقابلے میں فرق سامنے آتا ہے۔ اس میں کہا گیا ہے کہ: ''بہارے ہاں کہا بیجا تا ہے کہ ہم مغرب کے جمہوری نظام کے نہیں بلکہ اسلامی جمہوریت کے داعی ہیں۔ اس پیوندسازی میں'' اسلام'' سے مرادم و جہ مذہب ہوتا ہے۔ اور جمہوری نظام کے جمہوری نظام ۔ ان دونوں کے امتزاج سے جوملخو بہ تیار ہوتا ہے ۔ اور جمہوریت سے مقصود بہر حال مغرب کا جمہوری نظام کفر ہی ہی ، پھر بھی اپنے پچھنتائج تو مرتب کر تیا ہو دہ ہار سے اس کے ساتھ مذہب کا پیوندلگا دیا جائے توصورت وہ پیدا ہوجاتی ہے جس کے متعلق قرآن کریم نے کہا دیتا ہے۔ ۔ لیکن جب اس کے ساتھ مذہب کا پیوندلگا دیا جائے توصورت وہ پیدا ہوجاتی ہے جس کے متعلق قرآن کریم نے کہا ہے کہ: ۔ اَفَتَوْمِنُونُ بِبغضِ آگُونُونَ بِبغضِ آ۔ ''کیا تم کتا ہے خداوندی کے ایک حصہ پر ایمان رکھتے ہواور ہوں کے دوسرے جھے سے انکار کرتے ہو۔'' ۔ ۔ فیکا جُزاءُ مَنْ یَقْعَالُ ذٰلِكَ مِنْکُمُ اِلّا خِزْیٌ فِی الْحَیٰوۃِ اللّٰہُ نِیَا ؓ و کَیُومُ الْلَٰونُ اِلْکَ اِلْکَ اِلْکَ اِلْکَ اِلْکَ اِلْکُ اِلْکَ اِلْکَ اللّٰہُ کَا اِلْکُ اِلْکُ مِنْکُمُ اِلّٰہِ خِزْدٌی فِی الْحَیٰوۃِ اللّٰہُ نَیا ؓ و کیومُ کس اس قسم کی پیوندسازی کرے گا اس کا لازی اللّٰ کے دوسرے جھے سے انکار کرتے ہو۔'' یا درکھو! جو بھی کفروا کیان میں اس قسم کی پیوندسازی کرے گا اس کا لازی

نتیجہ یہ ہوگا کہ وہ اس دنیا میں ذلیل وخوار ہوگا اور قیامت کے دن شدیدترین عذاب میں مبتلا۔ ہم اسی عذاب میں مبتلا ہیں۔۔۔ذیل میں اس اجمال کی تفصیل پیش کی جاتی ہے۔مغربی جمہوریت کے عناصر ترکیبی حسب ذیل ہیں:

(1) ۔ ایک خطہ ارض (یا مملکت) کے اندر بینے والے تمام افراد، بلا لحاظ عقیدہ و مذہب، ایک قوم تسلیم کئے جاتے ہیں۔ (2) ۔ اس قوم میں سیاسی اختلافات کی بناء پر مختلف سیاسی پارٹیاں وجود میں آتی ہیں۔ (3) ۔ یہ سیاسی پارٹیاں انتخاب لاتی ہیں، اوراکٹریت کی پارٹی برسرافتد ارآ جاتی ہے۔ یہ ظاہر ہے کہ چونکہ اس پارٹی کا سیاسی نصب العین متعین ہوتا ہے اس کے ارکان میں وحدت فکر وعمل ہوتی ہے۔ ہم آ ہنگ افراد کے بغیر نہ کوئی پارٹی وجود میں آسکتی ہے نہ قائم رہ سکتی ہے۔ (4) ۔ پارلیمان میں، برسرافتد ارپارٹی کے بالمقابل، اس کی حریف پارٹی موجود رہتی ہے۔ بالفاظ ویگر، ایوان میں حزب افتد ارکے ساتھ حزب اختلاف کا وجود ناگزیر ہوتا ہے۔ (5) مجلس قانون ساز (پارلیمان) افراد محملکت کے ذہبی عقائد و مسالک ورسومات سے پچھ واسط نہیں رکھتی۔ اور مختلف فرقوں کو تخصی قوانین (پرسل لاز) کی آزادی حاصل ہوتی ہے۔ ۔ ۔ ۔ یعنی اس میں مذہب کوسیاست سے الگر کھاجا تا ہے۔ (6) ۔ امور مملکت کے فیصلے پارلیمان کی اکثریت، بلا حدود و قیود، کرسکتی ہے۔ یہ فیصلے ملک میں نافذ ہوتے ہیں اوران کا اطلاق تمام افراد محملکت پر کیساں ہوتا ہے۔ (7) ۔ برسر افتد ارپارلیمان، ان قوانین میں، جب چاہے، ردو بدل بھی کرسکتی ہے۔ اور ترمیم و تنسخ بھی۔ کساں ہوتا ہے۔ (7) ۔ برسر افتد ارپارلیمان، ان قوانین میں، جب چاہے، ردو بدل بھی کرسکتی ہے۔ اور ترمیم و تنسخ بھی۔ اس نظام میں کوئی عضر غیر متبدل نہیں ہوتا۔ ہر معاملہ میں اکثریت کا فیصلہ قول فیصل ہوتا ہے۔

\*\*\*

اس کے رعکس، قرآنی نظام کے عناصر ترکیبی حسب ذیل ہوتے ہیں:

(1)۔ قومیت کا معیار، وطن کا اشتراک نہیں بلکہ ایمان ( دین ) کا اشتراک ہے۔۔اس کے معنی یہ ہیں کہ ایک خطہء ارض (یامملکت ) کے اندر بسنے والےمسلم اورغیرمسلم ایک قوم

کے افراد قرار نہیں پاسکتے۔ مسلم قوم کے افراد صرف مسلم ہو سکتے ہیں۔ اسے امتِ مسلمہ کہہ کر پکارا جاتا ہے۔۔۔ (2)۔ امتِ مسلمہ، امتِ واحدہ ہوتی ہے۔ یعنی نہ اس میں کوئی مذہبی فرقہ ہوتا ہے، نہ سیاسی پارٹیاں۔ (4)۔ اس امت کی مملکت میں، قانون سازی کا اختیار کسی کو حاصل نہیں ہوتا۔ جملہ قوا نین، اصول واقدار وحدود کی شکل میں، خدا کے مقرر کر دہ اور اس کی کتاب (قرآن مجید) کے اندر منضبط اور محفوظ ہیں۔ ان میں نہ کوئی ردوبدل کر سکتا ہے، اور نہ ہی حک و اضافہ۔۔۔ (4)۔ مملکت کا فریضہ، قرآن مجید کے ان غیر متبدل اصول واقدار کوملک میں عملاً نافذ کرنے کی تدابیر اور طریقے وضع کرنا ہوتا ہے۔۔۔ جب بیاصول واقدار، ان طریقوں کے مطابق نافذ ہوں تو آئیں اسلامی شریعت یا اسلامی قوانین کہا جاتا ہے۔ ان کا اطلاق تمام مسلمانوں پر کیساں ہوتا ہے اور ان میں پرسٹل لاز اور پبلک لاز میں تفریق نین نہیں ہوتی۔۔یہ اصول واقدار تو ہمیشہ غیر متبدل رہتے ہیں کین ان کے نافذ کرنے کے طور طریقے عندالضرورت بدلے جاسکتے ہیں۔۔۔ جب ہم

طلوع اسلام اگست 1980ء من :12: ''اگرامت، باہمی مشاورت سے ،قر آن مجید کے ابدی اورغیر متبدل اصول و اقدار کے حدود کے اندرر ہتے ہوئے امور مملکت کے فیصلے کر بے تو بیا سلامی جمہوریت ہوگی۔ (اگر چی مناسب یہی ہے کہ اس کے لئے جمہوریت کی اصطلاح استعال نہ کی جائے )۔ اورا گران حدود وقیود کے بغیر فیصلے کئے جائیں تو وہ مغربی جمہوریت ہوگی۔ ایک جمہوریت ہوگی۔ اسے سیکولر نظام حکومت کہتے ہیں جوقر آنی نظام کی ضد ہے۔ دوبا تیں یا در کھئے!۔ ایک تو بیہ کہ اسلامی مملکت (استخلاف فی گی۔ اسے سیکولر نظام حکومت کہتے ہیں جوقر آنی نظام کی ضد ہے۔ دوبا تیں یا در کھئے!۔ ایک تو بیہ کہ اسلامی مملکت (استخلاف فی الارض) بوری امت کی ہوتی ہے۔ کسی فردیا افراد کے کسی گروہ کا اس پر اجارہ نہیں ہوتا۔ اور مملکت پابند ہوتی ہے قر آنی حدود کی جو، ابدی اورغیر متبدل ہوتی ہیں۔''

جمهوريت بطوردين:

اسے مسلمانوں کی بقشمتی ہی کہئے کہ آج (مغربی) جمہوریت ایک'' دین'' کی حیثیت اختیار کر چکی ہے جس پر ہم (حتی کہ ہمارے مذہبی راہنمایان تک) فریفیۃ نظر آتے ہیں (مؤلف)۔

(جاری ہے)



## بِسُالِلَّهُ إِلَّهُ الرَّحِبُ

غلام احمد پرتھ نے

# روزوان كالقصودونتهل

# (پرق بنے صاحب کاایک در کِن قرآنِ مجید)

عزیزانِ گرامی قدر! درسِ قرآن کے سلسلہ کے اعتبار سے آج سورۂ کنمل کی اگلی آیت سے سلسلۂ کلام شروع ہونا چاہئے تھالیکن احباب کے نقاضا کے پیشِ نظر آج کا درس روزہ کے موضوع کے لئے مخص کیا جارہا ہے۔ میں اس درس میں روزوں کے مسائل کے متعلق بات نہیں کروں گا۔ بیا دکام سورۂ بقرہ کی تین چار آیات (187۔183ء) میں نہایت جامعیت سے بیان ہوئے ہیں اس لئے ان کے دہرانے کی ضرورت نہیں۔ان کے بجائے میں اس امر کی وضاحت کرنا چاہتا ہوں کہ قرآن کریم کی روسے روزوں کا مقصد کریا ہے؟ ان کی غایت کیا ہے؟ بیہ کیوں فرض قرار دیئے گئے ہیں؟

قرآنِ کریم کی ایک خصوصیت (بلکہ جہاں تک میری نگاہ کا م کرتی ہے اس کی انفرادیت) یہ بھی ہے کہ یہ جب کوئی سے کم دیتا ہے تو اس کے ساتھ اس کی وضاحت بھی کر دیتا ہے کہ بیتھم کیوں دیا گیا ہے؟ اس کی غرض وغایت کیا ہے؟ اس پر عمل بیرا ہونے کا نتیجہ کیا ہوگا؟ مثلاً اس قسم کی آیات آپ کوئی ایک مقامات پرملیں گی:

وَٱنْزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكِتْبَ وَالْحِلْمَةَ \_(4:113)

"الله نے تم پر کتاب اور حکمت نازل کی ہے '۔

کتاب کے معنیٰ احکام یا قوانین کے ہیں اور حکمت سے مرا ذان احکام وقوانین کی غرض وغایت۔ بید دنوں منزل من اللہ ہیں۔احکام کے سلسلے میں بیا نداز عظیم حکمتِ بالغہ پر مبنی ہے۔اگر کسی کوکوئی حکم دیا جائے کیکن اس کی غرض و غایت نہ بتائی جائے۔ یعنی اسے بینہ بتایا جائے کہ اسے وہ حکم کیوں دیا جارہا ہے تو وہ اس کی تعمیل طوعاً وکر ہا کرے گا بطیب خاطر نہیں کرے گا۔مستبر حکومتیں اسی طرح احکام صادراور نافذکرتی ہیں۔لوگ ان پر بامر مجبوری عمل پیرا ہوتے ہیں اور اسی لئے ان سے گریز کی راہیں تراشتے اور فرار کے طریقے سوچتے رہتے ہیں۔اگر انہیں بتا دیا جائے کہ ان احکام کی اطاعت سے انہیں کیا حاصل ہوگا۔ اس میں خود ان کے کیا کیا فوائد مضمر ہیں تو وہ ان پر دل و دماغ کی کامل رضامندی سے عمل پیرا ہوں گے اور ان سے منحرف ہونے کا خیال تک بھی دل میں نہ لائیں گے۔ کتاب کے ساتھ حکمت کی وضاحت کی پہلی مصلحت ہیں ہے۔

دوسرے ہیکہ جب آپ کو بتا دیا جائے کہ اس علم کی تعمیل کا نتیجہ بیہ دوگا تو آپ قدم قدم پر اس کا جائزہ لیتے جائیں گے کہ اس علم کی صحیح معنوں میں تعمیل ہورہی ہے یائہیں۔ اگر اس علم کی غایت نہ بتائی جائے تو آپ اس پر بلاسو ہے ہمجھے کمینگی طور پر ممل کرتے رہیں گے اور ہورہی ہے یائہیں۔ اور اگر آپ نے اپنے وار پر مورہی ہے یائہیں۔ اور اگر آپ نے اپنے دہ نہیں فرض کر لیا کہ اس کا نتیجہ یہ برآ مد ہوگا تو آپ بڑی غلط نبی میں مبتلا رہیں گے اور ہوسکتا ہے کہ آپ کی ساری محنت رائیگاں چلی جائے۔ مثال کے طور پر یوں سیجھے کہ ڈاکٹر مریض کے لئے ایک دوائی تجویز کرتا ہے اور کہتا ہے کہ دوائی دینے کہ ایک میں اور ڈاکٹر کر بین کے لئے ایک دوائی تجویز کرتا ہے اور کہتا ہے کہ دوائی دینے کہ بعد مریض کا ٹمپر پچر لیتے جائیں۔ ہر گھٹے کے بعد کم از کم ایک ڈگری بخار کم ہوجائے گا۔ آپ مریض کو دوائی اور آپ ہیں اور ڈاکٹر کی ہدایت کے مطابق اس کا ٹمپر پچر لیتے ہیں۔ اگر بخار کم ہور ہا ہے تو آپ کو اظمینان ہوگا اور آپ علاج جاری رکھیں گے لیکن اور آپ کی ہدایت کے مطابق نتیجہ برآ مذہ ہوا ور آپ بدستور اگر آپ دیکھیں کہ بخار کم نہیں ہوئی یا دوائی شیک ہوئی ہے۔ یہ بین ہوگا کہ ڈاکٹر کے کہنے کے مطابق نتیجہ برآ مذہ ہوا در آپ بدستور وی دوائی دیتے جا کیں۔ اگر آپ ایسا کرتے ہیں تو اس کا جو نتیجہ کیا نگا گا۔ اگر اس کا وہ نتیجہ برآ مذہ بیں ہوتا تو آپ کورک ہے اس کے ساتھ ہی رہ تھے۔ برآ مذہ بیں ہوتا تو آپ کورک ہیا سے نہ صرف یہ کہ آپ کی محنت رائیگاں نہیں جائے گ

قرآن کریم میں اللہ تعالی نے فرمایا کہ کُتِب عَلَیْکُمُ الصِّیامُ (2:183)۔''اے جماعتِ مونین! تم پرصیام فرض قرار دیئے گئے ہیں'' ۔ یہ' کتاب' یعنی تھم ہے۔اس کی غایات کے متعلق کہا:

لَعَلَّكُمْ تَتَقَوُنَ (2:183) ـ وَلَعَلَّكُمْ تَشَكُلُونَ (2:185) اور وَلِتُكَلِّيُوا الله عَلَى مَا هَالمَكُمُ (2:185) ـ

تکھون سے مراد بیہ ہے کہ تم میں قواندین خداوندی کی اطاعت کے لئے پنتگی پیدا ہوجائے اور تم غلط را ہوں پر چلنے کے نقصانات سے محفوظ ہوجاؤ۔ تکھکڑوئ 'سے مقصود بیہ ہے کہ تمہاری مختیں بھر پورنتان کی پیدا کر دیں۔ میں ان دوغایات کے متعلق سر دست تفصیل میں نہیں جاؤں گا۔ قرآن کریم نے جو غایت الغایات بتائی ہے اس پر مرکوز رہوں گا اور وہ غایع متعلق سر دست تفصیل میں نہیں جاؤں گا۔ قرآن کریم نے جو غایت الغایات بتائی ہے اس پر مرکوز رہوں گا اور وہ غایع الغایات بیا کہ خدا کے بتائے ہوئے پروگرام پر عمل کرنے سے اس قابل ہوجاؤ کے کہ دنیا میں خدا کی کبریائی قائم کر سکو۔ بیہ ہوجانا:

وَلِيَّكَتِّرُوا اللهَ عَلَى مَا هَاللهُ عَلَى مَا هَاللهُ (2:185)

سب سے پہلے لفظ'' کبریائی'' کو لیجئے۔اس کے معنی حکومت اور اقتدار کے ہیں۔سورہ یونس میں ہے کہ جب حضرت موں اور اقتدار کے ہیں۔سورہ یونس میں ہے کہ جب حضرت موں اور ان کے بھائی حضرت ہارون فرعون نے کہا کہ تم جو کھر ہے کہ در کے ہوہم اس کی غرض و غایت کوخوب پہچانتے ہیں۔ یعنی سے کہ وَتَکُونَ لَکُمْنَا الْکِبْدِیّاءُ فِی الْاَرْضِ ﴿ (78:10)

'' تمہارا مقصدیہ ہے کہ اس ملک میں حکومت تمہاری قائم ہو جائے۔اقتدار تمہارے ہاتھ میں آ جائے''۔اس سے لفظ '' کبریائی'' کامفہوم واضح ہوجا تاہے۔

جہاں تک خارجی کا ئنات کا تعلق ہے اس میں خدا کا اقتدار اور اس کی حکمر انی براہِ راست قائم ہے۔ تمام کارگہ کا ئنات اس کے قوانین کے مطابق سرگر مجمل ہے اور اس میں کسی شے کو مجالِ انحراف نہیں یارائے سرشی نہیں: ولکہ الْکِبْدِیاَءُ فِی السّلموٰتِ وَالْکُرْضِ وَهُوَ الْعَزِیْدُ الْمُحِکِیْمُ (45:37)۔ '' کا ئنات کی پستیوں اور بلندیوں میں کبریائی خدا کی ہے۔ وہ زبردست غلبہ کا مالک ہے لیکن اس کا غلبہ مستبر حکمر انوں کا غلبہ نہیں۔ وہ سراسر حکمت پر مبنی ہے۔' دوسری جگہ ہے: وکھو اللّذِی فِی السّکہاَءِ اِللّهُ وَفِی الْکَرْضِ اِللّهُ اللّهِ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ عَلَى صاحبِ اقتدار ہے اور وہی ارش پر بھی صاحبِ اقتدار ہے اور وہی ارش پر بھی صاحبِ اقتدار ہے اور وہی ارش پر بھی صاحبِ اقتدار۔'' (اللہ کے معنی صاحبِ اقتدار کے ہیں )۔

خارجی کا ننات میں توخدا کا اقتد اراز خود قائم ہے۔لیکن اس کی مشیت کا پروگرام ہیہے کہ انسانوں کی دنیا میں اس کی کبریا ئی ازخود انسانوں کے ہاتھوں قائم ہو۔اسی مقصد کے لئے رسول بھیجے جاتے ستھے اور رسول کے بعد اس کی ذمہ داری اس کی امت پر عائدہوتی تھی۔ چنا نچہ جب نبی اکرم سائٹی ہم کو منصب نبوت پر سرفراز فرما یا گیا تو آپ کو حکم دیا گیا کہ یکا ٹیٹھا الْمُدُنَّدُو ۔'اے وہ کہ جس کی آمد سے خزاں دیدہ گلشن کا کنات بہارنو کا مظہر بن جائے گا۔ (الْمُدَنِّدُو کے بہی معنی ہیں )۔ قُورُ فَاکْنُورُ ۔'اٹھ اور نوعِ انسان کو ان کے اپنے وضع کر دہ نظام ہائے حیات کی تباہ کاریوں سے آگاہ کردے'۔ ورُبِّک فَکِیْدِ (2-1:41)۔''اور ان نظاموں کی جگہ اس نظام کو قائم کرجس میں کبریائی صرف خدا کے لئے ہو'۔۔۔یہ تھامنصب رسالت۔

دوسرے مقام پراسی حقیقت کوجن الفاظ میں بیان کیا گیا ہے ان کی تفصیل بڑی وسعت چاہتی ہے کیکن میں ان میں سے صرف دوئکڑوں کونما یاں طور پر سامنے لاؤں گا۔ وَکُمْ یَکُنْ لَّهُ شَرِیْكُ فِی الْمُلْكِ ۔''حکومت صرف اس کے لئے مختص ہے۔ اس میں کوئی دوسرا شریک نہیں ہوسکتا''۔اور اس سے آ گے ہے: وَگَوِّرُهُ تَکْمِیْرُا ۔ (17:111)''لہٰذاتم اس کی کبریائی قائم کرؤ'۔ اس میں کوئی دوسرا شریک نہیں ہوسکتا''۔اور اس سے آ گے ہے: وَگَوِّرُهُ تَکْمِیْرُا ۔ (17:111)''لہٰذاتم اس کی کبریائی قائم کرؤ'۔ اس اعتبار سے خدا نے اپنے آپ کوایک جگہ: الْمُتَکَوِّرُو (59:23) کہا ہے۔ کہیں النگوِیْرُ الْمُتَکَالِ (13:9) اور کہیں: الْعَلِیْ النگویْرُو کی وضاحت اس نے یہ کہ کرکردی کہ فَالْمُکُمُّ وَلِیْ الْکَوِیْرُو الْکَابُورُورُوں کے فالْمُکُمُورُوں اس خدا کا چلنا چاہے جو ہوشم کے غلبہ اور کبریائی کا مالک ہے۔ الْکُویُرُو الْکِیْرُو الْکَابُورُوں کے فالم اور کبریائی کا مالک ہے۔

اس سے بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ خدا نہ تو ہمارے سامنے آتا ہے۔ نہ وہ تختِ حکومت پر بیٹھتا ہے۔ نہ ہم اس کی آواز سنتے ہیں۔ تو ہمارے معاشرے مین اس کی حکومت کیسے قائم ہوگی؟ اس کے لئے اس نے خود ہی بتادیا کہ۔۔۔اس نے ہماری طرف اپنا ضابطۂ احکام بھیج دیا ہے۔ جو حکومت اس ضابطہ کے مطابق قائم ہوگی اسے خدا کی حکومت سے تعبیر کیا جائے گا۔ چنانچے اس نے واضح الفاظ میں بتادیا کہ

وَمَنْ لَمْ يَخَلُّمْ بِمَا ٓ انْزَلَ اللهُ فَأُولَإِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ (5:44)\_

### جولوگ خدا کی کتاب کےمطابق حکومت قائم نہیں کرتے ان ہی کو کا فرکہا جاتا ہے۔



لیکن خدا کی بیر کبریائی یونہی بیٹھے بٹھائے 'وعظ ونصیحت یا تقاریر وخطابات سے قائم نہیں ہو جاتی۔ جب اس کا مقصد دنیا کے ہر نظام کوالٹ کراس کی جگہ نظامِ خداوندی کومتمکن کرنا ہے تو ظاہر ہے کہ دنیا کی ہرقوم اور ہر حکومت کی طرف سے اس کی مخالفت ہوگی اور ہر مفاد پرست گروہ اس کی مزاحمت کرے گا۔۔۔ان مخالفتوں اور مزاحمتوں کے مقابلے کے لئے میدان جنگ تک میں جھی جانا پڑے گا۔ چنا نچ قر آن کریم میں جماعتِ مومنین کی ان جنگوں کی غایت بی بتائی گئی ہے:

وَجَعَلَ كَلِمَةَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا السُّفْلَى ۚ وَكَلِمَةُ اللهِ هِيَ الْعُلْيَا ۚ (9:40)

اس سے مقصد ریہ ہے کہ ہرغیر خداوندی نظام مغلوب ہوجائے اور خدا کا نظام جسے غالب ہونے کا حق حاصل ہے عملاً مسلط ہوجائے۔

اس سے چند ہی آیات پہلے کہا گیا ہے:

ھُو الَّذِی آرٹسک کرسُولک یالھُلی و دِینِ الْحَقِّ لِینْظھِرہ عَلَی البِّیْنِ کُلِّہ وَکُو کُرِهَ الْہُشْرِکُون (9:39) خداوہ ہے جس نے اپنے رسول کو ضابطۂ ہدایت اور حق پر مبنی نظام دے کر بھیجا تا کہ یہ نظام انسانوں کے ہرخودساختہ نظام پرغالب آ جائے۔خواہ یہ تبدیلی ان لوگوں پر گرال کیوں نہ گزرے جو خالص حکومتِ خداوندی قائم نہیں کرنا چاہتے۔ یہاں صرف اتنا کہا گیا ہے کہ اس نے رسول کو اس مقصد کے لئے بھیجا۔لیکن دیگر مقامات پر اس کی وضاحت کر دی کہ نظام خداوندی کا قیام تنہا رسول کے ہاتھوں سے عمل میں نہیں آئے گا۔اس کے لئے جماعتِ مونین کی معاونت و رفاقت بھی ضروری ہوگی۔یغنی یہ فریضہ گی دیسُون اللّٰہ و کالّذِینَ مَعَی آئے (48:29) کے ہاتھوں سرانجام یائے گا۔

اللہ تعالیٰ نے الاعلیٰ اپنے آپ کو کہا تھالیکن جس جماعتِ مونین کے ہاتھوں اس کی کبریا کی دنیا میں قائم ہوتی ہے۔ اس نے انہیں الْاَعْلَوْنَ کہہ کر پکارا ہے۔ چنا نچہ اس نے فر مایا نوائنٹٹر الْاَعْلَوْنَ اِنْ کُنْتُمْ مُّوْمِوْنِیْنَ (139:3)۔ ''اگرتم مومن ہواورمومن رہو گے تو دنیا میں تم ہی سب پر غالب رہو گے'۔ تمہارا قائم کردہ نظام انسانوں کے ہر نودساختہ نظام پر غالب آ جائے گا۔ اس غلبہ و تسلط کے لئے قرآن کریم نے اِنْ کُنْتُمْ مُّوْمُونِیْنَ کی شرط عائد کردی ہے۔ ''لیعنی اگرتم مومن ہوئو''۔ یہاں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ یہ کسے معلوم ہو کہ ہم مومن ہیں یانہیں؟ اس کے لئے قرآن نے خود بیہ واضح کر دیا کہ جولوگ خداکی کتاب کے مطابق حکومت قائم نہیں کرتے وہ مومن نہیں' کا فر ہیں لہذا مومن وہ ہیں جوخداکی کتاب کے مطابق حکومت قائم نہیں کرتے ہیں اور اس کی محسوس نشانی بیہ ہے کہ وہ دنیا کی ہرقوم پر غالب رہتے ہیں۔ چنا نچہ اس نے واضح طور پر کہد یا کہ:

وَكُنُ يَجْعَلَ اللهُ لِلْكَلْوِيْنَ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ سَبِيلًا (4:141)

خدا کبھی ایسانہیں ہونے دے گا کہ غیر خداوندی نظام کی حامل قوم کو جماعتِ مومنین پرغالب آنے دے۔ لہذا یہ تعین کرنا بالکل آسان ہو گیا کہ ہم مومن ہیں یانہیں؟

یہاں ایک عظیم نکتہ سامنے آتا ہے۔ خدا مونین سے کہتا ہے کہ: آئٹھُر الْاعْلَوٰی ۔ لیکن مومن اس کی عطا کردہ اس سرفرازی کے جذبہ تشکر کے احساس سے بے ساختہ اپنا سرز مین پرر کھ دیتا ہے اور انتہائی انکساری اور خاکساری کے عالم میں کہتا ہے کہ الاعلی میں نہیں۔ سبحن دبی الاعلی۔ الاعلی۔ الاعلی کے شایان شان صرف تیری ذات ہے۔ بیتو تیری عاجز نوازیاں ہیں 'جوہمیں الْاعْلَوٰی کہہ کر پکارا گیا ہے۔ بیعلوم تبت ہماری ذاتی نہیں 'تیری عطا فرمودہ ہے۔ اگر ہمارا سرتیر سے سامنے نہیں جھکتا تو بیساری کبریائی جوہمیں حاصل ہوئی ہے فرعون کی قہر مانیت ہے مومن کی علوشان نہیں۔ اس بنا پرقر آن کر کم نے حق پر ہبنی کبریائی اور باطل پر ببنی کبریائی میں فرق کر کے بنادیا جب کہا:

سَأَصْرِفُ عَنُ الْتِي الَّذِيْنَ يَتَكَبَّرُوْنَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ (7:146)

جولوگ الحق کے بغیرز مین میں غلبہ اور کبریائی حاصل کر لیتے ہیں' ہم اپنے قوانین کی روسے انہیں اس مقام سے ہٹادیں گے اوران کی جگہ وہ قوم لے لے گی جس کی کبریائی الحق پر مبنی ہوگی۔

ان تصریحات سے واضح ہوگیا کہ روزوں کی غرض و غایت اور مقصود و منہ تی کیا تھا؟ ان کا مقصد جماعتِ مونین کو اس کے لئے تیار کرنا تھا کہ وہ دنیا میں خدا کی کبریائی متمکن کرسکیں۔ وکیفنگیڑوا اللہ علی ما ھیل کھڑے صدر اول کی جماعتِ مونین تیرہ برس تک مکہ کی زندگی گذار نے کے بعد مدینے میں آئی تا کہ یہاں کی نسبتاً مساعد فضا میں نظام خداوندی کی بنیاد رکھ دی جائے 'کیکن خافین نے انہیں یہاں بھی چین سے نہ بیٹھنے دیا اور مدینہ پر جملہ کی تیاریاں شروع کر دیں۔ یہ تھاوہ مقام جب پہلی مرتبہ (2 ھیں) روز نے فرض ہوئے اور ابھی سترہ دن کے روز ہے ہی رکھے گئے تھے کہ انہیں بدر کے میاں تر بازا اور وہاں ان روزہ داروں نے خدا کی کبریائی کی پہلی اینٹ رکھ دی۔ آپ نے غور فرمایا کہ روزوں کی میدان میں اتر نا پڑا اور وہاں ان روزہ داروں نے خدا کی کبریائی کی پہلی اینٹ رکھ دی۔ آپ نے غور فرمایا کہ روزوں کی علی میں سنتقال فوج (Standing Army) ہوئے زمانے میں مستقال فوج (Reservists) ہوئے دیں انہیں سال میں ایک آ دھاہ کے لئے بلالیا جاتا ہے تا کہ وہ فوجی ٹرینگ کی تجی سے دوہ اپنا اپنا کاروبار کرتے رہتے ہیں لیکن انہیں سال میں ایک آ دھاہ کے لئے بلالیا جاتا ہے تا کہ وہ فوجی ٹرینگ کی تھی۔ قرآ نوب مجید نے کا کم وہ فوجی ٹرینگ کی تھی۔ حدال کی کبریائی کا تحقی کی کہ بالیا جاتا ہے تا ہے تا ہے تا کہ وہ فوجی ٹرینگ کی تھی میں نہرد آ زما ہوں۔ خدا کی کبریائی کا تحقی کر دیا گیا تھا۔ حضور نبی کو دیے سے معلوم ہوتا ہے کہ رمضان کا مہینہ انہیں سپاہیا نہ زندگی کا خوگر بنانے کے لئے مختص کر دیا گیا تھا۔ حضور نبی اکرم شیخ ہے۔ جب سوال کیا گیا کہ مومن کی زندگی کیا ہے؟ تو فرمایا کہ جب جنگ ہورہی ہوتو وہ میدان جنگ میں ہواور

جب جنگ نه هورې هوتو وه جنگ کې تيار يول ميںمصروف هو۔

آپ نے دیکھا کہ مومن کی زندگی کا مقصود و منہ تی دنیا میں خدا کی کبریائی کو متمکن کرنا ہے اور یہی مقصد روزوں کا بتایا گیا ہے۔ اس کے لئے رمضان کے مہینے کی شخصیص کیوں کی گئ اسے خود خدا نے یہ کہہ کرواضح کر دیا کہ شکھ ڈ کمضاک الّذِی آئنول فیٹے الْقُدُّانُ (185)۔ ''رمضان کا مہینہ وہ ہے جس میں نزول قرآن کی ابتداء ہوئی۔' قرآن کریم کواللہ تعالی نے نوع انسان کے لئے نعمت عظمی قرار دیا ہی اوران سے کہا ہے کہ تم ایسی عظیم متاع کے ملئے پرجشن مسرت مناؤ۔

قُلْ بِفَضْلِ اللهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَيِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّهَا يَجْمَعُونَ۔(10:58) اے رسول!ان سے کہدو کہ تمہیں میر متاعِ گراں بہابلا مزدومعاوضا کئی ہے۔اس کے ملنے پرتم جشن مناؤیتم جو پچھ بھی دنیا میں جمع کرؤیداس سے زیادہ گراں قدر ہے۔

لہذا' جسے عیدالفطر کہا جاتا ہے وہ در حقیقت جشنِ نزول قرآن ہے۔قرآن خدا کی کبریائی کا ضابطۂ ہدایت ہے اور رمضان کے مہینے کے روز مے مجاہدین کوخدا کی کبریائی قائم کرنے اور مستحکم رکھنے کا پروگرام ۔اس پروگرام کے بخیروخو بی انجام یانے پرجشن مسرت بالکل فطری عمل ہے۔

یہ تھادین میں روزں کا مقصد ۔ یعنی وَلِیْکَیْوْوا اللّٰه علی ما ھذا کھڑے۔ تاکہ زمین پر خدا کی حکومت قائم کی جائے لیکن اس جب دین نذہب میں تبدیل ہو گیا تو قرآن کریم کے بیالفاظ تو باقی رہ گئے لیکن ان کی غرض و غایت بالکل بدل گئ ۔ آپ قرآن کریم کا کوئی سابا تر جمہ نسخه اٹھا کر دیکھیں ۔ اس میں ان آیات کا ترجمہ ان الفاظ میں ملے گا۔'' تاکہ تم خدا کی بڑائی بیان بڑائی کرو'' ۔ یعنی دین میں ان الفاظ کا مفہوم' خدا کی کبریائی قائم کرنا تھا۔ مذہب میں ان کا مطلب خدا کی بڑائی بیان کر نے میں جو فرق ہے وہ واضح ہے ۔ اس'' بڑائی بیان کر نے 'کے حکم کی کرنارہ گیا ۔ کبریائی قائم کرنا تھا۔ مذہب میں ان کا مطلب خدا کی بڑائی بیان کر نے میں جو چھ تکبیریں زائد کہی جاتی ہیں' ان سے اس حکم کی تعمیل ہو جاتی ہے ۔ اذان ۔ اطاعت کے متعلق کہا گیا کہ نمازعید میں جو چھ تکبیریں زائد کہی جاتی ہیں' ان سے اس حکم کی تعمیل ہو جاتی ہے ۔ اذان ۔ نماز اور عیدین کی تکبیریں ایک بلند مقصد کے حصول کا ذریعہ یا ایک واقعہ کا اعلان تھے ہو ایک ایک خدا کی کبریائی قائم ہے ۔ اس حقیقت کے وقوع پذیر ہوئے بغیر' اس قسم کے اعلان ہے صرف چندالفاظ کا اعادہ ہیں ۔ حقیقت اور اس کی رسمی ادائیگی کا یہی وہ فرق تھا جس کے احساس سے اقبال کے در دمند دل نے باصد آہ و فغال کہا تھا کہ ہو ۔

الفاظ و معانی میں تفاوت نہیں لیکن ملّا کی اذاں اور مجاہد کی اذاں اور! پرواز ہے دونوں کی اسی ایک جہاں میں کرس کا جہاں اور کر سی ایک جہاں اور کرس کا جہاں اور کرس کا جہاں اور ہیابدگی اذان تھی جودن میں متعدد بار حجبت اور مینارہ پر کھڑ ہے ہو کر دنیا میں اعلان کرتی تھی کہ الله اکبر

کبریائی صرف خدا کے لئے ہی مختص ہے۔اس میں کوئی اور شریک نہیں ہوسکتا اور اس کے بعدوہ اعلان کرتا تھا کہ: اشھدان لاالله الاالله

میرا پیاعلان اس حقیقت کی شہادت و بتا ہے کہ خدا کے سواکوئی صاحبِ اقتد ارنہیں۔ آپ نے بھی اس پر بھی غور فرما پیا کہ اس اعلان میں بینہیں کہا گیا کہ میں اس جات کا افر ارکرتا ہوں پا اعلان کرتا ہوں ۔ کہا یہ گیا کہ میں اس حقیقت کی' شہادت و بتا ہوں' ۔ شہادت اس کی قابل قبول ہوتی ہے جے اس بات کا ذاتی طور پر علم ہو۔ جو اس کا عینی شاہد ہو۔ اگر کوئی شخص عدالت میں جا کر یہ کہے کہ مجھے اس واقعہ کا ذاتی طور پر توعلم نہیں۔ میرا نحیال ہیہ ہو یا میں نے ایساسنا ہے تو اس کی شہادت کا قابل قبول میں جا کر یہ کہے کہ مجھے اس واقعہ کا ذاتی طور پر توعلم نہیں۔ میرا نحیال ہیہ ہو یا بالی قبول ہوگا جو یہ کہے کہ میں اس کا گواہ ہوں ہونا تو در کنا زاسے درخور ساعت بھی نہیں سے جا بتا ۔ لہذا اشھیدان لا المه اس کا قابل قبول کی حاومت نہیں ۔ یہاں حکمرائی صرف خدا کی ہے۔ جو کہ یہاں خدا کے سواکوئی صاحب افتد ارنہیں ۔ یہاں خدا کے سواکوئی صاحب افتد ارنہیں ہے۔ ''والمُلَلِّمُ اُن کُولُولُ اللَّهُ اَنَّهُ لَا لَهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّاهُ اللَّهُ الل

آپ نے غور فرمایا کہ۔۔۔قرآنِ کریم کی روسے اللہ اکبر کہنے کاحق کسے حاصل ہے؟ رمضان کے روز ہے جماعتِ مونین کواس قابل بنادینے کے لئے تھے کہ وہ ملک میں خداکی کبریائی قائم کریں اور پھرساری دنیا کے سامنے اس کی شہادت دے سکیں۔

یہ ہے عزیزان من میری قرآ نی بصیرت کے مطابق صیام کی غرض وغایت اور رمضان کا مقصود ومنتها ۔ رَبُّنَا تَقَبَّلُ مِنَّا اللَّهِ اِللَّهِ اللَّهِ مِنْهُ الْعَلِيْدُ

# بِسُولِكُ إِلَّهُ التَّحِيهِ

خواجهاز پرغبائ فاضل درپ نظامی www.azharabbas.com

# سِتْشُ واطاعت كي در مئياني فاصلًا

مسلمانوں کی تباہی وبربادی کے اسباب میں سے ایک بڑا سبب پرستش کا غلط عقیدہ بھی ہے۔قر آنِ کریم میں بار بار اطاعتِ خداورسول کا حکم دیا گیاہے۔لیکن افسوس ہیہے کہاس وقت ساری دنیا میں ایک میل زمین بھی ایسی نہیں ہےجس میں اطاعتِ خداوندی ہورہی ہو۔ اس کا واحد سبب بیہ ہے کہ ہم مسلمان پرستش اور اطاعت کا فرق ہی نہیں سمجھتے اور سارا زور اوراصرار پرستش پر ہے۔ با قاعدہ جماعتیں اور تنظیمیں موجود ہیں جو ہرونت خود بھی پرستش میں مصروف عمل ہیں اور دوسر ہے حضرات کوبھی اس طرف تھینچ تھینچ کرلاتی ہیں۔ پرستش کی کوئی انتہانہیں ہوتی۔جب نماز پنج گانہ سے طبیعت سیرنہیں ہوتی توہم اشراق اور تہجد کی نمازیں پڑھتے ہیں جب سوسودانوں کی شبیج سے طبیعت مطمئن نہیں ہوتی تو ہزارے پڑھے جاتے ہیں اس کے ساتھ صاتھ دربار میں آیئر کریمہ کے مل کئے جاتے ہیں۔ پرستش دنیا سے تنفر پیدا کرتی ہے اور ہروہ کا م کیا جاتا ہے جس سے مرنے کے بعد فائدہ ہو۔ بید نیا پیش نظر رہتی ہی نہیں۔ پرستش میں ایک Charm اور ایک کشش ہوتی ہے۔ حضرت موسیٰ " اور حضرت ہارونؑ دونوں عظیم المرتبت رسول تھے۔وہ اپنی قوم کو وادیؑ سینا میں لے آئے۔جب حضرت موسیؑ طور پر گئے تو سامرى نے قوم كو بہكا دياقال فواتا قدر فتنا قۇمك مِن بَعْدِك وَأَضَلَّهُمُ السَّامِرِيُّ (20:85) تيرى تيم تيرى قوم ایک مصیبت میں پھنس گئی اور سامری نے اس کو گمراہ کر دیا۔ ہوا یوں کہ تیرے بعد تیری قوم فتنے میں مبتلاء ہوگئی اور سامری نے اس کو گمراہ کردیا۔آپ اندازہ فرمائیں کہ دواولواالعزم نبی قوم کی تربیت کررہے ہیں اور وہ صرف سامری کے بہرکانے پر بچھڑ ہے کی پرستش پرآ مادہ ہو گئے،اس میں جہاں سامری کی کاریگری تھی وہاں اس قوم کی بھی ایک بڑی خامی تھی کہاس قوم کی طبیعت سے خُوئے پرستش دورنہیں ہوئی تھی ،اس قوم میں پرستش کا جذبہ چھیا ہوا تھااور پرستش کی طرف اس کا رُجان موجود تھا اس لئے وہ فوراً پرستش کے لیے آمادہ ہوگئی اور دونبیوں کی ساری محنت رائیگاں چلی گئی۔

قر آنِ کریم نے اطاعت اور پرستش کا فرق واضح کیا ہے اگر کوئی آنکھیں ہی بند کرلے تو اس کا تو کوئی علاج ہی نہیں ہے۔ یہ پرستش نہیں ہےاب آپ اس سلسلہ میں قر آنِ کریم کی وضاحت ملاحظہ فرمائیں۔

حضور ﷺ نے ایک انسانیت ساز نظام قائم فرمایا۔ بینظام خودحضور کی حیات مبارکہ میں دس لا کھ مربع میل پروسیع وعریض تھا۔ اتنے وسیع وعریض نظام کو تنہا ایک آ دمی نہیں چلاسکتا تھا اس لئے حضور ﷺ نے شہر بہ شہر اور قربیہ بقربیہ مقامی حکام

مقرر فر مادیئے تھے۔آپایے خیال میں اُنہیں ڈی سی کمشنریا آئی جی،ایس پی وغیرہ کی طرح خیال کرلیں مقامی حکام کی ایک Hierarchy مقرر فر مادی تھی قر آنِ کریم نے ان مقامی حکام کواولوالا مرکے نام سےموسوم کیا ہے اوران کی اطاعت کوفرض قرار دیا ہے اولوالا مرکی اطاعت کوفرض قرار دینے کاعملی اور منطقی نتیجہ بیہ ہے کہ ایک نظام وجود میں آگیا اوراس نظام کی اطاعت الله ورسول كي اطاعت قراريائي بيه بات ايك معمولي سي عقل ركھنے والا آ دمي بھي سمجھ سكتا ہے كہ مقامی حكام كي اطاعت کی فرضیت سے نظام ازخودمتشکل ہوجا تا ہے۔اس نظام کی تشکیل سے دواہم نتائج برآ مد ہوئے۔ پہلانتیج توبیہ ہے کہ قر آنِ کریم نے انسانیت کونظام کی اطاعت سے روشناس کرا کرانسان کی حکومت ،انسان پرحرام قرار دے دی۔ بیانسان کے لیے بہت بڑا شرف ہے اوراب انسانیت براہ راست قواندین خداوندی کے ماتحت آگئی اوراصلی اور حقیقی آ زادی میسر آئی۔انسان کو آ زادی جب ہوتی ہے جب وہ انسانوں کے وضع کر دہ قوانین سے آ زاد ہوکر خالص اللہ کے قانون کے تحت آ جا تا ہے اور اس کا دوسرا نتیجہ بیہ برآ مد ہوا کہ حضور مَالْیَامِ کی ذاتی اطاعت کی بالکل تر دید ہوگئی۔ اب حضور مَالْیَامِ کی اطاعت کرنے کا واحد طریقه بیقراریایا که جوشخص اسلامی نظام کی اطاعت کرے گا، وہ حضور شاپیم کی اطاعت کرے گا۔ قر آنِ کریم نے اس نظریہ کو مزید مستخکم اورموکد کرنے کے لئے بیاحتیاط برتی کہاللہ ورسول کی اطاعت کوایک ہی اطاعت قرار دے دیا، تا کہرسول کی ذ اتی ، اطاعت کا تصور ہی ختم ہوکر نظام کی اطاعت کا تصور واضح ہوجائے گا۔ وہ اطاعت ہوگی اور ہروہ کام جو نظام کونظرا نداز کرے،اس سے بالا ہی بالا کیا جائے وہ پرستش ہوگی۔نوافل پڑھنا،اعتکاف میں بیٹھنا،مساجدتعمیر کرانا پورےسال غریبوں کا خون چوس کر،ان کا آخری قطرہ نچوڑ لینااور پھرعمرے کرنا،رمضان میں غریبوں کے روزے افطار کرانا،سب پرستش میں شامل ہے اور قوم کومزید غارت کرنا ہے۔ پرستش میں اللہ تعالیٰ سے براہِ راست رابطہ ہوتا ہے اس میں رسول یا اس کا نظام درمیان میں نہیں آتا۔ جبکہ اطاعت میں اللہ تعالیٰ سے رابطہ رسول الله ﷺ کے لائے ہوئے نظام کی معرفت ہوتا ہے۔اس وقت چونکہ کسی جگہ بھی اسلامی نظام جاری نہیں ہے۔اس لئے اس موجودہ دور میں کسی جگہ بھی اللہ ورسول کی اطاعت نہیں ہور ہی ہے۔ نہ ہندوستان وانگلستان میں اور نہ ہی سعودی عرب اور ایران میں ۔ اللہ ورسول کی اطاعت نظام کی معرفت ہوتی ہے جس میں زندہ مجسوس اتھارٹی کا موجود ہونالازمی ہوتا ہے۔اس میں پہلے سنتے ہیں اس کے بعداطاعت کرتے ہیں۔اس کے دلائل ملاحظة فرمائين ارشاد موتائ وقالُول سَمِعْنا وَأَطَعْنا عُفْرانك رَبّنا وَإِلَيْك الْمَصِيرُ (2:285) اور انهول نے كها كه مم نے سن لیا،اوراب ہم اطاعت کرتے ہیں۔ دنیا کی ہرمصیبت اورشر سے اگر پناہ مل سکتی ہے تواسی حصار میں مل سکتی ہے۔اس آیت میں اطاعت کے لئے ساعت کوشرط قرار دیا گیا ہے۔

(2) دوسری جگه ارشاد ہے یَآتُها الَّذِیْنَ اُمنُوْ اَ اَطِیعُوا الله وَرَسُولُهٔ وَلاَ تَوَلَّوْا عَنْهُ وَاَنْتُمْ تَسْمِعُوْنَ (20:8) ترجمہ: اے ایمان والوالله ورسول کی اطاعت کرواوراس سے روگردانی نه کروجبکہتم سن رہے ہو۔اس آیت میں بھی اطاعت کے لیے ساعت کی شرط قائم رکھی گئی ہے۔ وَاَنْتُمْ تَسْمَعُوْنَ (8:20) اور تَوَلَّوْا عَنْهُ (8:20) تم سن رہے ہو۔ پرستش میں

اس و کانٹٹر تشہون (8:20) کی شرط پوری نہیں ہوتی۔ اس آیت میں اللہ ورسول سے عملاً مراد اسلامی نظام ہے۔ یہاں ''اللہ ورسول'' تثنیہ ہیں اس کے لئے''عنه'' کی ضمیر جو واحد ہے استعال کی گئی ہے جو اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ اس سے اسلامی مملکت کے سربراہ کی اطاعت مراد ہے۔ پرستش کے لیے زندہ مجسوس، اتھارٹی کی ضرورت نہیں ہوتی جبکہ اطاعت میں ایک زندہ مجسوس اتھارٹی کی ضرورت ہوتی ہے کہ اس کے احکامات کوئن کر اس کی اطاعت کی جائے۔

(3) ارشادعالی ہے فائقٹوا اللہ ما استعلقہ والمه مؤوا واطبیعوا (64:16) ترجمہ: توجہاں تک ہوسکے اللہ سے درو، اور سنوا، اور اطاعت کر وقوا نین خداوندی کی اپنی استطاعت کے مطابق اور اطاعت کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ سمعنا۔ اس اطاعت کے لیے ضروری ہے کہ جو نظام کے ذریعے کی جاتی ہے کہ پہلے ایک زندہ ، محسوس اتھارٹی سے احکام سئے جائیں، اور پھران کی اطاعت کرتے ہیں۔ پرستش میں ساعت کی ضرورت نہیں ہوتی لیکن اطاعت بغیر ساعت کے نہیں ہوتی کہ ارشاد عالی ہے۔ اِنّہا گائی قول الْمُوْمِنِیْنَ اِذَا دُعُوّا اِلَی اللهِ وَرَسُولِ اِللّهِ وَرَسُولِ اللهِ وَرَسُولِ اللهُ وَرَسُولِ اللهِ وَرَسُولِ اللهِ وَرَسُولِ اللهِ وَرَسُولِ اللهِ وَرَسُولِ کی طرف بلا یا جائے ان میں فیصلہ کرنے کے لیے تو وہ یہی کہیں کہ ہم نے مُن جی لیا اور یہی لوگ فلاح یانے والے ہیں۔ تہمارے جس قدر بھی اختلافات والے ایک میں زندہ ، محسوس اتھارٹی جو فیصلہ کردیتی ہے وہ جست Binding ہوتا ہے اور یہی وہ فظام ہے جس کی اطاعت فرض ہے۔

اس سلسلہ میں آیات تو اور بھی ہیں لیکن ہم نے صرف چار آیات ہی تحریر کی ہیں۔ جن میں پرستش اور اطاعت کا فرق نمایاں کیا گیا ہے کہ پرستش انفرادی طور پر ہوجاتی ہے۔ لیکن اطاعت کے لیے ضروری ہے کہ زندہ مجسوس اتھارٹی موجود ہو۔ پہلے اس کے احکام سُنے جائیں پھران کی اطاعت کی جائے۔

 خوداطاعت کا ثبوت ہوتا ہے۔قر آنِ کریم نے اطاعت کا ثبوت معروف شکل کوہی قرار دیا ہے۔اس آیت سے اگلی آیت میں علم ہے کہ اللہ ورسول کی اطاعت کر واورا گرتم اطاعت کر و گے توراہ پاجاؤ گے۔اس سے اگلی آیۂ کریمہ میں اطاعت کا یہ نتیجہ بیان ہوا ہے کہ وعکہ اللہ اللہ المؤلی المنظول المصلیات کیسٹ نی الکٹر فی ایکان لا یا اور اس نے اعمال صالح کئے ،تو اللہ تعالی ان لوگوں کوز مین میں اقتدار عطا کرے گا۔ اللہ نے وعدہ کیا ہے کہ جو بھی ایمان لا یا اور اس نے اعمال صالح کئے ،تو اللہ تعالی ان لوگوں کوز مین میں اقتدار عطا کرے گا۔ میں تبدیل کردے گا۔اس کے بعداطاعت کے مزید ثمر ات کا ذکر ہے آپ غور فرما نمیں کہ قرآن کریم نے س طرح اطاعت کے نتائج کو واضح کردیا۔اس آیت میں قرآنِ کریم نے فی الارض (زمین میں) کے الفاظ استعال نے کرتا تو ہمارے اطاعت کا نتیجہ اس زمین پرافتدار کہد ہے ۔اگر قرآنِ کریم فی الارض (زمین میں) کے الفاظ استعال نے کرتا تو ہمارے اطاعت کا نتیجہ اس زمین پرافتدار کہد ہے ۔اگر قرآنِ کریم فی الارض (زمین میں) کے الفاظ استعال نے کرتا تو ہمارے رومانئین اس کوروحانی افتدار کہد ہے اور آیت کا مفاد ہی تبدیل ہوجا تا۔ پرستش کا کوئی نتیجہ اس دنیا میں نہیں ماتا۔

ہمارامضمون جس کا مقصد پرستش اوراطاعت کا فرق نمایاں کرناتھا یہاں ختم ہوتا ہے۔اس مضمون سے ہم مسلمانوں کی اس غلطہ کی کودور کرنا چاہتے ہیں کہ پرستش اوراطاعت ایک چیز ہے پرستش کے نتائج تباہی ہوتے ہیں، جبکہ اطاعتِ خداوندی کا نتیجہ پرامن معاشرہ کا قیام ہوتا ہے(24:52)

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ پرستش کا تصور پیدا کہاں سے ہوتا ہے۔ جوواضح ہوکہ پرستش کا تصور روح کے غلط عقیدہ سے پیدا ہوتا ہے روح کا عقیدہ تمام انسانیت میں مروج ہے۔ نزول قرآن کے وقت بھی روح کا نظریہ چاروں طرف پھیلا ہوا تھا۔ قرآنِ کریم کا عجاز ہے کہ قرآنِ کریم نے روحِ خداوندی کو توتسلیم کیا ہے ، لیکن روحِ انسانی کی بالکل کھل کر تر دید کردی۔ اس موضوع پر تفصیل ہماری کتاب 'عقیدہ کروح'' روحانیت اقامتِ دین میں ایک رکاوٹ' میں ملاحظہ فرمائیں اس جگہ ضمون کی مناسبت سے صرف ضروری اشارات پیش خدمت عالی کیے جاتے ہیں۔

قرآنِ کریم میں روح کالفظ میں مقامات پر آیا ہے۔ اس میں سے سترہ مقامات پر میلفظ وی، وی لانے والا، وی پانے والا، وی کامفہوم میں استعال ہوا ہے۔ البتہ تین مقامات پر بیلفظ نفخروح کے لیے استعال ہوا ہے، (15:25، 9،38:72،15:25، )

زندگی (Life) ہزاروں، لاکھوں سال میں، آہستہ آہستہ، ترقی کرتی ہوئی حیوانیت کی سطح پر پینچی ۔ زندگی جب حیوانیت کی سطح سے آگے بڑھی، اور اس کواگل منزل میں داخل ہونا ہوا تو اللہ تعالیٰ نے اس کواپنی طرف سے ایک توانائی ایک صلاحیت عطافر مائی جس کو قرآنِ کریم اور اس کو قط سے تعبیر کیا۔ بیتوانائی جب اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب ہوتی ہے تو بیرورِ عداوندی کہلاتی ہے اور جب بیتوانائی نوع انسانیت کو مجتوبہ ایک نوع مجموعی طور پر ملتی ہے تو بینفس کے لفظ سے تعبیر کرتا ہے۔ توانائی تو بیہ والی ہی سے کہ جب بیتوانائی انسانیت کو بہ حیثیت ایک نوع مجموعی طور پر ملتی ہے تو بینفس کے لفظ سے پکاری جاتی ہے اور بیتوانائی ہی انسانیت کو جو بیٹیت ایک نوع مجموعی طور پر ملتی ہے تو بینفس کے لفظ سے پکاری جاتی ہے اور بیتوانائی ہی انسانیت کو جو بیٹیت ایک نوع مجموعی طور پر ملتی ہے تو بینفس کے لفظ سے پکاری جاتی ہے اور بیتوانائی ہی انسانیت کو جو بیٹیت ایک نوع مجموعی طور پر ملتی ہے تو بینفس کے لفظ سے بیتوانائی انسانیت کو جو بیٹیت ایک نوع مجموعی طور پر لوگ انسان کو 'دجسم اور روح'' کا مرکب سمجھتے ہیں۔ جاتی ہے اور بیتوانائی ہی انسانیت کو جو میٹیت ہیں۔

لیکن قر آنِ کریم انسان کو''جسم اورنفس'' کا مرکب کہتا ہے۔قر آنِ کریم چونکہ روح انسانی کا قائل ہی نہیں ہےاس لیےقر آن نے روح کی تربیت کے اصول بھی نہیں بتائے۔ ہمارے علماء کرام اور صوفیاءِ عظام نے خود ہی روح کی پرورش کے طریقے مقرر کئے۔انہوں نے روح کو مادہ کے مقابل کھڑا کر دیا اوراس طرح مادہ کو قابلِ نفرت قرار دیا۔ جو شخص بھی جس قدرروح کی پرورش کرے گاوہ اسی قدر مادہ سے تنفر کرے گا۔روح کی پرورش، پرستش سے ہوتی ہے جوجنگلوں، پہاڑوں، کونوں کھدروں میں اور ور دوخا کف سے ہوتی ہے۔روحانین کوکسی معاشرہ کی ضرورت ہی نہیں ہوتی ۔انہیں کسی بھی مقام سے کوئی بحث نہیں ہوتی ۔خواہ نظام جمہوریت کا ہو یا کیمونزم کا ان کواس سے کوئی سروکا رنہیں ۔ بیروحانین علم کے بھی خلاف ہوتے ہیں۔ پیلم کے ذرائع بھی باطنی ہی مانتے ہیں عقلی علوم کی پیرمنٹ کرتے ہیں ۔اس لئے جوقوم روحانیت میں اُلجھے گی روبہز وال ہوگی اور تباہ و ہر باد ہوگی۔اس کے برخلاف جہاں تک نفسِ انسانی کاتعلق ہے،قر آنِ کریم اس کو Recognize کرتاہے اوراس ے Development کے طریقے خود بیان کرتا ہے اکٹر تر کِلی الّذِیْنِ یُزَکُّوْنَ اَنْفُسُهُمْرٌ کِلِ اللّٰهُ یُزَکِّیٰ مَنْ یَشَآکُو وَلا يُظْلَمُونَ فَتِيْلًا (4:49) ترجمہ: اے رسول کیاتم نے ان لوگوں پر نظر نہیں کی جوآپ بڑے مقدس بنتے ہیں خدا جسے چاہتا ہے مقدس بنا تا ہےاورظلم توکسی پرتا گے کے برابرنہیں ہوگا۔انسانی ذات کی نشوونما توقوا نین خداوندی کےا تباع سے ہوگی۔ پیہ وہ مقام ہے جہاں وحی الٰہی کی ضرورت ہوتی ہے۔قر آ نِ کریم کےعلاوہ کسی جگہ بھی نہ تونفسِ انسانی کا تصور ہے اور نہ ہی اس کے تربیت کے اصول کسی جگمل سکتے ہیں۔سورۃ النورمیں ارشاد ہے۔ وکوُلاَ فَضُلُ اللّٰهِ عَلَيْكُمُّهُ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكُل مِنْكُمُّ مِيِّنُ أَحَدٍ أَبِكًا لا وَّلِكِنَّ اللَّهُ يُذَكِّنِي مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيْمٌ (24:21) ترجمہ: اگرتم پراللّٰد کافضل اور رحمت نہ ہوتی توتم میں ہے کوئی شخف بھی کبھی یاک وصاف نہ ہوتا۔مگرخدا توجس کو چاہتا ہے یاک وصاف کردیتا ہے۔فر مایا کہ بیتو خدا کی طرف سے ملی ہوئی ہدایت ہے جواللہ کی طرف سے بلامز دومعاوضہ صرف اس کے فضل کے طور پر ملی ہے۔اس سے تمہاری انسانی صلاحیتوں کی نشوونما ہوسکتی ہے اگراییانہ ہوتا اور فضل خداوندی کی وجہ سے ہدایت آسانی نہلی ہوتی تو مکا زکی مِنگڈہ مِنْ اَ کیا اُلگا "تمہاری انسانی صلاحیتوں کی نشوونما نہ ہوسکتی وَّلٰکِنَّ اللّٰہ یُزُیِّنِی مَنْ بَیْهَآ وَ اللّٰہ یُزُیِّنِی مَنْ بیتُهَآ وَاللّٰہ یک ہوسکتی ہے۔ روحانین روح کی نشوونما پرستش ہے کرتے ہیں پرستش کرنے والے کودوسروں کی کوئی پروانہیں ہوتی۔ پرستش کرنے والاخودغرض ہوتا ہے اس کے پیش نظر صرف اس کا اپنا مفاد ہوتا ہے۔اسے انسانیت کی فلاح وبہبود سے کوئی علاقہ نہیں ہوتا۔ اسے معاشرے کی پریشانیوں اوراس کے مسائل سے کوئی تعلق نہیں ہوتا۔اُ سے صرف اپنی روحانیت سے سروکار ہوتا ہے۔اس کے برخلاف نفسِ انسانی یا ذاتِ انسانی کی نشوونما دوسروں کی نشوونما کرنے سے ہوتی ہے۔ الّذی یُؤْق مالک یکٹولی (92:18)، ترجمہ: جوكوئى اپنامال دوسرول يرخرچ كرتا ہے اس كاتركيہ موتا ہے۔ فرما يا وَيُؤثِرُون عَلَى ٱنْفُيهِمْ وَلَو كَان يهِمْ خَصَاصَةٌ ﷺ (59:9)، ترجمہ: اورمونین ایثار کرتے ہیں اپنی جانوں پرخواہ اُنہیں فاقہ بھی کرنا پڑے۔ نفسِ انسانی کی نشوونمامستقل اقدار پڑمل کرنے سے ہوتی ہے۔مستقل اقدار پڑمل کرنے سے بہترین معاشرہ وجود

میں آتا ہے۔خودانسانی ذات ایک بلندترین قدر ہے۔ باقی تمام مستقل اقداروہ ہیں کہ جن پرعمل کرنے سے اس کی نشوونما ہوتی ہے اوران میں سے ایک ایک قدر پرعمل کرنے سے معاشرہ بہتر سے بہتر ہوتا چلاجا تاہے۔

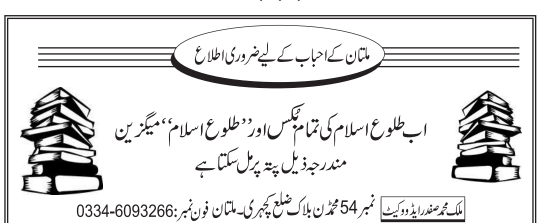
ان اقدار میں سے احترام انسانیت بہت اہم قدر ہے فرمایا وکھنگ گڑمنگا بینی آدم (17:70)،ہم نے تمام انسانیت کو واجب الاحترام قرار دیا ہے قرآنِ کریم تو تمام نوعِ انسانی کو فاطب کر کے فرما تا ہے خکھکٹر قِنْ نَفْسِ وَّاحِدَةٍ (4:1) ترجمہ: ہم نے تم سب کونفس واحدہ (Life-Cell) سے پیدا کیا۔ پیدائش کے اعتبار سے کسی کو ایک دوسر سے پر ترجی نہیں ہے۔ ہر خص قابل عزت واحترام ہے۔

قرآنِ كريم نے عدل پر بہت زور دیا ہے۔ فرمایا: اِنَّ الله کَامُورُ بِالْعَدُلِ (16:90) ہے شک الله عدل کا تھم دیتا ہے۔ یہ ایک الی قدر ہے جس کو کسی حال میں بھی نظرانداز نہیں کیا جاسکتا۔ یہاں تک تھم فرمایا کہ جولوگ تمہارے دشمن ہیں تم ان سے بھی عدل کرو، وَلَا یَخْدِمُ تَسَانُ قَوْمِهِ عَلَی الله تَعْدِلُوا اللهِ اِعْدِلُوا اللهِ هُو اَقْدَبُ لِلتَّقُوٰى (5:8) کسی قوم کی دشمنی تمہیں اس بات پرآمادہ نہ کرے کہ تم اس سے عدل نہ کرو۔ ہر حال میں عدل کرو۔ بیطریقہ زندگی تقویٰ کے قریب ہے۔

مضمون کوطویل کر کے ہم آپ کا وقت ضائع کرنانہیں چاہتے۔ کیونکہ مستقل اقدار کواگر ترتیب واربیان کرنا شروع کردیں تواس کے لئے تو کتب درکار ہوں گی۔ نکتہ قابل غور صرف یہ ہے کہ روحانیت کے اضافہ سے دنیا میں ذلت وخواری ہی نصیب ہوتی ہے، لیکن آپ جس قدرنفسِ انسانی کی پرورش کریں گے، تو آپ بہترین معاشرہ قائم کریں گے۔ قرآنی قوانین اور مستقل اقدار بہترین معاشرہ تعمیر کرنے کے ضامن ہوتے ہیں۔

جمال یار ندارد نقاب و پرده ولی غبار ره بنشان تا نظر توانی کرد





# بِسُولِكُ إِلَّهُ التَّحَبُ

ڈاکٹر ربن اشلام آباد

# اسماءالحسني \_\_\_الله كحرنك

ابتداء میں زمین ایک آتشین گوله تھی۔ اس پر زندگی نا پید تھی سبزہ و پانی کا نشان نہ تھا اور فضا زہر یلی تھی۔ لاکھوں سال کے عمل ارتقاء کے نتیجے میں زمین رہنے کے قابل ہوئی تو زندگی کا آغاز ہوا۔ شروع میں زندگی انتہائی خام شکل میں تھی اور شعور ذات نہ تھا۔ ارتقاء کی اگلی منازل طے کر کے زندگی one-dimensional ہوگئی۔ اس کے بعد منزید لاکھوں سال گزرے توشعور ذات پیدا ہوالیکن انتہائی سادہ، یعنی simple consciousness اور زندگی اemergent ہوگئی۔ ارتقاء کا سلسلہ اسی طرح آگے جلتار ہا اور منزید لاکھوں سال کی منازل طے کرنے کے بعد فجائی ارتقاء انسان کے مواثنیت کا مظہر تھا۔ انسان کے ساتھ شعور نفس لیعنی Self consciousness پیدا ہوا۔ جو نفخ فی روح کا نتیجہ تھا۔ اس طرح زندگی ساتھ شعور نفس لیعنی three-dimensional پنچنے کے بعد ہوگئی۔

ابلگتا ہے کہ ارتقاء کی سیڑھی کے اگلے زینے پر چڑھنے کا وقت قریب آپہنچا ہے اور یقیناً یہ آخری زینہ نہ ہوگا۔اس اگلے زینے پر چہنچنے والے انسان Sour-dimensional کے حامل ہوں گے اور زندگی Four-dimensional نوینے پر چہنچنے والے انسان کامل (superhuman) کا پیدا ہونا ناگزیر ہے۔ہم ماضی پر نگاہ ڈالیس تو ہوجائے گی۔مغربی وانشورں کے مطابق اس انسان کامل (superhuman) کا پیدا ہونا ناگزیر ہے۔ہم ماضی پر نگاہ ڈالیس تو پتا چاتا ہے کہ الیے انسان کامل پہلے بھی گزرے ہیں۔ یہ حضرات انبیاء علیہ السلام کی لڑی میں سے تھے۔ برگزیدہ اور پخے ہوئے انسان، جنہیس اللہ تعالیٰ نے اپنے لطف وکرم سے پیغیر پخیا۔ آخر میں علیم وخیر نے ہمارے نبی محمد شائیا ہے کہ ومقام محمود پر فائز کیا۔ آپ شائیا ہم سے باوک تک صفات خداوندی کے رنگ میں رنگ تھے۔انسان آئکھ نے آپ شائیا ہے برڈھر کر کیا مول کے مورد کی مثال، عدل وانصان نے دہنا ہے جہادر بھی فاصلہ انبیاء کی انتہا، شجاعت و بہادری کا مونہ امانت و صدافت کا کمال۔ تاریخ انسان میں مطرکز تا ہے جبکہ یہی فاصلہ انبیاء کرام نے وتی خداوندی کی روشنی میں انتہائی کم وقت میں طے سے اور یہ فاصلہ وہ ہزاروں سال میں مطرکز تا ہے جبکہ یہی فاصلہ انبیاء کرام نے وتی خداوندی کی روشنی میں انتہائی کم وقت میں طے کہا۔ جب کہ کہا کے مصدراول کے سلمانوں نے کر کے دکھایا۔

عشق کی ایک جست نے طے کر دیا قصہ تمام اس زمین و آسال کو بے کراں سمجھا تھا میں ہر دو بہ منزلے روان ہر دو امیر کاروان عقل بہ حیلہ می برد عشق برد کشان کشان

نفسِ انسانی کاارتقاءہی وہ واحد ذریعہ ہے( تز کیۂِنفس ) جس کی بدولت انسان اپنی منزل پر پہنچ سکتا ہے۔اس مقام کو حاصل کرنے کے لیےانسانی ذات کی نشوونماضر وری ہے۔

سوال بیہے کہانسانی ذات کی نشوونما کیسے ہواور یہ س طرح پتا چلے کہ نشوونما ہور ہی ہے یانہیں۔

قرآن ہمیں بتا تا ہے کہانسانی ذات کی نشوونما عمل خیر سرانجام دینے سے ہوتی ہے اگرانسان بکثرت خیر کے کام کر بے تواس کی ذات مکزور تواس کی ذات کمزور ہوتی ہے اور توت شر کمزور پڑتی ہے۔اس کے برعکس اگرانسان شروفساد کر بے تواس کی ذات کمزور ہوتی جاقی ہے اور اس پر شیطان غلبہ کر جاتا ہے۔

پھرسوال بدأ مُتاہے كہ خير كے كام كونسے ہيں۔الله فرماتے ہيں:

وَأَمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَمَلُكُ فِي الْأَرْضِ ﴿ \_\_\_(13:17)

جوبھی کام منفعت عامہ کے لئے کیا جائے وہ خیر ہے۔ بیدد کیھنے کے لیے کہ ذات کی نشوونما ہور ہی ہے کہ نہیں ہمارے سامنے ایک معیار (رول ماڈل) ہونا چاہئے۔اللّٰہ تبارک وتعالیٰ نے ہمارے لئے رسول اللّٰہ ﷺ کو''اسوہ حسنہ'' قرار دیا۔ ہمارے لئے رسول رول ماڈل ہیں تو نبی کے لئے اللّٰہ۔

مسکہ بیہ ہے کہ اللہ کے بارے کسی کوملم نہیں کہ وہ کون ہے ، کیسا ہے اور کہاں سے آیا۔ دراصل ہمارامحدود (Finit) د ماغ غیر محدود کے بارے سوچ بھی نہیں سکتا۔

ای برتر از خیال و قیاس و گمان و وہم

سُبْعَنَهُ وَتَعْلَى عَبّاً يَصِفُونَ (6:101)

لیکن اللہ نے اپنے بارے سمجھانے کے لیے اپنی صفات بیان کی ہیں جنہیں ہم اساء حسیٰ کے نام سے جانتے ہیں یہ قر آنی اوراق میں بکھری ہیں۔ 52 صفات کا ذکر خود ذاتِ باری تعالیٰ نے کیالیکن علم الاعداد کے ماہرین نے عد دِجمیل (99) کے چکر میں 41 صفات کو آن سے اخذ کیا اور بقایا 7 کا ماخذ قر آن نہیں۔ان اخذ شدہ صفات میں سے چندا یک محلِ نظر مکیں ۔جسے:

‹‹لمضل''؛'الضار'''المذل''

اگرانسان قرآنی ہدایت پرعمل نہیں کرتا اور شیطان کا پیرو کاربن کر گمراہ ہوتا ہے۔نقصان اٹھا تا ہے اور نتیجة ڈلت اس کا مقدر بنتی ہے تو اس کا ذمہ داروہ خود ہے نہ کہ خدا جو کہ' الھا دی'' (ہدایت دینے والا)،''الغفار' (حفاظت کرنے والا) اور''المعز'' (عزت دینے والا) ہے۔

مَنِ اهْتَدَى فَإِنَّهَا يَهْتَكِي لِنَفْسِهِ ۚ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّهَا يَضِكُ عَلَيْهَا ﴿ ـــ(17:15)

ہمارے ہاں بیہ مجھا جاتا ہے کہ بیصفاتی نام صرف اللہ کے لئے ہی مخصوص ہیں۔اس میں کوئی شکنہیں کہ بالکل آخری درجہ میں ان صفات کا انسان میں ہونا ضروری ہے۔اس سے درجہ میں ان صفات کا انسان میں ہونا ضروری ہے۔اس سے ایک آدمی پہلے انسان، پھرمسلم اور پھرمومن بتا ہے۔

ہر لحظہ ہے مومن کی نئی شان، نئی آن گفتار میں، کردار میں، اللہ کی برہان! قہاری و غفاری و قدوسی و جروت یہ چار عناصر ہوں تو بنتا ہے مسلمان

اساء حسنیٰ میں چند صفات صرف ذات خداوندی کے لئے مختص میں جیسے اول وآخر، حی وقیوم وغیرہ ۔ باقی صفات کا بہ حد بشریت اپنے اندر منعکس کرناایک مسلم کا طمح نظر ہونا جا ہیے۔

رسول الله مَا لِيَّامُ ''ها دي برحق'' اور الله'' الها دي''

بنده مومن ہوتاہے اور الله ''المومن''

مومن خالق ہوتا ہے اور اللہ''احسن الخالقين''

مومن رازق ہوتا ہے اور اللہ ''خیر الرازقین''

یہی صفات اللہ کے رنگ ہیں اور انہی رنگوں میں رنگے جانااصل کا میا بی ہے ( فوز الکبیر )

صِبْغَةَ اللهِ وَكُونُ آحُسَنُ مِنَ اللهِ صِبْغَةً - ـ (2:137)

اللہ کے رنگ اور ان رنگوں سے زیادہ حسین کس کے رنگ ہیں اور جو اللہ کے رنگ میں رنگے جائیں وہی تو اس کی

محکومیت اختیار کرتے ہیں۔

جس دن انسان نے ارتقاء کی سیڑھی کے اگلے زینہ پر قدم رکھا اس دن Cosmic consciousness کے حاملین کا بیمعاشرہ جنتی ہوگا اور بیجنت زمین وآسان کومحیط ہوگی۔

وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ (57:21)

اس دن زمین پرالله اوراس کے فرشتے صف آراہوں گے۔

وَّجَأَءُ رَبُّكَ وَالْمِلَكُ صَفًّا صَفًّا (89:22)

اوراس دن زمین اپنے پیدا کرنے والے کے نورسے جگمگا سطے گی۔

وَٱشْرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُوْدِ رَبِيهَا (39:69)

# بِسُلِلْهُ إِلرِّهِ الرَّحِيْدِ

عمراحموعثا فأمرحوم



# (بهن بهائيول حي تعلقات متعلق قرآن كالعليم)

اس مضمون کی گذشتہ اقساط میں یہ بتایا جاچکا ہے کہ اولا دکواینے والدین کے ساتھ اور والدین کو اپنی اولا د کے ساتھ کس طرح پیش آنا چاہئے اور اس سلسلہ میں اولا د اور والدین کے کیا فرائض وواجبات ہیں مضمون کی پچھلی قسط اور حالیہ قسط میں یہ بتایا جارہا ہے کہ بہن بھائیوں کے باہمی تعلقات کس قسم کے ہونے چاہئیں اور ان کے فرائض وواجبات کیا ہیں؟

### ایک بھائی دوسرے کا محافظ ہوتاہے:

ایک بھائی دوسر سے بھائی کے لئے آنے والی مشکلات کے لئے ڈھال بن جاتا ہے وہ ایک دوسر سے کی حفاظت کرتے ہیں۔ ایک کا کہیں پسینہ گرتا ہے تو دوسرا خون بہانے کے لئے تیار ہوجاتا ہے، حضرت یوسف الیس کے خلاف جب ان کے بھائیوں نے سازش کی اور انہیں اپنے ساتھ جنگل میں لے جانا چاہا تو باپ سے اجازت لیتے وقت جہاں اور باتوں کا نہیں یقین دلا یا وہیں ساتھ ہی یہ یقین بھی دلا یا گیا تھا کہ وہ اُن کی پوری پوری حفاظت کریں گے اور ان پرکوئی آئی نہیں آنے دیں گے۔ اُڈسِلْهُ مُعِنًا عُدًا یَدُو تَعَ وَیَلْعَبُ وَالَا لَهُ لَمُؤْفُونَ (12:13)

اسے آپکل کو ہمارے ساتھ بھیج دیجئے (جنگل میں) کھائے پٹے گااور کھیلے کودے گااور بیے تقیقت ہے کہ ہم اس کی پوری بوری حفاظت کریں گے۔

اگر بھائيوں ميں اخوت ندرہے:

اگر بھائیوں میں بیاوصاف ندر ہیں اوران کے درمیان سے اخوّت کا رشتہ کم ہوجائے یعنی ان میں یگا نگت اور محبت باقی ندرہے تواس کے بُرے نتائج نہایت ہی دوررس اور تباہ کُن ہوتے ہیں۔

لَقَدُ كَانَ فِي يُوسُفَ وَاخْوَتِهَ أَيْتٌ لِلسَّآبِلِينَ (12:7)

یوسف اوران کے بھائیوں کے وا قعات میں ضرورت مندوں کے لئے بہت ہی نشانیاں ہیں۔

حضرت بوسف ملیشا اور ان کے بھائیوں کا واقعہ کئی جہتوں سے عبرت حاصل کرنے والوں کے لئے سرمایۂ بصیرت ہے۔ دوسری جہات کوتو جانے دیجئے محض بھائیوں کے نقطۂ نظر سے اس واقعہ پرغور کیجئے تو کیا یہ حقیقت نہیں ہے کہ حضرت یوسف مالیا کا اپنے والد اور خاند ان سے یوں بچھڑنا، یوسف کی جدائی میں حضرت یعقوب مالیا کا ماہی کے آب کی طرح ترشیت رہنا۔ حضرت یوسف مالیا کا ایک معمولی غلام کی حیثیت سے مصر میں داخل ہونا۔ عزیز مصر کی بیوی اور دوسری بیگمات کی خواہشات نفس کا ناکام نشانہ بننا اور اپنی عفت وعصمت کی حفاظت کی خاطر مسلسل کئی سال تک جیل خانہ میں قید یوں کی طرح زندگی گزار نا اور پھر دوسری طرف برا در ان یوسف کے قلی عدم سکون اور اضطراب کا یہ عالم کہ خلاف تو قع یعقوب مالیا نے دن بھی ان کے اس گھڑ ہے ہوئے افسانہ پر تقین نہ کیا کہ یوسف مالیا ہو بھیڑیا کھا گیا ہے۔ بیٹوں کی طرف سے باپ کی اس بے اطمینانی کے بعد کیا تصور بھی کیا جاسکتا ہے کہ جس مقصد کے لئے انہوں نے یوسف مالیا ہو باپ کی نگا ہوں سے اوجھل کیا تھا۔ اس میں وہ کا میاب ہو سکے ہوں گے۔ یقیناً اس واقعہ کے بعد اس بے چینی اور اضطراب میں اور بھی اضافہ ہوگیا ہوگا۔ آپ ذر الحصائہ وہ کیا ہوگا۔ آپ ذر الحصائہ وہ کیا مصائب ومشکلات کا یہ ساراسلسلہ اور آلام و آفات کی یہ ساری زنجر اس چھوٹ تھا۔ اس بی وہ قلہ وہ کا میاب ہو سکے کہ کریا مصائب ومشکلات کا یہ ساراسلسلہ اور آلام و آفات کی یہ ساری زنجر اس چھوٹ شفقت بہ نسبت ہارے یوسف مالیا کی یوسف کے دل میں حضرت یوسف مالیا کی طرف سے یہ جسد پیدا ہوا کہ باپ کی نظر شفت نہ بی سیار میں اس بی بیدا ہوا کہ باپ کی نظر شفت بیوسف کردیا جائے۔

اِذْ قَالُوُّالِیُوْسُفُ وَاَخُوْهُ اَحَبُّ اِلِیَ اَبِیْنَا مِنَا وَتَعَنِّ عُصْبَةً ﴿ اِنَّ اَبَانَا لَغِیْ ضَلْلِ مُّیدِنِی ﴿ اَقْتَلُوْا یُوسُفُ اَوِاطْرُحُوهُ اَرْضًا یَخُلُ اَکُمُو وَجُهُ اَبِیْکُمُ وَتَکُوْنُوْا مِنْ بَعْدِ اِلَّا قَوْمًا صَلِحِیْنَ ﴿ (9-12:8) جب انہوں نے کہا کہ یوسف (میلیا) اور اس کا بھائی ہماری بہنست ہمارے باپ کی نگا ہوں میں زیادہ محبوب ہیں حالانکہ ہم ایک بوری جماعت ہیں۔ یقیناً ہمارا باپ ایک کھلی گراہی میں مبتلا ہے۔ یوسف کو مارڈ الو یا اسے کس ایس سرز مین میں چینک دو کہ (وہ باپ کی نگا ہوں سے دور ہوجائے اور) بھرتمہارے باپ کی تو جہات صرف تمہارے لئے ہی رہ جائیں۔ اس کے بعدتم صلاحیت بخش کام کرنے والے بن جانا۔

اس حسدرقابت کے مظاہرہ کے بعد جونتائج مرتب ہوئے، وہ صرف حضرت پوسف ملائل ہی کے لئے باعثِ اذیت اور وجہ انہیں متح بلکہ برادران پوسف ملائل کے لئے بھی کچھ خوش آئندہ ثابت نہیں ہوئے۔اس چھوٹے سے ایک واقعہ نے اسرائیل کے گھرانے کے خانگی سکون واطمینان کوتباہ کر کے رکھ دیا۔سارے کنبہ کوایک شخت آزمائش اورا بتلاء میں ڈال دیا۔ اولا دکے درمیان امتیازی سلوک:

ہمیں یقین ہے کہ یعقوب مالیلا، یوسف مالیلا کے ساتھ کوئی ایسا امتیازی سلوک تو قطعاً نہیں کرتے ہوں گے۔جس سے دوسرے بچوائی امتیازی سلوک دوسرے بچوائی امتیازی سلوک دوسرے بچوائی امتیازی سلوک سے بچول کی حق ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی والدین واقعی طور سمجھتے تھے خاندانِ اسرائیل پرمصائب وآلام کے کس قدر پہاڑتوڑ ڈالے تھے۔اس سے انداز ہفر مایئے کہ جو والدین واقعی طور

پراپنی اولاد کے درمیان کسی امتیازی سلوک کا برتاؤ کرتے ہیں وہ کتنے بڑے فتنے کو دعوت دیتے ہیں۔ میرا خیال ہے کہاگر صرف پاکستان میں ان گھرانوں کے حالات وکوائف کا تجزیہ کیا جائے۔ جن میں بھائیوں بھائیوں یا بھائیوں اور بہنوں اور بہنوں اور بہنوں کے جن کی تہہ اور بہنوں کے تعلقات میں ناخوشگواری کے اثرات پائے جاتے ہوں تو نوسے فیصدی واقعات ضرورا لینے کلیں گے جن کی تہہ میں یہی چیز نکلے گی کہ اس ناخوشگواری کا سبب والدین کا بھائی بہنوں کے درمیان کوئی امتیازی سلوک تھا جو بچپن سے ان کے تحت الشعور میں پرورش پاتا چلا آر ہا تھا اور جس نے بالآخر بڑے ہوکر فلاں واقعہ سے متاثر ہوکر کو وا تش فیشاں کی صورت اختیار کرلی۔ لہذا اس ضمن میں اتناہی نہیں کہ بھائی بہنوں کو مختا طر ہے اور ایک دوسرے کے حقوق ووا جبات کو پہچا نے کی ضرورت ہے بلکہ میں سمجھتا ہوں کہ بھائی بہنوں سے زیادہ والدین کو بھی انتہائی مختاط رہنے کی ضرورت ہے۔ بچوں کا ذہن ایک صاف سلیٹ کی طرح ہوتا ہے جو بچھ ہم کرتے ہیں وہ ہمارے اعمال سے اثر پذیر ہوتے ہیں اور ان کے تحت الشعور میں غیر محسوں طریقہ پر بیچیزیں پرورش پاتی رہتی ہیں۔ جو وقت آنے پر کسی بہانے سے بھوٹ پڑتی ہیں۔

بھائیوں کے لیے نیک آرزوئیں:

ہمیں ہمیشہ اپنے دل میں بھائیوں کے لیے نیک آرزوئیں رکھنی چاہئیں۔ حتیٰ کہ اگر ہم کسی پریشانی میں مبتلا ہیں۔ یا انتہائی طیش اور غضب کی حالت میں ہیں تب بھی انسانیت کا کمال سے ہے کہ ہم ایسے موقع پر بھی اس فرض سے غافل نہ ہوں اور پھر بھی اپنے دلوں میں ان کے لئے اچھی خواہشات اور نیک آرزوئیں ہی رکھیں۔ حضرت موسیٰ ملیشا کو وطور پر تشریف لے جاتے ہیں اورا پنی غیر موجود گی کے لیے بنی اسرائیل میں حضرت ہارون ملیشا کو اپنا نائب اور خلیفہ بناجاتے ہیں۔ بنی اسرائیل میں حضرت ہارون ملیشا کو اپنا نائب اور خلیفہ بناجاتے ہیں۔ جن اسرائیل میں حضرت ہارون ملیشا کو سالہ پر سی شروع کر دیتے ہیں۔ حضرت موسیٰ ملیشا جب مامری کا شکار ہوجاتے ہیں اور حضرت ہارون ملیشا کی غیر موجود گی میں گوسالہ پر سی شروع کر دیتے ہیں۔ حضرت ہارون ملیشا نے واپس تشریف لاتے ہیں اور حالات سن کر غصہ سے بے تاب ہوجاتے ہیں۔ انہیں بیشبہوتا ہے کہ شاید حضرت ہارون ملیشا نے ہیں۔ انہیں میشبہوتا ہے کہ شاید حضرت ہارون ملیشا نے ہیں۔ انہیں میشبہوتا ہے کہ شاید حضرت ہارون ملیشا نے ہیں۔ انہیں موجاتے ہیں۔ انہیں موجود بیلیسا ہوجاتے ہیں۔ انہیں میشبہوتا ہے کہ شاید حضرت ہارون ملیشا اپنا عذر بیان کرتے ہیں اور حالات کوشیح صورت میں پیش کرتے ہیں۔ میسوال وجواب ہورے۔ ہیں اور ال سوالات وجوابات کے خمن میں بھی حضرت موسی ملیشا جو بارگاہ الہی میں التجا پیش کرتے ہیں وہ یہ وتی ہے۔

قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِيُ وَلِاَ خِيْ وَادْخِلْنَا فِي رَحْمَتِكَ أَوانْتَ اَرْحَمُ الرَّحِوِيْنَ (7:151) موسى (ماليلا) نے بارگاہ ایز دی میں التجافر مائی کہ اے میرے پرور دگار! مجھے اور میرے بھائی کوسامانِ حفاظت عطافر مااورا پنی رحمت ونوازش میں داخل فر مالے ، تورحم فر مانے والوں میں سے سب سے بہتر رحم فرمانے والا ہے۔

ا پنی مصیبت میں بھائی کو بھنسادینا مجر ماندروش ہے:

اس کے برعکس کچھلوگ ایسے بھی ہوتے ہیں جواسے اپنی ہنر مندی سجھتے ہیں کہ جس مصیبت میں خود تھینے ہوئے ہول اس

میں اپنے کسی بھائی کو بھنسا کرصاف نکل جائیں۔ مگر ایسا کرناسخت قسم کی مجر ماندروش ہے جوایک مومن کی روش تو ہونہیں سکتی۔ قرآنِ کریم نے کفارومجر مین کی بیروش بیان کی ہے کہ جب فیصلہ کن گھڑی آ جائے گی توان خاندانی کثرت پر گھمنڈ کرنے والوں کا حال بیہوگا کہ ان میں سے ہر شخص کی خواہش اور آرزوہوگی کہ کاش کسی طرح اس دن کے عذاب سے وہ خود تو چی جائیں اور اس کی جگہ اس کے بیٹے ، بیوی اور بھائی بھنس جائیں۔

يُوَدُّ الْنُجُومُ لُوْ يَفْتِدِي مِنْ عَذَابِ يَوْمِينٍ بِهِنْيُهِ ۗ وَصَاحِبَتِهٖ وَاَخِيْهِ ۗ (12-70:11) مجرم لوگوں کی اس دن بیآرز وہوگی کہ کاش وہ اپنے بیٹوں، بیوی اور بھائی کو پھنسا کراس دن کے عذاب سے خودکسی طرح چھوٹ جائیں۔

مگرایک مومن کی زندگی کی بیروش ہونہیں سکتی۔مومن کی روش تواس کے مقابلہ میں بیہ ہوتی ہے کہ وہ سگا بھائی توایک طرف رہاا پنے دینی بھائی کو بھی کسی مصیبت میں گرفتار دیکھ سکتا۔وہ اگرا پنے کسی مسلمان بھائی کو بھی کسی مصیبت میں گرفتار دیکھتا ہے تواس کی پہلی خواہش بیہ ہوتی ہے کہ اس کی بیمصیبت اگر میں دورنہ کرسکوں تواس کی مصیبت خود لےلوں اور اسے کسی طرح اس سے نجات مل جائے۔

وَيُؤْثِرُونَ عَلَى اَنْفُسِهِمْ وَلَوُ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ۗ وَمَنْ ثَيْقَ شُحَ نَفْسِهٖ فَأُولِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (59:9)

ترجمہ: مونین، دوسروں کواپنے او پرترجیج دیتے ہیں اگر چہوہ خود بھی بھوک کی انتہائی شدت میں مبتلا ہوتے ہیں۔جولوگ نفسانی حرص وآ زہے بچا گئے جائیں وہی لوگ ہیں جن کی کھیتیاں پروان چڑھتی ہیں۔ بھائیوں سے آئکھ حیرانا:

مصیبت میں بھائی، بہن اور دوسرے رشتہ داروں سے آئکھیں چرا نااوران کوچھوڑ کر بھاگ جانے کی فکر کرنا بھی مجر مین ہی کا شیوہ ہوتا ہے۔ایک مومن کے حیطۂ وہم میں بھی اس قشم کا خیال نہیں آ سکتا۔

يَوْمَ يَفِرُّ الْمَرْءُ مِنْ آخِيلُهِ ۗ وَأُمِّهُ وَآلِيلُهِ ۗ وَصَاحِبَتِهُ وَبَنِيْهِ ﴿36-81:34)

ترجمہ:اس دن کا خیال کروجب حالت بیہ ہوگی کہ آ دمی اپنے بھائی سے،اپنی ماں سے،اپنے باپ سے اپنی بیوی سے اور اپنی اولا د تک سے (آئکھیں چُراکر) بھاگ جانے کی فکر کرے گا۔

ان تمام مقامات میں اس بنیادی حقیقت کو بھی نظرانداز نہ ہونے دیں کہ بھائی کہتے کسے ہیں؟ اس کی تفصیل شروع میں بیان ہو چکی ہے۔

### بِسُلِكُ إِلَّهُ التَّحِيْرِ التَّحِيْرِ

وْاكْتُرانْعا الْحِقْ اسلام آباد



میری اپنے ایک قریبی عزیز کے بیٹے کے نکاح کی تقریب پراُس سے اور اُس کے ہونے والے سمر ہی سے دولہا اور دلہن کے علم میں لانے کے لئے نکاح کے قرآنی مفہوم ومقصد اور اِس سے متعلق مُلک کے رائج الوقت قانون کے بارے میں سرسری طور پر بات ہور ہی تھی۔ وہ حقوقِ نسواں بِل پر اسلامی نظریاتی کونسل کے موقف اور اُن کی حکومت کے ساتھ چپقاش سے پریشان اور خصوصی طور پر دولہا اور دولہن میر الپورا موقف جاننے کے خواہشمند سے لہٰذا میں نے اپنی فہم اور خقیق کی روسے اپنا موقف اُن کے سامنے رکھ دیا۔ اُن کی خواہش پر ریکار ڈیمیں رکھنے کے لئے اِس موقف کو درجِ ذیل تحریری شکل میں بھی پیش کر دیا۔ اِس لئے بھی کہ میں خود بیرائے رکھتا ہوں کہ نکاح کا معاہدہ کرتے وقت والدین کی ذمہ داری بنتی ہے کہ وہ اِس معاہدہ کی کیا جازت دیئے کا سوچنا بھی نہیں جا ہیں۔ یہ اُن کا بنیا دی اور قانونی حق ہے، جس کی کسی بھی حالات میں خلاف ورزی کی اجازت دیئے کا سوچنا بھی نہیں جا بیئے۔

#### نكاح كامفهوم:

نکاح کے لغوی معانی ملانے اور جمع کرنے کے ہیں،لیکن اس طرح ملانا،جس طرح نیند آنکھوں میں گھل مل جاتی ہے، یا جس طرح بارش کے قطرے زمین کے اندرجذب ہوجاتے ہیں۔

اس سے مفہوم ہوتا ہے کہ قرآن کریم نے جومیاں ہیوی کاعائلی زندگی میں نقشہ پیش کیا ہے اس میں نکاح سے مرادمیاں ہیوی کا ایساتعلق ہے، جیسا آنکھ اور نیند کا ہوتا ہے۔ میاں ہیوی میں پتعلق اسی صورت قائم رہ سکتا ہے، جب دونوں میں فکر ونظر کی ہم آ ہنگی ، ذوق اور مزاج ، خیالات وتصور رات اور نظریات ومعتقد ات کی یک جہتی ہو۔ لہذا ، ایسے تعلق کے لئے بلا جر ، باہم رضا مندی ضروری ہوتی ہے۔ یہ اس لئے بھی کہ امام راغب نے کہا ہے کہ نکاح کا لفظ عقد یعنی معاہدہ کے معنوں میں آتا ہے۔ اس کے لئے پھر ضروری ہوجاتا ہے کہ دونوں معاہدہ کر نے کے قانونی طور پر قابل یعنی بالغ ہوں کہ وہ خود اپنی عقل سے فیصلہ کرسکیں۔

قرآن کریم نے نکاح کی ترکیب ہی میں بلکٹوا (4:6) لفظ استعال کیا ہے۔ لہذا نہ و نابالغ کے نکاح کے معاہدہ کرنے کا سوال پیدا ہوتا ہے اور نہ ہی لڑکے یا لڑکی کی طرف سے کسی دوسرے کی رضامندی کی شرط یا پابندی عائد کرنے کی ضرورت ہوتی ہے۔ خودان کی رضامندی بغیر خارجی جرکوہی کافی سمجھا جائے گاقر آن کریم کی روسے بالغ لڑکے اورلڑکی کا بیمعاہدہ کہوہ

ان تمام حقوق وفرائض کے ساتھ جواس باب میں اللہ نے عائد کئے ہیں از دواجی زندگی بسر کریں گے، نکاح کہلاتا ہے۔
اس کے لئے قرآن نے نہ کوئی تقریب مقرر کی ہے اور نہ کوئی رسم ۔ رسوم وتقاریب معاشرتی ضرورتیں ہیں۔ البتہ بعد کی پیچید گیوں سے بچنے کے لئے ضروری ہے کہ اس معاہدہ کی کوئی شہادت بھی ہواور اسے کہیں منضبط یعنی درج بھی کرلیا جائے۔
اسی بنا پر رائج الوقت مُلکی قانون میں معاہدہ کی طرز پر نکاح کی پوری شرائط کے قانونی طور پر حکومت کی طرف سے متعارف کردہ فارم پر اندراج اورائس کے حفاظت سے حکومت کے ریکارڈ میں رکھنے کا قانونی تقاضہ پوراکیا جاتا ہے۔

میاں بیوی دونوں اپنی الگ الگ شخصیتوں کے مالک اور بطور انسان کے یکساں تکریم وحقوق و واجبات کے حامل ہونے کی بنا پر ایک دوسرے کے ممد و معاون ہوتے ہیں۔ تقسیم کار کے شمن میں البتہ قر آن بیوی کو گھر کے اندرونی نظام اور بچوں کی تعلیم و تربیت کی خصوص ذُمد داری دے کر اِس مخصوص فریضہ کی تسلی بخش ادائیگی کا جوابدہ بھی قرار دیتا ہے۔ بیوی کے گھر کی خصوصی ذمہ داری سے البتہ یہ اخذ نہیں کیا جاسکتا کہ وہ گھر سے باہر کام کرنے اور معاشی آسانی پیدا کرنے میں مجمد و معاون ہونے سے روک دی گئی ہیں۔ اِس شیمن میں البتہ قر آن سے ہدایت ملتی ہے کہ:

لِلرِّجَالِ نَصِيْبٌ مِّهَا ٱلْتَسَبُّوالُ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيْبٌ مِّهَا ٱلْتَسَبُنَ ﴿4:32)

جس طرح مرد کی کمائی میں اُس کا حصہ ہے، اسی طرح عورت کی کمائی میں اُس کا حصہ ہوتا ہے۔

سے البتہ یا درہے کہ اُم (مال) مادہ کے مُشتق سے اُمت کا وجود بنتا ہے۔ بچوں اور گھر کے ماحول کو آنکھوں کی ٹھنڈک بنانے کے اِس فریضہ کی اہمیت کو ذہن میں رکھ کربیوی کا درجہ اگر زیادہ نہیں تو کم ہونے کا توسو چا بھی نہیں جا سکتا۔ اِس کے بالمقابل شوہر کا قرآن میں اپنی فیملی کی حفاظت اور پرورش کرنے کے لئے ہوشم کے وسائل مہیا کرنے کا فریضہ مقرر کیا گیا ہے اور اِس کا جوابدہ ٹھہرایا جا تا ہے۔ اِس ذمہ داری کوخوش اسلو بی سے سرانجام دینے کی بنا پر فیملی کو اُس کے نام سے پکاراجا تا ہے۔ نکاح کے مقاصد کے حصول کے لئے دونوں میاں بیوی کے خاندان بھی ہر ممکن مدد و تعاون اور مشاورت مہیا کرتے ہیں۔ لہذا نکاح کے معاہدہ میں اجتماعی طور پر شرکت کرنے کی وجہ سے دونوں کے خاندان ایک ہی خاندان کہلائے جانے کے مستحق ہوجاتے ہیں۔ اِس ایک فیملی میں شبھی کا گھر میں قرآنی اقدار اپنانے کا ایک ہی مقصد اور منزل ہوتی ہے۔ گھرانہ کی اسلامی کی کیفیت کو قرآن جنتی معاشرہ کے وجود میں لانے کا ایک لازمی جز وقرار دیتا ہے۔

کھری زندگی جنتی زندگی کانمونہ:

اسلامی معاشرہ میں گھری زندگی کوایک خاص مقام حاصل ہے اس لیے کہ اسلام جس قسم کا معاشرہ بنانا چاہتا ہے، وہ اس کی ابتداء گھر سے کرتا ہے۔ اس کے نزدیک گھرایک چھوٹی سی مملکت یا معاشرہ ہے، جسے اسلامی مملکت یا اسلامی سوسائٹی کا سیحے ضحیح نمونہ ہونا چاہیے۔ وہ گھر کے سب سے بڑے فرد (بزرگ خاندان) کی ذمہ داری قرار دیتا ہے کہ وہ جس طرح اپنے آپ کو ہرتباہی سے بچانے کی کوشش کرتا ہے، اسی طرح اپنے گھر کے لوگوں کو بھی ہرقسم کی بربادی سے محفوظ رکھنے کی کوشش کرے۔

1\_ يَآتِهُا الَّذِيْنَ امَنُوا قُوْا النَّفُسُكُمْ وَاهْلِيَكُمْ نَارًا (66:6)

''اپنے آپ کواوراپنے اہل وعیال کوجہنم کی تباہی سے بچاؤ''۔

گھر کوجنتی کیفیت لئے ہوئے ایک مثالی گھرانہ بنانے کے لئے وہ صدایات دیتا ہے کہ

2\_وَمِنُ الْيَةِ آنُ خَلَقَ لَكُمُ مِّنُ انْفُسِكُمُ ازْوَاجًا لِيَسَكَنُوْا الِيُهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمُ هُوَدَةً وَرَحْهَةً ﴿(30:21)

''اللہ نے تمہاری جنس سے تمہارے جوڑے پیدا کردیئے ہیں (عورت کے لیے مرداور مرد کے لیے عورت)۔ جوڑا بنانے سے مقصد سے کم تمہیں ان سے آرام وسکون ملے۔اس کے لیے،اس نے تم دونوں میں محبت اور ہمدردی کے جذبات پیدا کردیئے ہیں''۔

اللهُ عَنْ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّا

'' تمہارے لیے یہ ہرگز جائز نہیں کہتم زبردستی عورتوں کے مالک بن جاؤ''۔

اللہ تعالی نے مردوں اورعورتوں میں پیدائش کے لحاظ سے جوفرق رکھا ہے اس کی روسے اولا دکی پیدائش اور اس کی پرورش اور تربیت کی بیشتر ذمہ داری عورت کے سر پر ہوتی ہے۔اس میں اس کا بہت ساوقت صرف ہوجا تا ہے۔اس لیے رزق کما نامردوں کے ذمے ہے۔

4\_ الرِّجَالُ قُوْمُونَ عَلَى النِّسَآءِ (4:34)

''عورتوں کورزق بہم پہنچا نامردوں کی ذمہداری ہے''۔

5 ـ وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوْفِ ۚ فَإِنْ كَرِهِ مُّمُوهُنَّ فَعَلَى أَنْ تَكْرَهُوْا شَيْئًا وَيَجْعَلَ اللهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا ... (4:19)

''اپنی بیویوں کے ساتھ اچھا سلوک کیا کرو۔ اگران کی کوئی بات تمہیں (کسی وقت) نا گوار بھی گزرے ( تو اس پر جھٹ سے غصے میں نہ آ جاؤ) ہوسکتا ہے کہ تہمیں ایک بات ناپسند ہواور خدانے اس میں تمہارے لیے بڑے فائدہ کی بات پوشیدہ رکھی ہو(اس لیے صبر قبل سے کام لیا کرو)''۔

اولا د کی پرورش ماں باپ کا سب سے پہلا فریضہ ہے۔ان کی طرف سے غفلت برتنا گویا اولا دکولل کر دینا ہے۔جو قر آنِ کریم کی روسے بہت بڑا جرم ہے۔

6\_قَلُ خَسِرَ الَّذِيْنَ قَتَلُوْا ٱوْلَادَهُمُ سَفَهَأُ بِغَيْرِ عِلْمٍ (6:140)

''جولوگ اپنی اولا دکواحمقانہ جہالت کی بنا پر ماردیتے ہیں ،ان کے لیے تباہی ہے''۔

ا پنی اولا دکی فضول خرچیوں کے لیے یاان کے لیے جائیدادیں بنانے کی خاطر ، ناجائز طریقوں سے کمائی کرنا بھی بہت بڑا جرم ہے۔اس قشم کی اولادیا ہیویاں (جن کی خاطر انسان کو ناجائز طریقے سے کمائی کرنی پڑتی ہے )انسان کی دشمن ہوتی ہیں۔ 7 ـ يَأَيُّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوٓا إِنَّ مِنْ ٱزْوَاجِكُمْ وَٱوْلَادِكُمْ عَدُوًّا لَّكُمْ فَاحْذَرُوهُمُ (64:14)

'' تمہاری بعض بیویاں اور بچے ایسے بھی ہوتے ہیں ، جوتمہارے دشمن ہوتے ہیں ۔لہذا ایسے بیوی بچوں سے بہت بچنا چاہیے''۔

. لہذا خود بھی حلال وطیب کمائی کھانی چاہیے،اوراپنے بچوں کو بھی رزقِ حلال کھلانا چاہیے،اوران کی صحبت،تربیت اور تعلیم کا خاص طور پر خیال رکھنا چاہیے۔قرآن کریم والدین سے نیک سلوک کرنے کی تلقین کرتا ہے۔

8- فَلَا تَقُلُ لَهُ مَا أَفِّ وَلَا تَنَهُرُهُمَا وَقُلُ لَهُمَا قَوُلًا كَرِيْمًا ۞ وَاخْفِضُ لَهُمَا جَنَا حَ الدُّلِّ مِنَ الرَّحْمَةَ وَقُلُ رَّتِ ارْحَمُهُمَا كَمُا رَبَّيْنِي صَغِيْرًا ۞ (24-17:23)

''والدین کے ساتھ نیک سلوک کرو۔ اگرتمہارے پاس بوڑھے ہوکر رہیں تو انہیں اف تک نہ کہو، اور ان سے سخت کلامی نہ کرو۔ انہیں جھڑکونہیں بلکہ ان سے ادب اورعزت کے ساتھ بات چیت کرواور نہایت ہمرردی سے انہیں اپنے دامنِ پرورش کے بنچ رکھو۔ اور اللہ سے دعا کرو کہ جس طرح انہوں نے بچین میں مجھے پالا پوساتھا، تو ان کی پرورش کا سامان بہم پہنچا تاریخ'۔

جس طرح ماں باپ سے مُسنِ سلوک کی تا کید ہے،اسی طرح رشتہ داروں سے بھی نیک سلوک کا حکم ہے۔

9\_ وَٱولُوا الْاَرْحَامِ بَعْضُهُمْ اَوْلَى بِبَغْضٍ فِيْ كِتْبِ اللَّهِ ۚ (33:6،8:75)

''اوررشتہ والےاللہ کے قانون کے مطابق ایک دوسرے سے زیادہ نز دیک ہیں''۔

(10) وَيَالُوالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرُلِ (4:36،2:83)

''اوروالدین کےساتھ بھلائی کرواوررشتہ داری کے تعلقات کا لحاظ رکھؤ'۔

مخضرطور پریدامر ملحوظِ نگاہ رہنا چاہیے کہ اِس جنتی معاشرہ میں نہسی کوکوئی خوف ہوتا ہے نہ گزن بلکہ ہرطرف سے سلامتی ہی کی صدائیں بلند ہوتی ہیں۔ ہر فرد کی ذات انسانیت کے بہود میں زیادہ سے زیادہ وی کی صدائیں بلند ہوتی ہیں۔ ہر فرد کی ذات انسانیت کے بہود میں زیادہ سے زیادہ واکرام کے ساتھ ممتازمقام حاصل کرتی جاتی ہے۔اُن بھی کی زندگی محریت اور استعناء کی کیفیت لئے ہوئے نفسِ مطمعنہ کا درجہ حاصل کرلیتی ہے۔

نکاح اورخصوصی طور پر اِس کے قرآنی تصور کے متعلق ہمارہے بچوں کوزیادہ آگا ہی نہیں ہوتی یا پھر جوآگا ہی دی جاتی ہے، اُن میں اختلافات پائے جاتے ہیں جن سے تسلی نہیں ہو پاتی ۔لہذا میں چندایک اہم سوالوں کا جواب دینے کی کوشش کروںگا، جن میں عور توں کے درجہ کومر دوں کے یکسال رکھنے کی آگا ہی ملتی ہے۔

مردول کوایک سے زیادہ نکاح کی اجازت دینا:

پہلاسوال مردوں کوایک سے زیادہ نکاح کرنے کی اجازت سے تعلق رکھتا ہے۔ اِس اجازت کا قر آن کی درج ذیل

آیت میں قرآن میں ایک ہی بارذ کر کیا گیاہے کہ:

وَإِنْ خِفْتُدُ الرِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلُثَ وَرُبَعَ ۚ فَإِنْ خِفْتُدُ وَ الْكِمُ مِنَ الرِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلْثَ وَرُبَعَ ۚ فَإِنْ خِفْتُدُ الرِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلْثَ وَرُبَعَ ۚ فَإِنْ خِفْتُدُ الرِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلْثَ وَرُبَعَ ۚ فَإِنْ خِفْتُدُ الرَّسَاءِ مَثْنَى وَثُلْثَ وَرُبَعَ ۚ فَإِنْ خِفْتُدُ الرَّسَاءِ مَثْنَى وَثُلْثَ وَرُبَعَ ۚ فَإِنْ خِفْتُدُ الرَّسَاءِ وَالْحِرَةُ وَالْحَالَ وَرُبَعَ ۚ فَإِنْ خِفْتُدُ

اورا گرتمہیں اندیشہ ہوکہ تم بتیموں کی بہبود کے معاملے میں انصاف نہ کرسکو گے توعورتوں میں سے جوتمہارے لئے جائز ہوں دودہ تین تین، چار چارعورتوں تک سے نکاح کرلولیکن اگر ڈر ہو کہ ان کے درمیان عدل نہ کرسکو گے، تو پھر ایک ہی بیوی پر بھروسہ کرو۔

یہاں قسط اور عدل دونوں کے معنی انصاف کے ہیں، کیکن اس میں ایک باریک سافرق ہے۔ مثلاً عدل کے معنی ہوں گے دوآ دمیوں میں برابر کاسلوک کرنا۔اور قسط کے معنی ہوں گے کسی کے حقوق وواجبات کو پورا پوراادا کر دینا۔

قَانْکِکُوْا ''عربی گرامر کی روسے' ف''جزا کے لیے آتی ہے۔لہذااس کے معنی ہوئے کہا گریہ بات ہوتو یہ کرو،اورا گر یہ بات نہ ہوتو یہ نہ کرو' ۔اگروہ شرط والی بات نہ رہتو پھر شرط والی بات بھی نہیں رہتی ۔ اِس واضح شرط کے باوجود آج علائے کرام حکومتِ وقت سے غیر مشر وط بیک وقت چار بیویاں رکھنے کی اجازت مانگتے رہتے ہیں۔

سیاق وسباق میں دیکھا جائے تو اِس آیت سے پہلے کی آیت 2:4 میں یتیموں کے مال کوسنجا لنے کی ہدایات دی گئی ہیں۔لیکن بات صرف مال سنجا لنے کی نہیں ہوتی ، بات اس سے بھی آ گے کی تھی عورتوں کے مال کے ساتھان کے جذبات کا بھی لحاظ رکھنا ضروری تھا ، اس لئے بتا کی کے اپنے گھر میں آزادی سے رہنے کی بنا پر حقوق پور سے نہونے کی ہنگا می صورت میں آفت زدہ عورتوں کو سہارا دینے کے لیے اجازت دی گئی کہ اگر معاشرہ فیصلہ کرے، تو اس کے مطابق دو دو، تین تین ، چار چار پیتیم (یعنی بے شوہر 127) عورتوں سے شادی کر لو (جو تمہارے نکاح میں بھی آنا چاہیں 4:19)۔ایسے ہنگا می حالات میں ایک مرد ،ایک ہوی کے قانون میں استثناء دی گئی ،لیکن ایک سے زیادہ شادی کرنا معاشرہ کے فیصلہ پر مخصر ہوگا ،نہ کہ انفرادی فیصلے پر ۔پھران شادیوں کو ہیو ہوں کے درمیان بھی عدل کرنے کے ساتھ مشروط کردیا گیا۔

واضح طور پر میجھی کہا گیا کہا گرکسی بیوی کی طرف معلق ہونے کی صورت میں عدل نہ کرسکو،تو پھرایک وقت میں ایک بیوی کے اصول پرعمل کرو۔

ہمارے رائج الوقت قانون نے بھی قرآن میں دی گئی ایک سے زیادہ نکاح کی صورت میں بتائی کے حقوق کے فرائض کی ادائیگی کی شرط کو تو فظرانداز کردیا ہیکن ہویوں کے درمیان عدل کی شرط کو برقر اررکھتے ہوئے موجود بیوی کی اجازت کو فقیہ خنی کی طرف سے دی گئی سہولت کو مدنظر رکھتے ہوئے نہ صرف لازمی قرار دے دیا گیا، بلکہ اِس شرط سے انحراف کرنے کی صورت کو قابلِ تعزیر بُرُم قرار دیتے ہوئے سز ابھی مقرر کردی۔

تاریخ میں ہمیں پیشہادت بھی ملتی ہے کہ مومنات جب بتالمی کی آفت زدہ زندگی کی طرف توجہ کرتیں ، تووہ شوہروں سے

اُن کے ساتھ نکاح کر کےاُن کا بوجھ باغٹے پر آمادہ اور اصرار کیا کرتی تھیں۔ اِن مومنات کی پیچان بھی قر آن اِن الفاظ میں سامنے لاتا ہے کہ:

وَيُؤْثِرُونَ عَلَى انْفُسِهِمُ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ١٤9:9)

وہ دوسرول کی ضروریات کواپنی ضروریات میں تنگی میں رہ کرتر جیح دیتے ہیں۔

طلاق كاموقف:

دوسری بے چینی عورتوں کوطلاق کے بارے میں مکتبِ مُلا کے مُتصاد موقف سامنے آنے کی وجہ سے بھی ہوتا ہے۔ لہذا اِس معاملہ میں قر آن اور رائج الوقت مُلکی قانون سے آ شائی کی ضرورت محسوس ہوتی ہے۔ قر آن میں ہے کہ:

وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابْعَثُواْ حَكَمًا مِّنْ آهْلِهِ وَحَكَمًا مِّنْ آهْلِهَا ۚ اِنْ يُرْيُدَآ اِصْلَاحًا يُوقِقِ اللهُ بَيْنَهُمَا وَانْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابْعَثُواْ حَكَمًا مِّنْ آهْلِهِ وَحَكَمًا مِّنْ آهْلِهَا ۚ اِنْ يُرْيِدُآ اِصْلَاحًا يُوقِقِ اللهُ بَيْنَهُمَا وَانْ خُفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابْعَثُواْ حَكَمًا مِّنْ آهْلِهِ وَحَكَمًا مِّنْ آهْلِهَا وَانْ يُولِينَا وَانْ يُولِينَا وَانْ يُولِينَا وَاللهُ بَيْنَهُمَا وَانْ يَعْلَمُ وَاللهُ بَيْنَهُمَا وَانْ يَوْلِينَا وَانْ يُولِينَا وَانْ يُولِينَا وَانْ يَوْلِهَا وَانْ يَوْلِينَا وَانْ يَوْلِهَا وَانْ فَلْمُ وَانْ فَلْمُ وَانْ فِي اللهُ بَيْنَهُمُ وَانْ فَالْمُوانِ وَانْ فَلْمُ وَانْ فَلْمُ وَانْ فَلْمُ وَانْ فَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ بَيْنَا وَاللَّهُ وَانْ فَلْمُ وَانْ فَلْمُ وَانْ فَانْعُونُ وَاللَّهُ وَانْ فَاللَّهُ وَانْ فَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَانْ فِي اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ وَانْ فَلْمُ وَانْ فَقُلُقُوا مِنْهُمَا وَانْعُوانُوا مُعَلَّمًا مِنْ وَانْ فَكُمْ لَا مِنْ وَلِهُمْ وَانْ فَلْمُ وَانْ فَلْمُ وَانْ فَلْمُلَّا مِنْ وَانْ فَلْمُ وَانْمُ وَانْ فَيْنُولُوا فَانْعُونُوا مُعَلِّمُ وَانْ فَلْمُ وَانْمُ وَانْ فَلْمُوانُ وَانْمُ وَانْمُ وَانْمُوانُوا وَانْ فَلْمُ وَانْهُمُ وَانْ فَانْمُوانُوا وَانْمُوانُوا وَانْمُوانُوا وَانْمُ وَانْمُ وَانْمُ وَانْمُ وَانْمُ وَانْمُ وَانْمُ وَانْمُ وَانْمُوانُوا وَانْمُ وَانْمُ وَانْمُ وَانْمُ وَانْمُ وَانْمُ وَانْمُ وَانْمُ وَالْمُوانُوا وَانْمُوانُوا وَانْمُوانُوا وَانْمُوانُوا وَانْمُ وَالْمُوانُولُوا وَانْمُ وَانْمُ وَانْمُ وَالْمُوانُوا وَانْمُ وَالْمُوانُوا وَانْمُوانُوا وَانْمُوانُ وَانْمُوانُوا وَانْمُوانُوا وَاللَّهُ وَانْمُوانُوا وَانْمُوا وَانْمُ وَاللَّهُمُ وَالْمُوانُولُوا وَاللَّهُ وَالْمُوانُولُوا وَاللَّالِمُ وَالْمُوانُولُولُ وَاللَّالِمُ وَالْمُوالُولُوا وَاللَّالِمُ وَالْمُولُوا وَاللَّالِمُ وَالْمُوالِمُوانُ وَالْمُولُولُوا وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَالْمُولُولُولُوا وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَالْمُولُولُوا وَالْمُولُولُوا وَاللَّالِمُ وَالْمُولُولُولُوا وَالْمُولُولُوا وَ

(عام مردوں عورتوں کے علاوہ) اگر تمہیں کسی میاں اور بیوی کے درمیان جدائی کا اندیشہ ہو، تو ایک ثالث مرد کے خاندان سے مقرر کرو۔اگرید دونوں (میاں بیوی) با ہمی مصالحت کا ارادہ کرلیں اور ثالث اصلاح کی نتیت سے ،موافقت پیدا کرنے کی کوشش کریں، تو خدا کا قانون اِن ثالثوں کے ذریعے میاں اور بیوی میں موافقت پیدا کرنے گ

میاں بیوی کے درمیان مصالحتی کوششوں کی اہمیت:

اختلافی ماحول میں، جذباتی طور پر، کوئی بھی فریق درست فیصلہ نہیں کرسکتا۔ اسی لئے اس آیت میں ہے کہ اگر میاں بیوی میں اختلافات پیدا ہوجا کیں، علیحد گی تک نوبت پہنچ جائے، تو ان دونوں کے درمیان تیسر سے فریق کو آنا چاہیے۔ اگر فریقین میں شدتِ جذبات سے مغلوب ہونے کی وجہ سے اختلافات پیدا ہوئے ہیں، تو وہ تیجے فیصلہ نہیں کرسکیں گے، معاملات کومزید الجھاتے چلے جا کیں گے۔

معاشرے سے کہا جارہا ہے کہ 'وَانْ خِفْتُهُ شِقَاقَ یَیْنِهِماً ''جب بھی تہہیں احساس ہو کہ میاں بیوی میں اختلافات پیدا ہور ہے ہیں تو 'فائعگوٰ حَلَماً مِنْ اَهْلِها وَحَلَماً مِنْ اَهْلِها وَحَلَماً مِنْ اَهْلِها وَحَلَما مِنْ اَهْلِها وَحَلَما مِنْ اَهْلِها وَحَلَما مِنْ اَهْلِها وَحَلَما مِن اَلْتُ اَهْلِهِ وَحَلَما مِن اَهْلِهِ وَحَلَما مِن اَلْتُ اَهُ لِهِ اَلْتُ مُعْرِدَ وَ الله مِن اَلْتُ مُعْرِدُ اِللهِ وَالله مِن اَلْتُ مُعْرِدُ وَ الله مِن اللهِ مَعْرِدُ وَ اللهِ مَا اللهِ مَن اللهُ مَن اللهِ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهِ مَن اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ مُن اللهُ مَن اللهُ مُن اللهُ مَن اللهُ م

آ گے آیت ہے کہ 'اِن یُڑید آ اِصْلاحاً یُوقِقِ اللهُ یَنْتَهُها ط''اگروہ (میاں بیوی) اور ثالث مصالحت کے ارادے سے کوشش کریں گے، تو خدا ایسی توفیق دے گا کہ کسی طرح نباہ ہو جائے یعنی خدا چاہتا ہے کہ مصالحت کی صورت پیدا ہو

جائے۔اگر تین ماہ کی مصالحی کوششیں بے کار چلی جائیں،تو پھرعدالت طلاق کی توثیق کردیتی ہے کہ بیاب میاں بیوی نہیں رہے۔اِس طرح ایک بار کی طلاق کا طریقہ کا دکمل ہوجا تاہے۔

ہمارے مُلک کے رائج الوقت قانون میں قرآن کی اِس شِق پرمن وَمَن عمل کیا جارہا ہے۔ اگر میاں بیوی کی طرف سے ازدوا جی رشتے سے ملیحدہ ہونے کی اطلاع / نوٹس حکومت کے نمائند سے کونہ دی جائے تواسے ایک قابلِ تعزیر بُر مُرم قرار دیتے ہوئے سزاوں قید کرنے کامستی گردانا گیا ہے۔ بورڈ کو جب اطلاع وصول ہو ہتواُس کے لئے تین افراد کا ثالثی بورڈ تشکیل دینا لازم ہوجا تا ہے۔ ایسے افراد کا حکومتی نمائندہ کی سرکردگی میں ایک دولہا اور دوسرا دُلہن کی طرف سے منتخب شدہ افراد کوشامل کیا جا تا ہے۔ مشاور تی بورڈ کے لئے یہ بھی لازم ہوتا ہے کہ وہ فریقین میں تین مہینوں کے اندر اتفاق سے کوئی قابلِ قبول صلح کرنے کی بھر پور کا وشوں سے کوئی راستہ نکالیں اور اِسی عرصہ میں اپنا فیصلہ شنادیں۔ اگر وہ فریقین میں طلاق کا فیصلہ سنا نمیں تو فیصلہ کے دن سے پہلی طلاق کا اطلاق ہوتا ہے۔

فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا اَنْ تَتَرَاجَعاً اِنْ ظَنَّا اَنْ تُقِيْهَا حُدُودَ اللهِ وَتِلْكَ حُدُودُ اللهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ (2:230) لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ (2:230)

پی (4:35 آیت میں درج دومر تبہ طلاق کاحق استعال کرنے کے بعد ) اگر وہ مرد (تیسری مرتبہ بھی) طلاق دے دے، تو وہ عورت اس کے بعد ، اس شوہر کے لیے جائز نہیں ہے، تا آئکہ وہ اس کے سواکسی دوسر شخص سے نکاح نہ کر لے۔ پس اگر وہ (دوسرا شوہر) اس کوطلاق دے دے (یا وہ وفات پا جائے) تو پھر اس پرکوئی گناہ نہیں ، اگر وہ (سابقہ شوہراور یہ عورت) پھر نکاح کرلیں ، بشر طیکہ بید دونوں بخوش بیتو قع رکھتے ہوں کہ وہ اللہ کی حدود پر قائم رہ سکتے ہیں۔

یہ ہیں (عائلی زندگی سے متعلق) قوانین کی حدود جنہیں اللہ ان لوگوں کے لیے واضح طور پر بیان کرتا ہے، جومعاشر تی زندگی میں مصلحتوں کے علم سے دلچیہی رکھتے ہیں۔

قرآن کی روشنی میں طلاق کا طریق کار:

الطّلاق مَرَّانِ " " طلاق دینے کاحق صرف دومر تبہہے " طلاق ، طلاق ، طلاق ، طلاق جا ہے ہزار بار بھی کہا جائے رسول
الله عَلَيْظِ کے دور میں اسے ایک ہی طلاق شار کیا جاتا تھا۔ خدا نے طلاق کاحق دومر تبددیا ہے ۔ شوہر نے طلاق دے دی ہے، تو
ایک صورت تو یہ ہے کہ عدت گزار نے کے بعد عورت نے کہیں شادی کرلی۔ دوسری صورت یہ ہے کہ عدت کے عرصہ میں مرد
اور عورت دونوں سابقہ نکاح کی طرف رجوع کر سکتے ہیں بشر طیکہ دونوں ایسا کرنے پر رضا مند ہوں ۔ یوں یہ دوبارہ میاں ہوی
تو بن گئے لیکن مردا پنی دوطلاقوں کے حق میں سے ایک طلاق کا استعال کر چکا۔ اب مرد کے پاس صرف ایک بارطلاق دینے
کاحق باقی چ گیا۔ پچھ عرصہ بعد میاں بیوی میں ناچاقی ہوجاتی ہے اور شوہر طلاق دے دیتا ہے۔ اس طلاق کے بعدا گرعدت
گزار نے کے بعد عورت کہیں شادی کر لیتی ہے ، تو یہ دوسری بات ہے۔ لیکن اگر عدت کے عرصہ میں مرد اور عورت میں

سازگاری پیداہوگئی ہے اور دونوں چاہتے ہیں کہ سابقہ نکاح کی طرف رجوع کیا جائے تو دونوں ایسا کر سکتے ہیں۔ اب خدانے مردکوجود دومر تبطلاق کاحق دیا ہے، مرداسے استعال کر چکا۔ اب اگر پھرنا چاقی ہوجاتی ہے اور مردعورت کوطلاق دے دے، تو اب بید دونوں چاہیں بھی توا پنے سابقہ نکاح کی طرف رجوع نہیں کر سکتے اور نہ ہی دوبارہ نکاح کر سکتے ہیں (4:19) عورت کہیں اور جگہ نکاح کر لے گی۔ اب اگر دوسر ہے شوہر نے بھی اُس عورت کوطلاق دے دی یا وہ مرگیا، تو پھر سے ان مردوعورت میں نکاح ہوسکتا ہے، جو پہلے دومر تبہ طلاق کاحق حاصل کر بچے ہیں۔ حلالہ دھوکا بازی ہے، خدا کے قانون کے ساتھ مذاق ہے، اس لیے جائز نہیں ۔ خدا کا قانون تو ہے کہ مرد یا عورت میں سے جس کے پاس طلاق دینے کاحق ہے، وہ اپنے حق کو دومر تبہ استعال کر سکتا یا کر سکتی ہے۔ تین بار طلاق طلاق طلاق کہ کرعورت کوفارغ کردینا، خدا کا بنا یا ہوا قانون نہیں ہے۔ طلاق کا معالمہ نیام کی طرح ایک دوتین کرنے والانہیں ہے، یہ قانون کا معالمہ ہے۔ طلاق کی صورت میں مردجو کچھ ہوئی کودے چکا معالمہ نیام کی طرح ایک دوتین کرنے والانہیں ۔ بہ یہ قانون کا معالمہ ہے۔ طلاق کی صورت میں مردجو کچھ ہوئی کودے چکا ہماری قانونی اصطلاح میں خُلع حاصل کر سکتی ہے۔۔ ایک صورت ہوتو عورت کوطلاق دینے حت میں میں سے واپس لینے کاحق دار نہیں۔ البتہ مال کالین دین ہی علیحدگی میں رکاوٹ بین رہا ہے، تو عورت اپنے تو سے کچھ چھوڑ کر طلاق یا ہماری قانونی اصطلاح میں خُلع حاصل کر سکتی ہے۔۔ ایک صورت ہوتو عورت کوطلاق دینے سے کہھ چھوڑ کر طلاق یا ہماری قانونی اصطلاح میں خُلع حاصل کر سکتی ہے۔۔ ایک صورت ہوتو عورت کوطلاق دینے سے کہھ چھوڑ کر طلاق یا ہماری واسکی اس سے مال کی واپسی کا مطالبہ کیا جاسکتا ہے۔

شوہر کی جانب سے نکاح کے موقعہ پر مہر کی حسبِ استطاعت ادائیگی نکاح کے وقت ہوی کو ایک تخفہ ہوتا ہے۔ مہر کی ادائیگی کی شرط نکاح کی لازی شِق ہے، جس کو 1961ء میں قائم شدہ عائلی کمیشن کی سفارش پر ملک کے رائج الوقت قانون میں من وعن شامل کیا گیا ہے۔ اِس کے مقابل دولہن والوں سے جہنز کا مطالبہ کرنا قر آنی اقدار کے منافی ہندوانہ روش ہے۔ مردول کاعِدت کی یا بندی سے آزادی کی بنا پر ایک درجہ فوقیت ہونا:

قرآن کی درج ذیل آیت سے سیاق و سباق سے نکال کرفقہ کے ائمہ کرام نے مردوں کا عورتوں کے مقابل مُطلق طور پر درجہ میں بلند ہونے کا قانون بنار کھا ہے۔ لہذا اس امر سے متعلقہ آیت پیش کر کے اُس کے مفہوم کا تجزیہ پیش کیا جاتا ہے۔ والمُهُطلَقَت یکڑبیّض وَ اَلْفُوسِی قَلْکُهُ قُرُوْمٍ وَ کَلَا یَجُوْلُ لَهُنَّ اَنْ یَکُلُمُنَ مَا خَلَقَ اللهُ فِیْ آرْ حَامِهِ قَ اِنْ کُنَّ یُؤْمِنَ بِاللهِ وَالْمُهُطَلَقَتُ یکڑبیّض وَ اَلْمُعُرُوفِ وَ کَلا یَجُولُ لَهُنَّ اَنْ کَلُمُنَ مَا خَلَقَ اللهُ فِیْ آرْ حَامِهِ قَ اِنْ کُنَّ یُؤْمِنَ بِاللهِ وَاللهُ عَنِیْزٌ کَلِیْمٌ وَ فَلِ اِنْ اَرَادُوۤ اللهُ اللهِ عَنِیْزٌ کَلِیْمٌ (2:228)

اور مطلقہ عورتیں اپنے آپ کو (دوسری شادی کے لیے) تین حیض تک رو کے رکھیں۔اور اگر وہ قوانین خداوندی اور اخروی زندگی پر ایمان رکھتی ہیں، تو ان کے لیے جائز نہیں کہ اللہ نے ان کے رحموں میں جو کچھ پیدا کیا ہے، اس کو چھپا عیں۔ اور اس عرصہ میں ان کے شوہر (باہمی رضامندی سے ) ان کولوٹا نے کے زیادہ حق دار ہیں، بشر طیکہ وہ دونوں سازگاری کے طالب ہوں۔اور ان عورتوں کے لیے دستور کے مطابق اسی طرح حقوق ہیں، جس طرح دستور کے مطابق ان پر ذمہ داریاں ہیں۔ ہاں مردوں کو عورتوں پر ایک ترجیح ہے (یعنی مرد کے لیے عدّت نہیں ہے)۔اور بیر ترجیح ) اس خدا کے قانون میں ہے،

جو ہر معاملہ کی حکمت سے واقف ہے اور ہرایک کواس کے صحیح مقام پر رکھنے پر قادراور غالب ہے۔ طلاق کی صورت میں دیئے گئے متعین اصول واقدار:

گلگة قُرُوَّةٍ وَ اللهِ اللهُ اللهُ

عدت کے دوران مطلقہ عورت کے رہنے سہنے اورخور دونوش کی ذمہ داری، طلاق دینے والے شوہر پر ہے۔خور دونوش اور رہنے سہنے کا معیار وہی ہوگا جیسا ہوی ہوتے ہوئے تھا (2:241)، (65:1)، اور (65:6)، 7 لیکن اگر حالات سازگار نہ ہوں توعورت، عدت کے دوران کسی دوسری جگہ بھی جاسکتی ہے۔ ہیوہ کے لیے زندگی ہی میں مردا پنے ترکہ میں سے وصیت کرے گا کہ اس کی بیوی کو ایک سال کا خور دونوش اور رہائش دی جائے۔ اگر بیوہ اپنی مرضی سے کہیں اور چلی جائے تو پھرایک سال کا خور دونوش ہوجاتی ہے (2:240)۔

یہ جو کہا گیا ہے کہ بیوہ اس گھر میں عدت کا عرصہ گزار ہے، تو یہ بیوہ کے لیے سہولت کا بیان ہے، نہ کہ سرا دی گئی ہے۔ یہ جو ہمار ہے ہاں رواح کے طور پر کہا جاتا ہے کہ جس گھر میں خاوند مر ہے، اس گھر میں بیوہ چار ماہ دس دن اپنے آپ کو بندر کھے، تو پیغلط ہے۔ پابنو گھر کی سرزاتو قرآن نے سورۃ النسامیں فیش عورتوں کے لیے تبحویز کی ہوئی ہے (4:15) کہا تو ہی گیا ہے کہ بیوہ کو ایک سال تک گھر سے نہ نکالا جائے، لیکن اگر بیوہ کے لیے متوفی کا گھر سازگار نہ ہو، تو وہ کسی اور سازگار جگہ بھی جاسکتی ہوہ کو ایک سال تک گھر سے نہ نکالا جائے، لیکن اگر بیوہ کے لیے متوفی کا گھر سازگار نہ ہو، تو وہ کسی اور سازگار جگہ بھی جاسکتی صرف یہ کہا ہے کہ اس دوران عورت کی جگہ شادی نہیں کر سکتی۔ البتہ عدت کے دوران اگر مرداور عورت میں حالات سازگار ہو گئی ہیں تو مردکو یہ حق زیادہ حاصل ہے کہ وہ اپنی مطلقہ عورت کی طرف رجوع کر ہے اور پھر سے میاں بیوی کی طرح رہنے گئیں بھر طیکہ دونوں خوش اسلو بی کے ساتھ رہنا چاہیں (19:4)۔ اس طرح مرد، دو طلاقوں میں سے ایک طلاق کا حق استعمال کر چکا جونکہ مرد دور کو تورت پر فوقیت حاصل ہے۔ اس کو قرآن نے یوں بیان کیا کہ ولِلیّ جائی عکی تھی گئی تھی گر گئی ہے۔ اس کے معنی یہ بھر کہ کہ مردوں کو عورت کی درجہ فوقیت حاصل ہے۔ اس کے معنی یہ بہیں ہیں کہ مردوں کو عورت پر ایک درجہ فوقیت حاصل ہے، ۔ اس کے معنی یہ نہیں ہیں کہ مردوں کو عورت پر بیان کیا جائی ہے۔ اس کے معنی سے متردوں کو عورت کی بیان کیا کہ کو لیو ہو گئی ہے۔ اس کے معنی سے نہیں ہیں کہ مردوں کو عورت کی بیان ہیں کہ مردوں کو عورت کی بیان ہیں کہ مردوں کو عورت کی کہ کارٹ کے اس کے مصل ہے۔

بات تو آیت میں نکاح کی ہور ہی، طلاق کی ہور ہی ہے تو یہ فضیلت اس میں ہے کہ عور توں کے لیے تو عدت ہے، کیکن مردوں کے لیے عدت نہیں ہے، ورنہ و کھن مِثْلُ الَّذِی عَلَیْهِنَّ بِالْہُعُرُوْفِ ﴿2:228)''مرداور عورت کے حقوق وفر اَئض کیساں ہیں''۔

> اس فضیلت کے نتیجہ میں مکتبِ مُلاکی طرف سے شوہر کو ہیوی کو مارنے تک کا اختیار دے دیا گیا ہے۔ شوہر کے بیوی کو مارنے کی حقیقت کا قرآن کی روشنی میں جائز ہ

اِسْضِمن میں وہ قرآن کی درج ذیل آیت کا قرآنی تعلیم کے منافی مطلب نکال کرسہارا لیتے ہیں۔

وَالْآيِّ تَخَافُوْنَ نَشُوْزَهُنَّ فَعِظُوْهُنَّ وَاهْجُرُوُهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضْرِيُوْهُنَ ۚ فَإِنْ اَطَعْنَكُمْ فَلَا تَبُغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا ٰ (4:34)

اِس کاروایتی ترجمہ شوہروں کا بیویوں کی طرف سے بدخوئی کی صورت میں یوں کیا جاتا ہے کہ

اور جن کی بدخوئی کا ڈرہوئم کوتو اُن کوسمجھا وَاور جدا کروسُو نے میں اور مارو۔ پھرا گر کہاما نیں ٹُمہا را تومت تلاش کرواِن پر راوِالزام کی ۔

روایات کی روسےالبتہ بیویوں پر کمال مہر بانی کا ثبوت دیتے ہوئے شوہروں کو مارکوخفیف رکھنے کی ہدایات دی گئی ہیں۔

### وَالَّتِي تَخَافُونَ نَشُوْزَهُنَّ كَامْفُهُوم:

یہاں میاں بیوی کی بات نہیں ہور ہی ہے۔ بات الرجال اور النسآء کی ہور ہی ہے اور معاشر سے سے کہا جارہا ہے کہا گر تہہیں کسی ایک عورت کی طرف سے یا عور توں کی طرف سے اندیشہ ہو کہ وہ اپنے فرائض مضبی کے ساتھ بچوں کی تگہداشت نہیں کر رہی ہیں ، جس کی وجہ سے یا ان کے منفی رویے کی وجہ سے گھر کا ماحول صحت مند نہیں رہا تو فَعِظُوهُنَّ معاشرے ک حکومت انہیں سمجھائے گی ، نصیحت کرے گی کہ باز آ جاؤ۔ بیخاوند کونہیں معاشرے کو یعنی حکومت کو تھم دیا جارہا ہے۔

### وَالْهُجُرُوهُنَّ فِي الْمُضَاجِعِ كَامْفُهُوم:

اگرعورتیں یاعورت بازنہیں آ رہی ہیں حکومت خاوندوں سے کہے کہ وہ انہیں اپنی خوابگا ہوں سے الگ کر دیں اور ان سے عارضی طور پر جنسی تعلق ختم کر لیں۔ یہ پچھ محبوں کر دینے والی بات ہے، جس کا ذکر پہلے بھی آ چکا ہے کہ اگر تمہیں خطرہ ہو کہ کوئی بے حیائی کی بات ہوجائے گی ، توانہیں ان کے گھروں میں روک لو۔

### وَاضْرِبُوهُ فَنَّ كَامْفَهُوم:

ا گرعورت خوابگاہ الگ کرنے سے بھی اپنی حرکتوں سے باز نہ آئے تو پھر عدالت یا حکومت عورت کو بدنی سزا دے گی ، تا کہ بیپھرسے فرائض کی ادائیگی اور گھر کے ماحول کوخوشگوار بنانے پر راضی ہوجائیں۔ آ گے ہے فیان اُطَعْنگُمْ فَلَا تَبْغُوْا عَلَیْهِی سَیِیلًا "'جبوہ قانون کی اطاعت کرنے پررضامند ہوجائیں ، توان پرخواہ نخواہ ہاتھ نہا ٹھاؤ۔ یہاں خاوند کا تو کہیں ذکر ہی نہیں آرہا ہے۔اس سے آ گے ہے اِنَّ اللّٰه کَانَ عَلِیاً کَبِیرًا''یا در کھو! خدا کے قوانین غالب ہیں، بالا دست ہیں''، کوئی سرکش بینہ مجھ لے کہ انہیں کوئی قابنہیں کرسکتا۔

ہماری بصیرت کے مطابق ،اس آیت کے مفہوم کے اعتبار سے بیشکل ہے۔ معانی کے لئے جس کا جی چاہے لغتِ 'لسانِ عربیٰ' کی کتاب اٹھا کر دیکھ لے۔ہم نے لغت 'لسان عربیٰ' اور قرآن کے انداز تصریف آیات کو ترجیح دی ہے اور ساتھ ہی اس کا بھی خیال رکھا ہے کہ جو مفہوم لیا جائے ، وہ قرآن کی مجموعی تعلیم اور دیگر آیات کے مطابق ہو قرآن تو اپنے منجانب اللہ ہونے کا ثبوت ہی بید اللہ علیہ میں کوئی تضاد نہیں ہے۔ ایسا ہر گرنہیں ہے کہ قرآن ایک مقام پہتو ایک ذہنیت پیدا کرے اور دوسرے مقام یہ تاس کے خلاف کچھ کہے۔قرآن ایسا کبھی نہیں کرے گا۔

قرآن کریم نے کہا ہے کہ میاں بیوی کا رشتہ باہمی پیندیدگی کا ہے۔اگر دونوں طرف سے کسی ایک میں بھی کسی قشم کی کراہت آگئ تو فریق مقابل دوسرے کے لیے حرام ہوجائے گا (4:19)۔از دواج کا باہمی رشتہ رفافت کا ہے،مؤدت و سکینت اور رحمت کا ہے، اس لئے قرآن کہتا ہے کہ دونوں کے حقوق مساوی ہیں تو وہ شوہر کو مارپیٹ کا اختیار کیسے دے سکتا ہے؟ اس آیت میں میاں بیوی کا تو ذکر ہی نہیں ہے، ذکر ہے توالر جال اور النساء کا ہور ہا ہے۔ ایسی بدنی سز اصرف عورت تک محدود نہیں بلکہ معاشرہ کو مرد کو بھی بدنی سز اکا قرآن میں ذکر ہے کہ:

وَالَّذَٰنِ يَأْتِينِهَا مِنْكُمْ فَاذُوْهُهَا ۚ فَإِنْ تَابًا وَٱصْلَحَا فَأَعْرِضُوا عَنْهُمَا ۗ (4:16)

اورا گردومرد اِس قسم کی بے حیائی کے مُرتکب ہوں تو آنہیں مناسب بدنی سزادو لیکن اگروہ اپنے کئے پرنادم ہوکر اِس سے بازآ جائیں اورا پنی اصلاح کرلیں ،تو اُن سے درگذر کرو۔

یہاں مارپیٹ میں بھی قرآن مردوزن کوایک ہی مکساں مقام پررکھتا ہے۔

مكتبٍ مُلاكاطلاق كے قق كوصرف شوہرى طرف منتقل كرنے كى كاوش:

بیکرہ عُقْدَةُ التِکَامِر ط میں مذکر کے صیغہ سے مخاطب ہونے پر مکتبِ مُلا کا طلاق کے حق کو صِرف شوہر کی طرف منتقل کرنے کی کاوشیں کی جاتی ہیں۔

بیکوہ عُقْدَةُ اللّٰیکَاحِ ط کے الفاظ سورۃ البقرہ کی آیت 237 میں ہی آئے ہیں۔لہذااس آیت کو درج کر کے اُس کے مفہوم سے مکتب مُلا کے دعویٰ کا تجزیہ لینا ضروری ہوجا تا ہے۔

وَإِنْ طَلَّقْتُتُوْهُنَّ مِنْ قَبُلِ آنْ تَمَسُّوْهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيْضَةً فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمْ اِلَّآ اَنْ يَعْفُونَ اَوْ يَعْفُوا الَّذِيْ بِيكِهٖ عُقْدَةُ النِّكَاجِ ۚ وَاَنْ تَعْفُواْ اَقْرَبُ لِلتَّقُوٰى ۚ (2:237)

اورا گرالیی صورت ہو کہ عورت کو ہاتھ لگانے سے قبل طلاق دینا پڑ جائے ،اورمہر بھی مقرر ہو چکا ہو، توالیی صورت میں

مقررمہر کا آ دھا حصہ اداکرو۔اگرعورت اپناحق چھوڑ دے تو مہر ادانہ کرنے میں کوئی حرج نہیں یا اگر طلاق کا مطالبہ عورت کا ہے (2:229)، تواس صورت میں جس کے ہاتھ میں نکاح کا بندھن ہے وہ اپناحق چھوڑ دے۔ اور بید کہ باہمی مراعات کا برتاؤ قوانین خداوندی کی منشآ کے زیادہ قریب ہے۔

نکاح کابندھن کس کے ہاتھ میں ہے؟:

بیدید عُفْدَة القِتَاتِی و درجس کے ہاتھ میں نکاح کا ہندھن ہے''۔اوپرگزر چکا ہے کہ اورا گرکسی وجہ سے مہر مقرر ہی نہیں ہوا اور زنا شوئی سے پہلے طلاق کی نوجت آگئ ہے، تو کہا حسب استطاعت کچھ نہ کچھ عورت کو دے کر رخصت کر دیا کرو (2:236)۔ دوسری صورت میر ہی صورت میر ہی کہ مہر تو مقرر ہو چکا کہنی زنا شوئی سے پہلے طلاق کی نوجت آگئ تو کہا آ دھا مہر ادا کر دو (2:237)۔اگر طلاق کا مطالبہ عورت کی طرف سے ہے (2:229) تو اس صورت میں جس کے ہاتھ میں نکاح کا ہندھن ہے؟ نکاح کا معاہدہ تو مرد وعورت کی ہو اپنا جی چچوڑ دے۔د کھتے ہیں کہ بیکون ہے، جس کے ہاتھ میں نکاح کا ہندھن ہے؟ نکاح کا معاہدہ تو مرد وعورت کی بہمی رضامندی سے ہوگا۔ دونوں میں سے اگر ایک راضی نہیں ہے، تو نکاح کا معاہدہ نہیں ہوسکتا۔ شادی کرتے ہوئے وہ ایک مضامندی سے ہوگا۔ دونوں میں سے اگر ایک راضی نہیں ہے، تو نکاح کا معاہدہ ہوجا تا ہے۔لیکن طلاق کی صورت میں ایکی ہوتے ہیں ،الہٰ دابا ہمی رضامندی سے چندگوا ہوں کی موجودگی میں نکاح کا معاہدہ ہوجا تا ہے۔لیکن طلاق کی صورت میں ہوئیں ہوسکتا تھا، جوں ہی عورت نے 'نہاں'' نہیں کرتی تو معاہدہ آزاد ہوجا تا ہے، کیونکہ علی کے ترام ہونے کے لیے عدالتوں کے چکر لگار ہی ہے، اور مرد کھڑے کھڑے تین طلاقیں دے کر آزاد ہوجا تا ہے، کیونکہ علی کے کرام کے نزد یک نکاح کا ہندھن مرد کے ہاتھ میں ہے۔ ہم ردعورت ، دونوں کے ساتھ مساوی سلوک نہیں ہے۔ہمارے رائے الوقت قانون نے البنہ طلاق کے حقوق کوشو ہر کی رضامندی سے مشروط کرتے ہوئے ہیوی کوتفویش کرنے کی منظوری کی رائے الوقت قانون نے البنہ طلاق کے حقوق کوشو ہر کی رضامندی سے مشروط کرتے ہوئے ہیوی کوتفویش کرنے کی منظوری کی رہنا مندی سے مشروط کرتے ہوئے ہیوی کوتفویش کرنے کی منظوری کی رہنا ہندی سے مشروط کرتے ہوئے ہیوی کوتفویش کرنے کی منظوری کی منظوری کی منظوری کی رہنا مندی سے مشروط کرتے ہوئے ہیوں کوتفویش کرنے کی منظوری کی منظوری کی منظوری کی دونوں کے خور کی کوتفویش کرنے کی منظوری کی منظوری کی دونوں کے خور کی نوان کے مند میں کوتفویش کرنے کا معاہدہ کی کوتفویش کرنے کی منظوری کی دونوں کے خور کی ہوئے کیا کی مند میں کوتوں کی کوتوں کی منظوری کی دونوں کے خور کی دونوں کے خور کی کوتوں کی کوتوں کی منظوری کی کوتوں کی کوتوں کی کوتوں کی کوتوں کی کوتوں کوتوں کی کوتوں کی کوتوں کی کوتوں کی کوتوں کی کوتوں کوتوں کی کوتوں کی کوتوں کی کوتوں کی کوت

قرآن کی روسے دونوں ایک دوسرے کو آزانہ طور پر نہیں چھوڑ سکتے۔ جب بھی میاں بیوی میں کشیدگی پیدا ہو، تو معاشرے کے لیے ضروری ہے کہ دوہ اس معاملے کواپنے ہاتھ میں لے، کیونکہ بید دونوں جذبات میں الجھ گئے ہیں، آپس میں بید طخہیں کرسکیں گا در بات بڑھتی چلی جائے گی۔ لہذا ایک تیسری پارٹی کا آنا ضروری ہوگیا۔ قرآن کہتا ہے کہ ایسی صورت میں ایک حکم (ثالث) عورت کے خاندان سے اور ایک حکم مرد کے خاندان سے ہو (35:4) معلوم ہوا کہ بیتیسری پارٹی میں ایک حکم (ثالث) عورت کے خاندان سے اور ایک حکم مقرر کرے گی۔ اگر نظام قبائلی طرز کا ہے اور حکومت نام کی کوئی چیز نہیں ہے، تو بیہ تیسری پارٹی قبیلے کا سرداریا قبیلے کی پنچائیت ہوسکتی ہے، جو حکم مقرر کرے۔ اگر معاشرہ ایک با قاعدہ حکومت کے تحت زندگی بسر کر رہا ہے، تو یہ تیسری پارٹی خود حکومت یا اس کی طرف سے نامزد کوئی اتھارٹی ، یا عدالت ہوگی۔ بہر حال کشیدگی کوختم کرنے کے لیے یا علیحدگی کا فیصلہ کرنے کے لیے یا علیحدگی کا فیصلہ کرنے کے لیے ایک تیسری پارٹی کو در میان میں آنا ہوگا۔ مصالحتی کوششوں کے بعد یا تو میاں ہوی

دوبارہ خوش اسلوبی کے ساتھ رہنے لگیں گے یا مصالحق کوششوں کی ناکامی کی صورت میں تیسری یارٹی (عدالت) علیحد گی (طلاق) كا فيصله صادر فرما دے گی۔ بيروه مجاز شخص، يا پنچائيت يا عدالت ہے، جس كے ہاتھ ميں بيكر ہو عُقْدَةُ الدِّكَامِ ط '' نکاح کا بندھن ہے۔معلوم ہوا کہ نکاح کی گرہ نہ مرد کے ہاتھ میں ہے اور نہ عورت کے ہاتھ میں ہے۔لہذااس سے شوہر کی طرف طلاق کے حق کو خص نہیں کیا جا سکتا۔ سورہ النسامیں اس کی تفصیل ہے۔ یہ تیسری یارٹی فیصلہ دیتے ہوئے سویے گی کہ کون کشیرگی کا اصل ذمہ دار ہے۔ بیتیسری پارٹی بےقصور کومعاوضہ دلائے گی۔ بچوں کے تحفظ کا سویے گی۔ نکاح کرتے وقت تو باہمی رضامندی سے چندگوا ہوں کی موجودگی میں رجسٹر فارم پُرکر کے، دستخط کرنے سے معاہدہ ہوجا تا ہے۔بس دیکھنا یہ ہوتا ہے کہ معاہدہ فارم میں کوئی خلاف قرآن اندراج نہ ہو۔اس میں تیسری یارٹی نہیں آئے گی ۔لیکن معاہدے کو منقطع کرنے کے لیے قرآن کی روسے، تیسری یارٹی کوملوث کرنا نہایت ضروری ہے تا کہ میاں بیوی اور بچوں اور پیدا ہونیوالے یجے کے حقوق کا تحفظ کیا جاسکے۔ظاہر ہے کہ طلاق اوراس سے متعلقہ معاملات کا فیصلہ تیسری یارٹی (عدالت) ہی کرے گی۔ آخر میں اِس اُمید کےساتھا پنی معروضات کا اختتا م کرتا ہوں کہ عالکی زندگی میں قر آن نے حقوق نِنسواں کے شمن میں جو مردوزن کے مساویا ندرویہ کا اظہار کیا ہے، وہ دنیا کے سی مذہب میں نہیں پایاجا تا۔ شایداسی بنا پرعلامہ اقبال کہا کرتے تھے کہ: ا گر میں مسلمان نہ ہوتا اور میراایمان نہ ہوتا کہ قر آن اللہ کا کلام ہے، تو میں نے یہی سمجھنا تھا کہ بیشا ید سی عورت کا لِکھا ہوا کلام ہے۔



# طلوع اسلام میں اشتہارات کے نئے ریٹس

جنوری2015سے طلوع اسلام میں چھنے والے اشتہارات کے نئے ریٹ درج ذیل ہیں۔

مامانهوار سالانه بیک ٹائٹل بیرونی (چاررنگه آرٹ پییر) -/60,000رویے -/6,000رویے اندرونی ٹائٹل (ایک رنگہ آرٹ بیپر) -/40,000رویے -/4,000دویے اندرونی ٹائٹل (چاررنگه آرٹ پیر) -/50,000روپے -/5,000روپے -اندرونی صفحات

مكمل صفحه (بك رنگه) -/30,000روپيے -/3000روپيے نصف صفحه ( بکرنگه) -/15,000روپ -/1500 روپ

# مرثيه کيوں؟

آپ گھر میں ہوں یا دفتر میں، بازار میں ہوں یا دکان پر، ریل پر ہوں یابس میں، تانگے میں ہوں یا میٹرو پر، بارات میں ہوں یا جنازے کے ساتھ — جہاں کہیں دومسلمان جمع ہوں وہ مسلمانوں کی عام حالت کے مرشیخوال نظر آئیں گے۔

پہلے توصرف آتناہی کہا جاتا تھا کہ قوم میں سخت آفلاس ہے۔لوگوں کے پاس کھانے کوروٹی، پہنے کو کپڑا اور رہنے کو مکان نہیں۔ بیار پڑ جائیں تو دوائی نہیں اور مرجائیں تو کفن دفن تک کے لئے پیسے نہیں۔ اب اس کے ساتھ اس کا بھی اضافہ ہوتا ہے کہ لوگ بددیانت ہیں، بے ایمان ہیں، چور ہیں، جھوٹے ہیں۔ بلیک مارکیٹ، رشوت، نفع خوری، اعرق ہروری اور آقر با نوازی عام ہے۔افراد سے آگے قوموں تک جائے تو مسلمانوں کا تقریباً ہر ملک تباہ حال ہے۔عوام میں جہالت اور غربت ہے،خواص خائن اور غدار ہیں۔ مسلمانوں کا تقریباً ہر ملک تباہ حال ہے۔عوام میں جہالت اور غربت ہے،خواص خائن اور غدار ہیں۔ میر شیرتو عام ہے لیکن کوئی پنہیں بتا تا کہ اس کی آخر وجہ کیا ہے؟

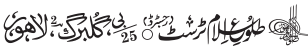
# مسلمان کیوں ہرجگر ہے۔ تی اور ذلیہ میں ہیں؟

اگرآپ کواس سوال سے دلچیس ہے تو آپ میر کتاب ضرور دیکھئے جس کانام ہے:



وطباعت كااعلى تزين معيار

كمپيوٹر كمپوزنگ اور كتابت كاشين إمتزاج



tolueislam@gmail.com; www.islamicdawn.com www.facebook.com/tolueislam.trust Phone: +92 42 35753666

### Ramadan – Time to Unplug From the Matrix

By Mansoor Alam

Some religious scholars and Imams are accustomed to thinking of themselves as the representatives of Islam. They pass judgment on the rest of the Muslims and want them to follow their version of Islam. Those of certain political blocks have developed their own sectarian sharia and tell their followers that it is from God. Despite the fact that the Qur'an explicitly forbids Muslims from dividing themselves into sects (3:1013), the proponents of man-made sharia proclaim that being divided into sects is a blessing from God. In stark contrast to this, the Qur'an states that the Prophet (PBUH) has nothing to do with those who divide themselves into sects (6:159). Without considering the ramifications of this contradiction, many choose to follow the dictates of their fallible advisors, rather than looking to The Divine Guidance. Whether from fear of man's judgment or due to laziness, many are inclined to just move with the flow. This, of course, is easier than trying to discern what the Qur'an truly instructs us to do. First of all, it is imperative that we remind ourselves that it is only Allah's judgment that will determine the state of our souls. Having the conviction to follow the Qur'an is an act of spiritual determination and integrity. Following the herd or vain bleating of men is for the weak of heart or those seeking the vain glory of political status. This is a path for those not truly committed to or appreciative of The Divine Guidance that Allah has placed into our hands. If we simply engage with the Qur'an, we will see for ourselves that the Qur'an informs us that it is 100% Truth, 100% complete, 100% unchangeable, 100% eternal and given to us and protected by none other than Allah, The Almighty (2:2; 6:34; 6:115;15:9).

Our scholars and interpreters in support of status quo seek to ensure that our most sacred Divine Guidance remains dependent on the compiled books of men – men, we must note, who claimed to be neither perfect nor divine. Their assessments were based solely on mere *oral* narrations and within these narrations were a number of contradictions and many incompatible versions of events. Competing interpretations and political allegiances added an additional unholy aspect to what finally ended up in print. Who amongst us cannot recognize the hazards of inaccuracy and errors of bias that occur when word of mouth becomes the means for transmitting knowledge? It is a dangerous precedent for any human, with our subjective viewpoints and incumbent flaws and errors, to place our own wisdom equal to or even as a modifier to our most treasured sacred trust, our Qur'an. In the very height of error and arrogance, scholars of this vein have even the temerity to declare some verses of the Qur'an to be abrogated. Here, we must never lose sight of the fact that it is Allah who judges man and <u>not</u> man who judges Allah. Those

who overreach by this fatal error have sought to acquire for themselves the right to declare anyone infidel who does not conform to their view of Islam. It does not require a great deal of psychological insight to recognize that such aims reveal a lust for power and a striving for temporal political gain rather than a heartfelt desire to follow The Divine Message in its entirety. The overreachers furthered their distortion of Islam's genuine history by passing judgment on women as though women were mere objects not human beings. In order to achieve their aim, the overreachers had to ignore the Prophet's (PBUH) example and brush aside the laws of Allah, such as the laws He provided to ensure that women receive the respect and dignity they deserve (33:35). Thus, false doctrines have been set forth that are contrary to Qur'anic guidance and erringly presented to the masses as God's law or Sharia.

The altered sharia, well-suited to the ambitions of the overreachers, absolves kings from all sins. It gives them the right to have as many concubines as they wish. And, the rich can literally buy their way to Heaven according to this sharia. More than 1200 years ago, Muslim kings thus derailed Islam from its pristine and open universal brotherhood of all Muslims, to a tiny minority comprised of a closed and elite brotherhood of kings, religious scholars, and capitalists. The vast majority of the Muslim masses were left alone to fend for themselves with a fake brotherhood, just for feeling good. Muslims were brainwashed into believing that by mechanically practicing the so-called five pillars they would go to Heaven while their worldly lives remained under the control and exploitation of kings, scholars and capitalists. The world of Islam was turned into other-worldliness and the masses were left to pray only for their salvation in the Hereafter. The essential structural foundation of Islam, as a vibrant, integrated, holistic community of faith, mutually beneficial to all, was sacrificed on the altar of ambition, as the elites could not take control until the masses were subdued and disempowered. Over time the errant doctrines of the elites became our core beliefs. This is the false Matrix under which we are still living.

We Muslims hold on to these core beliefs that have become deeply established over time. When we are presented with Qur'anic evidence that is against these beliefs, we do not accept this evidence because it creates a feeling in us that is extremely uncomfortable called cognitive dissonance. And because it is so important to protect these false core beliefs, we rationalize, ignore and even deny anything that doesn't fit in with them. For example, when we are presented with the Qur'anic evidence (30:31-32; 42:13) that creating sects in Islam is *Shirk* – the greatest sin – we tend to simply ignore it or brush this aside.

The Qur'an is the only true Sharia for Muslims according to Allah who proclaims: And now have We set thee (O Muhammad) on a clear road (Sharia) of (Our) commandment; so follow it, and follow not the whims of those who know not. -

Qur'an 45:18 [Pickthall translation]. This verse leaves no doubt that the Sharia, (the Qur'an) that the Prophet (PBUH) was commanded to follow - and hence Muslims, in turn, are supposed to follow - must provide a clear road (or code) for leading our individual as well as collective lives. Since Islam is universal in scope, its laws reflect that universality. Therefore, it is wrong to refer to a sharia that applies only to a particular group or sect as 'Islamic.' In fact, attaching the Islamic label to a sectarian sharia negates its very universality. Similarly, imposing the sharia of a particular sect (or Madhab) on all Muslims is also wrong because if we care about what Allah has instructed us, we know confidently that there is no compulsion in Islam (2:256).

Despite this, we remain plugged into the Matrix. The Matrix is a system. People inside the Matrix continue happily with their daily routine in stasis. Looking from the inside, what does one see; Imams touting the benefits of sharia and the five pillars; scholars giving lectures and writing books and giving fatwas confirming the status quo; businessmen, teachers, lawyers, doctors, and workers busy with their respective professions? Lost to the Matrix are these very minds that need to be changed to accept the truth of the original Qur'anic principles of life. But until someone with a spirit like Khalifa 'Umar can snap them out of this malaise, we remain plugged into this false Matrix established to numb us away from the true vitality and equity of Islam as it was originally established. To regain this, we must seek to comprehend the Qur'an in its pristine, universal, unaltered entirety. One has to understand that most of us are not ready to be unplugged from the Matrix. And, many of us have become so inured, so dependent on this false system that we fight tooth-and-nail to protect it. We do not take the trouble to find out what Islam was like prior to the matrix created by the trio (of kings, capitalists, and priesthood). Muslim masses, for far too long, have been brainwashed into accepting man-made laws falsely put forward as Allah's laws. The man-made sharia of the overreachers gives its proponents enormous powers and has established a stranglehold on the Muslim masses.

The month of Ramadan provides us with a perfect opportunity to unplug from the Matrix and rediscover our singular source of divine guidance. Those who fast do have to unplug from their daily physical routine anyway. Let this then provide an incentive to try to unplug from the Matrix as our Prophet (PBUH) and the Sahaba (R) did more than 1400 years ago. This is the month in which the Prophet (PBUH) and his companions fought for their own survival, and more importantly for the survival of Islam. The future of Islam was at stake in the first Ramadan on the battlefield of Badr. Islam is going through a similar crisis now and this Sunnah of the Prophet (PBUH) demands our attention. Millions of Muslims throughout the world continue to be killed, raped, tortured, humiliated, persecuted and dehumanized. The way things are developing right now, we do not seem that far

from the *Jaahiliyya* (ignorance) that existed in the world before the time of the Prophet (PBUH). This is also the month in which the Prophet (PBUH) and his companions re-entered Mecca as victors after eight years of refuge in Medina where they faced one military attack after another from the *Kuffar* and the *Mushrikun* (unbelievers and idol worshippers) of Mecca and their allies. This is the month in which the Ultimate Book of Allah began to be revealed to Prophet Muhammad (PBUH); this is the month of the Night of Power (*Laila-tul-Qadr*), which is better than a thousand months (97:1-3).

This is the month where we learn the value of *self-restraint* and seek to purify our souls. This is the month for prayer and fasting. This is the month for *glorifying* Allah and for being *grateful* to Allah for all of our blessings but most especially for expressing our gratitude to Allah for sending His ultimate guidance, the Qur'an, to humanity.

That is why Ramadan was meant to be a month of fasting, introspection, soul searching and remembering Allah with passion and intensity reminiscent of the companions of the Prophet (PBUH). It was meant to be an occasion for believers to go through a yearly, month long intensive training exercise of hardship and self-restraint. Ramadan is a time of spiritual purification and commitment to Allah. It is a time to learn discipline and the patience essential to Islam so that we are able not only to proclaim but also to establish the greatness and sovereignty of Allah in the world by facing bravely any challenges that might come our way. That is how the Prophet (PBUH) and his companions and the rightly guided Khalifas practiced Ramadan. And the results speak for themselves. Ramadan was never meant to be a few extra rituals and a short cut to heaven.

But even as ritual, Ramadan has become a burden on many Muslims. Many find it hard to fast. Some do find value in it for its health benefits while others have turned it into an occasion for feasting. While a billion poor Muslims live under what amounts to a yearlong fast, millions of others live under what amounts to a yearlong feast. How can people with this inclination establish the greatness of Allah? How can the *Allahu Akbar* of the indulgent have value in the sight of Allah?

We always do best when we go back to the Prophet (PBUH) and Sahaaba (R) and seek our inspiration from their example. We must look to what they were able to accomplish during Ramadan and follow in their footsteps. It is our responsibility to try to root out the causes of suffering for Muslims throughout the world and strive as early Muslims did to establish a consilience community-based institution for the benefit of all. It is difficult to follow the example of the Prophet (PBUH) in doing what he actually did do to change the world, and yet so easy for us to just sit back and praise him? Yet, we must not be deterred. Allah does not

need our empty praises. It is our solid actions that are essential to a genuine and vital Islam in the world. What do you think glorifies Allah more, our words of *Takbir* or our mindful actions to establish His *Takbir* in the world? Ramadan, in fact, was meant for Muslims to go through a program of training and exercise to be able to *do* just that. We were not to just do rituals and "finish" Ramadan as a means to earning reward in the Hereafter; and then carry on business as usual for the rest of the year. The training of Ramadan was meant to be training so that we'd realize and renew our commitment to strive for the values of life set forth in the Qur'an, every day of the year.

What our Prophet (PBUH) and his companions accomplished in 10 Ramadans and what the rightly guided Khalifas and their companions accomplished in 40 Ramadans, we have not even been able to maintain. In fact, we have squandered their accomplishments, altogether - despite practicing well over 1400 Ramadans since that time. What kind of Ramadan are we then practicing?

Another Ramadan has now come and as with the first Ramadan, the future of Islam is still at stake. Consider the immensity of our gift in The Divine Message of the Qur'an and seek to understand that this pristine message, in its entirety, far outshines and is far elevated above the interpretaions and musings applied to our sacred text by mere men. To understand this is to reassert Islam's authentic universality and equity. To understand this is to see that action is necessary to come to the aid of the many Muslims who suffer underneath the false Matrix that exists in the name of Islam. To understand this is to begin the process of unplugging from the Matrix. Go forth then with courage and a pure heart. And, may the blessings of Allah be with us all

اہم التماس ہے کہ وہ جن محترم قارئین طائو علی کا سالانہ چندہ دسمبر 2015ء میں ختم ہو چکا ہے ان سے التماس ہے کہ وہ سے نزخ نامہ کے مطابق، جو کہ اس شارہ میں شامل ہے، ادارہ کے بینک اکاؤئنٹ میں بذریعہ آن لائن یا بینک ڈرافٹ یا منی آرڈر منتقل کردیں۔ چیک کی صورت میں اگر بینک لا ہور سے باہر کا ہے تو سالانہ زرشر کت میں 200رو پے کا اضافہ فرمالیں جو کہ بینک سروس چار جز کے طور پر وصول کرتا ہے۔ ادارہ کے بینک اکاؤئنٹ سے متعلق تفصلی معلومات اندر کے سرورق پر درج ہیں۔ آپ کے اس تعاون سے ادارہ کا بیہ واحد آرگن جاری وساری ہے۔شکریہ

## (سورة المطففين) Surah Al-Mutaffifin

### Durus-al-Qur'an Parah 30: Chapter 19

### By G. A. Parwez

(Translated by: Dr. Mansoor Alam)

My dear friends, today is September 28, 1984 and today's lecture starts with verse 14 of Surah Al-Mutaffifin (سورة المطقفين).

The theme of the previous lecture continues. You know already that this Surah is about capitalists and about their objection and opposition against universal sustenance. Those who opposed this truth did not listen to any evidence or logic presented to them nor did they produce any evidence or logic of their own in support of their position. Their only reply defending status quo was that it has been coming to us from our ancestors and that we will to continue to tread in their footsteps. When they were told that you are talking about your ancestors but why don't you learn from historical records of destruction of those nations that had established a system such as yours? Their reply was that these are tales of the past; that these are not something that we have to learn any lesson from. Why was it that no matter how much logic or evidence was presented to them, it did not have any effect on them? Still, instead of dismissing it outright, at least they should have replied to this question based on their own logic or evidence. The Quran says: قُلُ هَاتُوا بُرِهَا لَكُنْ تُرُطِي قِينَ (27:64) قُلُ هَاتُوا بُرِهَا لَكُنْ تُرُطِي قِينَ - produce your evidence - if you truly believe in your claim! [Asad]. But they never do. So, why is this mentality that they display? But, before I answer this, I would like to mention that the translations of the Quran that continue until today are based on the narrations and the interpretations of our ancestors. So, why does this mentality – that we will follow our ancestors; that we will not deviate from them – continue to dominate our minds and thoughts?

#### Are the objections of non-Muslims based on reality?

My dear friends, it is not only that we cannot understand the Quran from these translations but also that all the objections that non-Muslims hurl at Islam is, in fact, based on the "Islam" that continues to come from our ancestors and about that our scholars are so adamant that they force every Muslim to accept it as *the real* Islam. Our young generation is highly critical of this *ancestral* version of Islam, and they are, in fact, turning away from it. This is the reason for the

disconnection of our youth from this "Islam." That is why the Quran itself has prescribed: Understand its meaning using concordance. That means if one wants to understand the meaning of a verse then one needs to collect together all the verses of the Quran on the particular topic mentioned in that verse, and, then, the meaning of that verse automatically becomes absolutely clear. Then the Quran whose meaning has been shackled by our ancestors' translations is released from its ancestral chain. I had to bring this point now because the verse that is coming will become clear only through this process of concordance. Otherwise, the traditional meaning does not make sense to anyone who is fortunate enough to have had his colored ancestral glass removed from his mind's eyes. Right in the beginning of the Quran we have this verse: ذٰلِكَ الْكِتْبُ ۚ لَا رَيْبَ ۗ فَدُّى لِّلْمُتَّقِينَ - THIS DIVINE WRIT - let there be no doubt about it is [meant to be] a guidance for all the مُثَقِينَ (Muttagin or Godconscious) [Asad]. This means that this guidance is for those who are already (Muttagin). But, if someone is already) مُتَّقِينَ (Muttagin) then why does he need guidance. They are already مُتَّقِين (Muttagin) or guided. From this it implies that this guidance therefore is not for those who are not مُتَّقِينِ (Muttagin) or not guided.

### Does it make sense to guide someone who is already guided?

What is the purpose of a guidebook for those who are already مُتَّقِينَ (Muttagin) or guided. Is this the use of the Quran? Do you see that, right in the beginning of the Quran, where does the traditional translation, done under the auspices of انَّ الَّذِيْنَ كُفُرُوا سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَانْدُرْتُهُمْ أَمُد our ancestors, lead us? And then the Quran continues: - ڪزائندرهُمُولاَ يَوْمِنُونَ) – BEHOLD, as for those who are bent on denying the truth لَمُ تَنْدُرُهُمُولاَ يُؤْمِنُونَ it is all one to them whether thou warnest them or dost not warn them: they will not believe [Asad]. So, the situation is this: the guidance is for the مُتَّقِينَ (Muttagin) or the guided; and those who are کفّار (Kuffar – those who deny the truth) will not believe whether or not they are warned; so, there is no use to ختگرالله على قُلُوْيِهِمُ وعلى سَمُعِلِمُ لللهُ على قُلُوْيِهِمُ وعلى سَمُعِلِمُ للهُ على قُلُوْيِهِمُ وعلى سَمُعِلِمُ للهُ , God has sealed their hearts and their hearing) وعَلَى ٱبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيْمٌ and over their eyes is a veil; and awesome suffering awaits them [Asad]. Do you notice what kind of contradictory meaning comes out from the traditional translation? If God has sealed their hearts and minds and because of that they are helpless to accept the truth then why is God punishing them with severe punishment? This kind of confusion in understanding the Quran arises because we accept without critical examination what has been passed on to us by our اسلاف (Aslaaf – ancestors). We do not try to question or criticize what

they have interpreted because somehow it is taken as disrespect to our ancestors even though what they may have written does not make any logical sense or what they have written goes against even the Quran?

#### An issue worth pondering

It is a strange concept that God has sealed their hearts; that He has usurped their ability to think; that He told His messenger whether or not you give your message to them it is useless anyway – they are not going to understand it because their ability for thinking has been taken away. If that is the case then why is God saying here that "awesome suffering awaits them?" It must be surprising to you as to why I am having this out-of-the-traditional-box thought; and that why am I emphasizing this so much to you? Well, I am doing this because the Quran itself says that you must ponder in the Quran; that you must try to understand the Quran using intellect and thought. So, if one uses his intellect then one will face two contradictory points in this translation: First, if God has sealed their hearts then why the punishment? Second, what kind of concept of God does emerge from this traditional translation? Forget about that the Quran is the final Book of God. If one were to read this kind of a book consisting of contradictions then one will throw that book away.

#### The proper way to understand the Quran

This whole issue of contradiction stems from the fact that we do not use the proper way – the way that the Quran itself has suggested to understand the Quran. This way is through Quranic concordance. The Quran loudly proclaims that one can understand it using this approach. Although I am hesitant to bring myself into this picture but that is the way I have understood the Quran. I have spent almost all my life in this process and I can say with 100% confidence that, with the Grace of Allah, there is not a single verse in the Quran that I am not able to understand using this method of Quranic concordance. When I want to understand a particular verse I collect all the related verses on the topic mentioned in that verse; and then these other verses explain the meaning of the original verse in front of me. The Quran thus explains itself.

Now, the reason I have presented this long introductory remark is to prove this point: how the Quran explains itself clearly and logically without any contradictions, without any external source. Take for example the above verses (2:6) and (2:7) whose traditional translation creates confusion and contradiction: the messenger works so hard to explain Our message to them but they outright reject it. They could try to criticize it using intellect and

knowledge and reject it based on logic and reason. They could produce some logical evidence for their rejection? At least that would have been understandable. But the traditional translation gives them the excuse for not understanding: If God Himself has sealed our hearts and minds and usurped our cognitive capabilities then how can we understand? But how the sealing of the heart occurs is explained in today's verse (83:14). If we had this verse in front of us when deciding the meaning of verses (2:6-2:7) then this would have removed the contradiction that we are talking about. كَلَّا بَلْكَ وَإِن عَلَى قُلُوْيِهِمْ هَا كَانُوا يَكْسِبُون (83:14) – Nay, but their hearts are corroded by all [the evil] that they were wont to do! [Asad]. That is, their actions themselves resulted in sealing their hearts. Now, the meaning becomes completely clear. There is no confusion anymore. It is not God that does it but their bad actions put this seal of rust on their hearts. Now, it remains to see why then God attributes this to Himself in verse (2:7). Please remember that Allah attributes to Himself things that happen according to His laws. For example, Humans themselves produce children but Allah attributes this to Himself that We grant son or daughter to whomever We want. This is a way to explain that everything happens according to the laws of Allah. So, the way to understand is that whenever Allah says that We do something it means that His law does it. So, to explain verse (2:7), instead of saying that Allah sealed their hearts it is better to say that the law of Allah sealed their hearts. This way the contradiction in the traditional translation is removed and the objection and confusion are gone. It is not that I am saying that this meaning is mine but that the meaning of verse (2:7) becomes completely clear in light of the verse (83:14). The actions performed determine who one really is in terms of one's behavior and mindset. It is not Allah who seals the heart personally but His law does it -i.e., what you sow is what you reap. It is their own actions that sealed their hearts; and thus they lost the ability to understand because of their own intransigent behavior. And therefore the punishment they will receive is justified because of their wrong deeds. One reaps the fruits of one's own actions. Using the method of concordance is thus the way to understand the Quran. If one plugs ones ears one will not hear what is being said; if one closes one's eyes then one will not see anything even if the Sun is shining brightly.

One way of saying this will be that God produced darkness because you closed your eyes. Another way will be to say that whosoever closes his eyes the result will be darkness. And: وَلَهُمُ عَذَاكِ عَظِيْمٌ (2:7) – and awesome suffering awaits them

[Asad]. Those who choose wrong path are bound to fall into the pit of darkness. This is the way – the method of concordance – to understand the Quran my friends. And I chose this method for my own understanding of the Quran and no confusion arises anywhere. The Quran clarifies itself. Allah has made His Book very clear to understand. There is no need of any external source of light because the Quran itself is light. One does not search for the Sun with a lamp.

# Allah does not punish humans; they face the consequences of their own actions

The Quran asserts that whosoever will work hard to try to understand it will find out the truth of its claim: that it explains itself. Here it says:  $2 \times (83:14) - (83:14)$ no, it is not like what you think that God has put seal on their hearts. But بَلْ (83:14) the reality is: رَانَ عَلَى قُلُوْبِهِمْ مَّا كَانُوْا يَكْسِبُونَ — what do they do that itself becomes the rust on their hearts. This is the result of their own actions not something that comes from outside. As I said before, those who close their eyes will deprive themselves of light. That is why the next verse says: كَلْآَ إِنَّهُمْ عَنْ (83:15) – Nay, verily, from [the grace of] their Sustainer shall they on that Day be debarred. They will be deprived of the benefits of nature if they close they close their eyes to it. Although the meaning of حجاب (Hijab) is curtain but محجوب (Mahjoob) means to become deprived. So, those who close their eyes become deprived of the benefits of light. What is this deprivation? In order to understand this question we have to know the purpose of Quran's teaching – the evolution of humanity as a whole: physically, mentally, physiologically, emotionally, as well as at the level of human self. The human evolution according to the Quran lifts humanity and moves it forward to higher and higher levels. This will happen by following the laws and principles of Allah.

#### To remain stuck at one place is the punishment

My dear friends, when humans abandon the obedience of the laws of Allah; when they abandon thinking and intellectual endeavor – then the result is stagnation and decadence at the individual as well as at the collective level. The caravan of life then stops moving. This is what has been called the عَذَابٌ or punishment وَعَذَابٌ (83:16) – Further, they will enter the Fire of Hell [Asad]. We translate both جَدِيم (Jaheeem) and جَعَنَّمُ (Jahannam) as Hell. But this translation does not bring out the true meaning of what the Quran wants to convey. The root meaning of جَدِيم (Jaheeem) is to get stuck; to not being able to move forward; to remain stagnant. So, those who do not use the Allah-given

abilities to think and ponder but simply follow blindly what has passed on by (Aslaaf – ancestors) – they stagnate and languish in darkness. Our pondering stopped more than thousand years ago. But the Quran emphasizes again and again the importance of thought and understanding. The Quran's emphasis of using thought and intellect is not limited to only certain personalities of certain time but that it is for all of humanity until the Day of Judgment. Using thought and intellect is duty of every human being. If a tradition stops human beings from thinking then it drives them towards Hell. Our اسلاف (Aslaaf – ancestors) are greatly respected for their knowledge and understanding but the knowledge and understanding did not stop with them? Life continues to move forward. And, as life moves forward, knowledge keeps advancing. The Prophethood ended with our Prophet (PBUH) but the Ouran is forever protected until the Day of Judgment. But since we took the knowledge and understanding of our ancestors as the final word our knowledge and understanding ended thousand years ago and our thinking became frozen in time of our ancestors. But other nations kept moving forward higher and higher in their evolution of thought and understanding and we remain stuck in thousand year old thought.

#### The concept of sky in the light of hadith

My dear friends, according to our اسلاف (Aslaaf – ancestors) this hadith is attributed to the Prophet (PBUH) that the sky is a sheet of glass and the stars are pearls embedded in it and there are seven skies like this each of which are separated by five hundred miles. If we accept this concept then the door of our thinking and intellectual pursuit becomes shut.

Even today this thinking is prevalent in following the مسلاف – all virtue is in following the ancestors. That is, our belief is our whatever the ancestors have said is the last word. The result is that even today the Chancellor of Medina University says that the Earth does not move. It is stationary. He says that if anyone who believes that the Earth is moving is an apostate and should be hanged. Why is he saying this? – Because thousand years ago this was mentioned in a hadith; because it was written in our Tafsir (interpretation) of the Quran. What would you say about this, my friends? How can intellectual progress occur with such a belief? How can such a nation compete with other nations in the field of knowledge with such belief? It is obvious that such a nation would be left behind in the race of knowledge and human advancement. But that is not all. There is a much more important point to note here: It is the law of nature that if certain human faculty is not

used then Nature discards it. Modern research has proven that once bats had eyes. They stopped using their eyes then Nature found that eyes are useless to them; so it took away their eyes.

My dear friends! If a certain nation does not use the faculty of thought and understanding for centuries, then, if this faculty is not taken away it is certainly rendered useless. If such a nation has this belief that whatever has been thought thousand years ago is sacrosanct; that further thought is forbidden; that further thought leads to apostasy – then Nature would think that giving the faculty of thought to this nation is useless; that it is better to give it to some other nation who will use this faculty. This is the reason the Quran says that a nation who abandons its faculty of though and understanding remains in جَحِيم (Jaheeem); that it remains stuck at the same place where it was when it abandoned its faculty of critical thinking. While we have been stuck and steadily been sinking deeper and deeper into our self-created marsh other nations have risen higher and higher on the evolutionary ladder of creativity and knowledge. The Quran says: وَإِذَاقِيْلَ لَهُمُ النِّهُ قَالُوْا بَلْ نَتِّعُ مَا الْفَيْنَا عَلَيْهِ الْإَوْنَا اللَّهُ قَالُوْا بَلْ نَتِّعُ مَا الْفَيْنَا عَلَيْهِ الْإَوْنَا اللَّهُ اللَّهِ عَالُوا بَلْ مَا الْفَيْنَا عَلَيْهِ الْإِنْ اللَّهُ عَالَوْا بَلْ نَتَّعِهُ مَا الْفَيْنَا عَلَيْهِ الْإِنْ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَي (2:170) – When it is said to them: "Follow what Allah has الْكُوُّهُمُ لَا يَعْقِلُونَ شَبِّاً وَلَا يَهْتَرُونَ revealed:" They say: "Nay! We shall follow the ways of our fathers." What! Even though their fathers were void of wisdom and guidance? [Yusuf Ali]. The result is: صُرُّ بُكُمْ عُنِيٌ فَهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ Deaf are they, and dumb, and blind: for they do not use their reason [Asad]. You can call this as self-inflicted punishment or you can call this the result of their behavior! Whatever you can call but this is the rust that gets deposited on the hearts of a people who say that whatever was to be thought has been thought before by our ancestors; and that new thinking is forbidden in matters of <u>Deen</u> or Sharia. The result is that such people remain stuck at the same place and lose the capacity to move forward.

#### The unspeakable condition of Muslim Ummah

My dear friends, there are more than 60 Muslim countries in the world comprising of more than billion Muslims. There is a sea storm of Muslims from Morocco all the way to Indonesia. But have you ever thought about why they are the most downtrodden and humiliated people in the world? The root cause of this is that they have abandoned critical thinking. Whoever says something about Islam the first question is: has anyone said this before? If one provides reference from the past then it is acceptable; if not, then it is not acceptable and it is considered a deviation in Islam. If this is the situation of Muslims that they want to remain stuck; that they want to remain in

(Jaheeem) – is it any wonder then that they are the most subjugated and

disgraced people in the world despite their huge number? When astronauts went to the moon many religious scholars said that this is a lie; that no way anyone can go to moon. This is our collected عيم (Jaheeem) that we are in. The Quran says: الله (83:17) – Further, it will be said to them: This is the (reality) which ye rejected as false [Yusuf Ali]. This is the result of your belying the truth: You used to belie the law of requital but now do you see the result of your behavior from your eyes? This was one group or category of people. The Quran, as I have said, presents in these verses the steps through which humans go through to reach the final destination.

#### The Quran's system will prevail ultimately

My dear friends, the Quran has claimed – and this is our belief – that its system will finally prevail over all other systems of the world. The Quran has mentioned some signs of that period in which this extraordinary revolution will occur. It says: يَّوْمُ يَقُوْمُ اَلنَّاسُ لِرَبِّ الْعَلَمِيْنَ The day when humankind will rise up for universal nurturing and sustenance. Then the humanity will be split into clear-cut groups. The first group will be the one described above as stuck in جَدِيم (Jaheeem) whose destiny will be destruction. In contrast there will be another group: كَلَّآ إِنَّ كِتْكِ الْأَبْرُارِ لَغِنْ عِلِيِّيْنَ NAY, VERILY - the record of the truly virtuous is [set down] in a mode most lofty![Asad]. The first group was going downward into the pit of destruction – these were the سِجِّين (Sijjin) as mentioned in verse (83:7). And this, the second group, is moving upward higher and higher – these are the عِلْيِين (Illiyin). We had seen the meaning of (Abrar) earlier in a previous lecture where I had explained it in detail. The word "ינ"יע" comes from " (Birr) which is normally translated as piety, and which creates a particular concept in our minds. But every word that Quran uses has very deep meaning. When I had discussed this word earlier I had mentioned its meaning as opposite of miserliness or narrow mindedness, which is a crime in the eyes of the Quran. Opposed to this are those who are broadminded and gracious – these are إثار (Abrar) who will remove the narrow boundaries that divide human beings, and will try to create a universal brotherhood of humankind. All this meaning is contained in this one word كَيْسُ الْيِرَّ أَنْ تُوَلِّوا وُجُوْهَكُمْ قِبَلَ الْبَشْرِقِ وَالْمُغْرِبِ: The Quran clarifies it further. إِنَّ ال (2:177) – True piety does not consist in turning your faces towards the east or the west [Asad].

#### The meaning of المال (Abrar) according to the Quran

My dear friends, the Quran has said that J''! (Abrar) are those who, despite the love of wealth, keep it open for the needs of others. This is the first sign of

(Birr): Grace and broadmindedness. This demolishes the class distinction of dividing the human race. So much depth and breadth is embedded in this just one word '(Birr). If it is translated as "piety" then we do not get true concept of its meaning. And the المرابع (Abrar) are the عَلَيْكِ (Illiyin), the loftiest. But please note that this loftiness is not something related to physical space or time. This is actually related to state of human condition.

#### (Mugarrab) مقرّب

What is عِلْيِدِنَ (Illivin)? The Quran itself tells: ومَا آدُرك مَا عِلْيَدِنَ (83:19) – And what will explain to thee what 'Illiyun is? Is it a place? Is it a country? Is it a physical thing? The Quran says it is none of this but: کِتْبٌ مَّرْقُومٌ (83:20) – This is a book of records. This is a book of their deeds. It was said earlier about the first group that their hearts have rusted; that they are stuck. But this one is just the opposite: it is sum total of the record of their deeds; it is the imprint on their personality of the cumulative result of their deeds. And it is not something abstract that it cannot be seen but: يَتْهُهُدُهُ الْمُقَرَّيُونَ (83:21) — witnessed by all who have [ever] been drawn close unto God [Asad]. This, unfortunately, has led to our tradition concept of being closer to God as those who roam around as mystics or as holy spiritual saints performing miracles. We created this category of people who are considered to be closer to God. If we accept this then we have to also accept that God is situated in a place that is nearer or farther in distance. I have spent a better part of my life in these valleys of saints. The way these holy people discourse is as if they go every night and sit with God and converse with Him freely and playfully. But being closer to God does not mean being nearness to Him in physical terms.

What is nearness? Allah, the Almighty, Himself has explained that nearness to Him means to "acquire His color" which is a phrase for harmonizing one's life with divine attributes; to imbibe in one's life the divine attributes within human limitation so that these attributes are reflected in a believer's character and behavior in human society. For, example Allah has called Himself (Raaziq) or provider of sustenance to all of humanity, so a believer should reflect this attribute in human society as a provider of sustenance to others. Allah has called Himself عزيز (Aziz) or powerful, so a believer should reflect this attribute in human society as being powerful enough to protect the weaker souls of the society. The same holds for all the attributes except the infinite attributes that are exclusive to Allah alone, e.g., the attributes related to eternity. Imbibing the true attributes of Allah in our own character is the only way to gain nearness to Him. These are the believers who carry out the

eternity. Imbibing the true attributes of Allah in our own character is the only way to gain nearness to Him. These are the believers who carry out the responsibilities that Allah has entrusted to them for realizing these attributes in humanity society. This is not something that can be done alone leading a monastic life where others work to feed and support these supposedly godly people. This is not the case at all. Imbibing the attributes of Allah in one's character puts a grand burden of responsibility on the shoulders of believers because they are the ones who carry out Allah's mission in this world. Allah fulfils His responsibilities that He has undertaken upon Himself for human beings through the hands of the believers. This is the meaning of being near to Allah. People think that being Muslim is easy. Well, it is not something abstract that it cannot be seen. It is to be: ﷺ الْمُقَتِّابُونُ (83:21) – witnessed by all who have [ever] been drawn close unto God [Asad]. Then they - those nearness to Allah – see the what عِلْيُونَ (Illiyin) is; what place do عِلْيِّينَ (Illiyun) occupy; what lofty position those who have emulated the attributes of Allah occupy in human society? Those who emulate the attributes of Allah in their character go through such a transformative evolutionary phase in their personality that they are able to see their lofty position in the Universe. This is the state of feeling of those who are the يرك الكُبُرَارُ لَغِيْ نَعِيْمِيْ (Abrar) رسار (83:22) – Truly the Righteous will be in Bliss [Yusuf Ali].

#### (Na'eem) نَعِيم Meaning of

الهُدِنَا الصِّرَاطَ الْهُسْتَقِيْمَو صِرَاطَ الَّذِيْنَ ٱنْعَبْتَ عَلَيْهِمُ اللهِمُ The Quran has said right in its beginning: إهْدِنَا الصِّرَاطَ الْهُسْتَقِيْمَو صِرَاطَ النَّذِيْنَ ٱنْعَبْتَ عَلَيْهِمُ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ اللّ (1:5-1:6) – Guide us the straight way. The way of those upon whom Thou hast bestowed Thy blessings [Asad]. The word "أَنعَمتُ" (An-'Amta) appears in the verse (1:6). "أَنْعَمَتُ " (An-'Amta), نَعِيمِ (Na'eem) عَمْ (Na'am) – all these words are derived from the same root ن - ع - ن which means: something life-giving and free flowing like water; and delicate, fragrant, and suffusing like fragrance; something being hard as stone and soft as flower petal; something that provides loftiness and reverence. The Arab people designed an amazing language having opposite and contrasting qualities in single words. So, the question is: what were the duties and responsibilities of the people endowed with these special and contrasting qualities? You can very well imagine that even today cool, clean, and refreshing water will be a blessing but definitely more so in Arabian desert. And منعم (Mun'am) is one who used to stand on a well containing such water and call thirsty people to drink of this water for free. These were the type of Arab people and this was their language! Amazing! The Quran could be revealed only in such a language, my friends.

The Quran says here: اِنَّ الْأَبْرَارَ لَغِيْ نَعِيْمِ (83:22). Well, it has said everything in this, just one word نعيير (Na'eem): which has within it the contrasting qualities of hard as rock and soft as flower; and the qualities of loftiness of a mountain and of vitality of a flowing river. What is the duty of those endowed with such contrasting qualities? It is to call on thirsty people and provide them with lifegiving cool refreshing water for free. Allahu Akbar! These are the people who deeply yearn to follow the straightway: إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْبُسْتَقِيْمُ (1:5). Their duty is not عَلَى الْأِرَابِكِ : to sit and pray in a room and recite the names of Allah on a rosary but (83:23) – On Thrones (of Dignity) will they command a sight (of all things). They will be sitting on thrones of power and authority in this world. This is one of the signs of such people of نَعِيم (Na'eem). But our ancestral scholars, whom we consider infallible, have essentially destroyed this concept of such people of نعيم exercising power and authority in this world. Their concept is that this world is a prison and we must renounce it. The more and more one renounces this material world the more and more one's spirituality keeps rising higher and higher. Therefore, to them the worldly power, the worldly ruling and governance is meaningless. They say that you become a straw in a mosque so that if people crush you they do not even feel it. On the other hand, the Quran says that they will be sitting on the throne of power and authority in the world. But it also says that while they are sitting on the throne of power and authority they will not be blinded by the arrogance of power. They will ever be watchful of who is doing what: عَلَى الْأَرْآبِكِ يَنْظُرُونَ (83:23) – On Thrones (of Dignity) will they command a sight (of all things). This is so because: وَكَانُلُو اللَّهُ عَلَىٰ النَّاسِ (2:143) - Thus, have We made of you an *Ummat* justly balanced, that ye might be witnesses over the nations [Yusuf شَهُكَا وَعَلَى :Ali]. This is what is called the Islamic authority and governance. And (2:143) – this nation is entrusted with the responsibly to watch over all the other nations of the world to observe as to who is doing what and why. If it finds a nation on a wrong path then it immediately corrects that nation. By using the word يَنظُون (Yunzurun) the Quran tells that this nation will be watching other nations all the time making sure they do not deviate from the straight and balanced way. This is possible only because they possess the power and authority to do so. Another way of expressing this is metaphorically: that they will be sitting on thrones of authority. But their power and authority is to have a watchful eye on rest of the world whether or not they are complying with universal justice. This is in unlike those nations

who get out of control once they taste power and authority. Iqbal had this rare God-given gift of expressing this in his own beautiful way:

It is harder to improve the human world than to rule over it; It is only when one suffers that one acquires the vision for it.

This is the vision of state authority of *Momineen*:— to improve the human condition globally no matter how much they have to suffer personally themselves. After gaining authority they have ever watchful eyes on the human world. While they are enthroned on the seat of power and authority, they shall keep everything around them in their sight. In other words they will have the quality of insight and vision, to see and oversee. This is the characteristic of *Momineen* who are closer to Allah and are نَعْرَفُ وَالْعَالَةُ وَالْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ (83:24) — their faces will reflect the delight produced by these gratifying comforts and pleasures.

#### The face reflects the state of the heart

My dear friends! let us look into modern psychology. All the comforts and pleasures that the Momineen will have will be concrete and tangible and visible. The picture that the Quran has given of the Heaven is a model of these comforts and pleasures. No nation has been able to even visualize it even though it may claim itself to be prosperous. But these tangible things of comforts are material and visible. These do not provide bliss in the heart by themselves. But *Momineen* use these things of comfort and pleasure according to the divine laws which then provides blissful feeling in their heart. But these feelings are not easily perceptible and what the Quran says in verse (83:24) تَعُرِثُ في: regarding this aspect the modern psychology is only able to explain now their faces will reflect the delight produced by these) – (83:24) – their faces will reflect the delight produced by these gratifying comforts and pleasures. Modern psychology is being used in courts now to identify the internal state of feeling of a person from his facial expressions. The Quran said this 1400 years ago what modern psychology has revealed only in this age – that of identifying criminals in courts based on their facial expressions: يُعْرَفُ الْبُجْرِمُونَ لِسِيْلَهُمْ (55:41) – Criminals will be recognized by their foreheads. And in verse (83:24) the Quran says that similarly Momineen will be recognized by the reflection on their faces of the calm and blissful state of their heart. The Quran produces warmth and energy in life. To tread on life's journey these energy boosters are essential. The evolutionary journey proceeds to higher levels only this way.

The theory of evolution requires clash and overcoming of obstacles on its way. If life overcomes the obstacles in its way then it moves to the next stage. It is

obvious that for life's evolutionary forward movement energy and power and authority are required. Weakness, lack of authority and lack of power are signs of defeat. The Quran explains this in its unique metaphorical style. All the descriptions of heaven in the Quran are given in a metaphorical way. It clarifies this explicitly by saying: ... (13:35) – the example of heaven is ... The same metaphorical style the Quran uses to describe the heavenly condition that the *Momineen* create in this world. It presents its descriptions of heaven whether of this world or of the Hereafter always as examples. And these metaphors and examples through which the Quran presents its description of heaven have their own unique highly literary and beautiful style. Most famous experts of Arabic literature have not been able to produce even a short piece of text approaching anywhere near the literary beauty and excellence of the Quran. What to say of this my friends! – What makes their faces glow and radiate light? It is because the warmth and flow of their blood goes up! A poet says of this feeling in his own style:

How can I describe the beautiful and unique taste of wine, O pious one? You never drank, so how can you know its unique taste, O ignorant one! How wonderful! However, we only hear the words of the wine that Quran mentions. But those glowing faces that it describes, how unfortunate for us that they are completely absent from amongst our midst. We can only imagine what the Quran has said about them: شَوْنَ وَنُ وَ وَالْمُوْنُ وَالْمُواْنُ وَالْمُوالِمُواْنُ وَالْمُواْنُ وَالْمُواْنُ وَالْمُواْنُ وَالْمُوالِمُوالْمُواْنُ وَالْمُواْنُ وَالْمُوالْمُواْنُ وَالْمُواْنُ وَالْمُوالْمُوالْمُواْنُ وَالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُولِلْمُولِلْمُ وَالْمُوالْمُولِلْمُوالْمُولِلِمُوالْمُولِلْمُولِلْمُولِلْمُولِل

#### The characteristics of the wine mentioned by the Quran

My dear friends, the Quran mentions a pure wine with perfect seal so that it remains protected completely. It also means the Quran's message remains completely sealed and protected as this is the final message and that no corruption or adulteration can occur in this message; and that Prophet Muhammad (PBUH) is the seal of all the Prophets (PBUT) from Allah. This seal is very special: خَانُ وَاللَّهُ عَلَيْنَا الْمِنْ الْمُتَنَافِينِ الْمُتَنَافِينِ الْمُتَنَافِينِ الْمُتَنَافِينِ الْمُتَنَافِينِ الْمُتَنَافِينِ الْمُتَنَافِينِ الْمُتَنَافِينِ الْمُتَنافِينِ الْمُتَنَافِينِ الْمُتَنافِينِ الْمُتَنِينِ الْمُتَنافِينِ الْمُتَنَافِينِ الْمُتَنافِينِ الْمُتَنافِينِ الْمُتَنافِينِ الْمُتَنافِينِ الْمُتَنافِينِ الْمُتَنافِينِ الْمُتَنافِينِ الْمُتَنافِ

normally lose their balance and falter after drinking wine. But this wine that the Quran talks about boosts energy of its nation to move forward and higher compared to other nations. If you want to move up on the ladder of evolution then come and drink of this Quranic wine. Life is not static but dynamic. It is to move ahead to new and higher destinations in the stage of evolution – both individually and collectively as a nation. This is the life of heaven. Human beings will be bursting with extraordinary new energy to move ahead from imbibing the attributes of Allah. This moving ahead will be of two types. This needs further explanation.

My dear friends, the time is up for today's lecture. We reached up to verse 25 of Al-Mutaffifin (سورة المطففين). We will take up verse 26 in our next lecture. رَبَّنَا تَقَيَّلُ مِنَا النَّا السَّمِيْعُ الْعَلَيْمُ

O our Sustainer! Accept our humble efforts because you are fully aware of what we speak and what is hidden in our hearts. (2:127)

### معززصارف!

محکمہ ڈاک 1892ء سے لیکر آج تک اس خطے میں آپ کی خدمت کے لئے کوشاں ہے۔ ماضی میں ہرمشکل وقت میں محکمہ ڈاک نے عوام الناس کی بے پناہ خدمت کی ہے اور اُسی جذبہ کو برقر ارر کھتے ہوئے ہم آپ کی مزید خدمت کرنا چاہتے ہیں موجودہ دور میں محکمہ ڈاک کو بڑے چیلنجز کا سامنا ہے۔ اس تناظر میں محکمہ ڈاک نے آپ کی خدمت کے لیے اپنا دائرہ کا روسیع کیا ہے۔ اب آپ:

- بحل، گیس، پانی اور ٹیلی فون کے بل اپنے قریب ترین ڈا کھانہ میں جمع کراسکتے ہیں۔
- اپنے پیاروں کے بیرونِ ملک سے بھیجے گئے پیسے ویسٹرن یونین کے ذریعے مقرر کردہ ڈاکخانوں سے وصول کیے جاسکتے ہیں۔
  - رقم کی منتقلی اب برقی اورفیکس منی آرڈر کے ذریعے فوری طور پرممکن ہے۔
    - ارجنٹ میل سروس کے ذریعے اپنی ڈاک پورے ملک میں پہنچا کیں۔
  - وی۔ پی۔ پارسل/لیٹر کے ذریعے اپنے کاروبارکومزید مستحکم کر سکتے ہیں۔
  - اپنی پوری عمر کی جمع پونجی اور بچت قریب ترین ڈا کخانے میں سیونگ بنک میں جمع کرواسکتے ہیں۔
    - آپ سے التماس ہے کہآ ہے قریب ترین ڈاکخانہ میں تشریف لا کرخدمت کا موقع دیں۔

شكايات كازالے كے ليے مندرجه ذيل فون نمبرز پرض 09:00 بجے سے شام 08:00 بج تك رابط كرسكتے ہيں۔

Ph:042-99210971, 042-99239794 Cell:0321-6772525, 0335-6161400 Fax: 042-99211323 Email: ccpmgpunjab@yahoo.com

آپ کے تعاون کے لیے شکر گزار محکمہ ڈاک

نوٹ: بیاشتہارمحکمہ ڈاک پنجاب کی طرف سے دیا جارہاہے۔

رسول الله سَلَّقَيْلِم کے زمانہ میں رائج تھا۔ یعنی قر آن کریم کے احکام وقوانین کی اطاعت اور جن امور میں قر آن کریم نے صرف اصول دیے ہیں ان کی چار دیواری کے اندرامت کےمشورہ سے متعلقہ امور کے فیصلے۔اس طریق کوخلافت علی منہاج رسالت کہاجا تا ہے۔

- 8- بشمتی سے خلافت علی منہاج رسالت کا پیسلسلہ کچھ عرصہ کے بعد منقطع ہو گیا اور دین کا نظام باقی ندر ہا۔ اس سے امت میں انتشار پیدا ہو گیا۔خلافت کے زمانے میں تمام امورُ دین کے نظام کے تابع رہے تھے۔لیکن بعد میں مذہب اور سیاست میں شویت پیدا ہوگئی۔ بیسلسلہ اس وقت تک جاری ہے۔
- 9- ہمارے لئے کرنے کا کام بیہ ہے کہ پھر سے خلافت علیٰ منہاج رسالت کا سلسلہ قائم کیا جائے جوامت کوا حکام وقوانین خداوندی کے مطابق چلائے۔ اس نظام کی بلندترین اتھارٹی کومرکز ملت کہا جائے گا اوراس کی طرف سے جاری شدہ احکام کی اطاعت خدا اور رسول سَلَیْتِیْمَ کی اطاعت کے قائم مقام قرار پائے گی۔ظاہر ہے کہ اس نظام کو چلانے والوں کی اپنی زندگی سب سے پہلے قوانین خداوندی کے تالیح ہوگی۔
- 10- چونکد دین کا نظام (خلافت علی منہاج رسالت) زندگی کے تمام شعبوں کومحیط ہوگا'اس لئے اس میں موجودہ شعویت ختم ہوجائے گی۔ یعنی اس میں سینمیس ہوگا کہ سیاسی معاملات کے لئے حکومت کی طرف رجوع کیا جائے اور مذہبی یا شخصی امور کے لئے مذہبی پیشوائیت کی طرف۔اس میں بیدونوں شعبے باہمد گر مرغم ہوجا کیں گے۔
- 11- جب تک اس شم کا نظام قائم نہیں ہوجا تا'امت کے مختلف فرقے جس جس طریق پرنماز'روزہ وغیرہ اسلامی احکام پڑٹل کررہے ہیں'کسی کوتی نہیں پہنچتا کہ ان میں کوئی رد و بدل کرے یا کوئی نیا طریقہ وضع کر کے اسے''خدا اور رسول شکا ٹیٹی '' کا طریقہ قرار دے۔ بیتی قرآ فی نظام (خلافت علی منہاج رسالت) کو پہنچتا ہے کہ وہ رفتہ رفتہ امت کے اختلافات کومٹا کراس میں وحدت پیدا کرے۔
- 12- قرآنی نظام کامقصود بیہ بے کہ خدا کی متعین کردہ ستقل اقدار کے مطابق انسان کی مضمر صلاحیتوں کی نشو ونما ہوتی جائے۔اس کے لیے ضروری ہے کہ بید نظام تمام افراد معاشرہ کی بنیادی ضروریات زندگی روٹی' کپڑا کمان علاج اتعلیم وغیرہ بھم پہنچانے کا ذمہ دار ہو۔
- 13- قرآن کا نظام اپنی نوعیت کا واحداورمنفر و نظام ہے اس لئے نہوہ و نیا کے کسی اور نظام میں جذب ہوسکتا ہے نہان سے مفاہمت کرسکتا ہے۔خواہ وہ مخرب کا جمہوری سرما بیددارا نہ نظام ہؤیا سوشلزم کا آ مرانہ اشترا کی نظام۔اس کے نز دیک بیسب نظام ہائے زندگی غیرخداوندی ہیں لہذاباطل۔
- 14- جہاں تک احادیث کاتعلق ہے ہم ہراس حدیث کو تھے ہیں جوقر آن کریم کے مطابق ہو یا جس سے حضور نبی اکرم مٹاٹیٹی یا صحابہ کبارٹ کی سیرت داغدار نہ ہوتی ہو۔
  - 15- ہم رسول الله سَالَيْنَافِمُ كے بعد برتسم كروى وى كودائر واسلام سے خارج سجحتے ہيں۔
- 16- طلوع اسلام کا تعلق نہ کی ساسی پارٹی سے ہے نہ ذہبی فرقہ سے (اسے فرقد الل قرآن سے بھی کوئی تعلق نہیں) نہ ہی ہے وئی نیا فرقہ پیدا کرنا چاہتا ہے اس کئے کہ اس کے نزدیک دین میں فرقہ سازی شرک ہے۔ امت کے مختلف فرقے جس طریق سے نماز روزہ وغیرہ کی ادائیگی کرتے ہیں ہم ان میں کسی قسم کا روبدل نہیں کرتے ہیں ہم کا قیام مل کے ہیں تا کہ کسی طرح پھر سے قرآ فی نظام (خلافت علی منہاج رسالت) کا قیام ممل میں آسکے۔ یہ ہم ارامقصد جے ہم برسوں سے دہراتے مطے آرہے ہیں۔

PUBLISHED SINCE 1938 AT THE BEHEST OF ALLAMA IQBALRAND QUAID-E-AZAMR

CPL NO. 28 VOL.69 ISSUE

6

Monthly TOLU-E-ISLAM

25-B, Gulberg 2, Lahore, Pakistan Phone. 042-35714546, 042-35753666 E-mail:idarati@gmail.com

web:www.toluislam.com

www.facebook.com/talueislam/

ہم نے تیری طرف جو بیرضابطۂ حیات نازل کیا ہے، اس کا ہر دعویٰ حقیقت پر بہنی ہے اور اس کا مقصد نوع انسان کی بھلائی ہے۔ جو شخص اس کے مطابق زندگی بسر کرے گااس کا فائدہ خود اس کو ہوگا اور جواسے چھوڑ کر فلط راستہ اختیار کرلے گاتو اس کا نقصان بھی اس کو ہوگا۔ (اب بیران کے اپنے فیصلے پر منحصر ہے کہ بیرکون سا راستہ اختیار کرنا چاہتے ہیں) توان پر داروغہ مقرر نہیں کیا گیا (کہ انہیں زبردستی سیدھی راہ پر چلائے)۔ (41:98) علمہ پرویڈے منہوم القرآن (جلد موم ہمورہ الزمر: 44) ہے اقتباس

