

2

ما بنامہ طاق علِل

ناشرو چیئر مین محمدا کرم دانھور

مجلس ادارت ڈاکٹرانعام الحق ۔ ڈاکٹر منظورالحق خواجہ از ہرعباس

> مدیرانظامی محسلیماخر

قانونی مشیر مکک محمسلیم ایدود کیٹ

زرتعاون 40 روپے فی پرچہ پاکستان -/450 روپے سالانہ بیرون ملک 2500روپے سالانہ

بینک اکاؤنٹ نمبر 7-3082 نیشل بینک آف پاکتان، مین مارکیٹ گلبرگ برانچ کوڈ (0465) - لا ہور جلد 68 شاره نمبر 04 ایریل 2015ء



#### اس شارے میں

| صوتبر | معظ              | حثوان                                                                   |  |  |  |
|-------|------------------|-------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| 4     | سليم اخز         | لمعات: إقبال كا كلام چيكا پرُجائے گا<br>پرويز صاحب كانظرية اجتباد (فقہ) |  |  |  |
| 6     | مك معور حسين كيل |                                                                         |  |  |  |
| 13    | خاجازبرماس       | دين كاايك ابم كوشه                                                      |  |  |  |
| 20    | داجعبدالعزيز     | متحرك نفسيات                                                            |  |  |  |
| 28    | اداره            | تقريب بياد پرويز                                                        |  |  |  |
| 29    | عاطف عفيل        | مانونده انوجان جهال اختيارى                                             |  |  |  |
| 31    | حنيف وجداني      | أوبئ مدويرويز                                                           |  |  |  |
| 33    | حيرافاروقي       | بيإ وطامه يرويزصاحب                                                     |  |  |  |
| 35    | غلام احريرويز    | ع حل جَهَدُ مُواورج وب                                                  |  |  |  |
| 43    | حهاب100ب         | مغهوم القرآن سوفث وئير                                                  |  |  |  |
| 44    | اداره            | بإبالراملات                                                             |  |  |  |

#### **ENGLISH SECTION**

Surah Al-Naziat (الثَّازِعَاتِ) – Durus-al-Qur'an By G.A.Parwez Parah 30: Chapter 5 Translated by: Dr. Mansoor Alam 51

اداره طائوس بال 25-B گلبرگ نمبر 2، لا مور ـ 54660 ، (پاکستان) فون: 642-35714546 E-mail: idarati@gmail.com

ادارہ طلوع اسلام (رجٹرڈ) کی مطبوعات سے حاصل شدہ جملہ آمدن قرآنی فکرعام کرنے پرضرف کی جاتی ہے

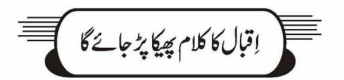
اشتیاق اے مشاق پر نفرز سے مچھوا کر B-25، گلبرگ II لا مورسے شائع کیا

# طاؤعال

تو راز کن فکال ہے، اپنی انکھوں پر عیال ہوجا خودی کا راز دال ہو جا، خدا کا ترجمال ہوجا ہوں نے کردیا ہے کلڑے کلڑے نوع انسال کو اخوت کا بیاں ہو جا، محبت کی زباں ہوجا به بندی، وه خراسانی، به افغانی، وه تورانی تواے شرمندہ ساحل! اچھل کر بے کراں ہو جا غبار آلودہ رنگ ونسب ہیں بال ویر تیرے تو اے مرغ حرم! اڑنے سے پہلے پرفشال ہو جا خودی میں ڈوب جا غافل! بیہ سرزندگانی ہے نکل کر حلقتہ شام و سحر سے جاوداں ہو جا مصاف زندگی میں سیرت فولاد پیدا کر شبتان محبت میں حریرو پرنیاں ہو جا گزر جا بن کے سیل تندروکوہ وباماں سے گلتال راہ میں آئے تو جوئے نغمہ خوال ہوجا ترے علم ومحبت کی نہیں ہے انتہا کوئی نہیں ہے تجھ سے بڑھ کرسازِ فطرت میں نواکوئی

(بانگ درا علامه اقبال)

سليماختر



1921ء میں غلام احمد پرویز بسلسلة تعلیم لا مورآئے توان کے دادا جان نے انہیں لا مور میں دوبزرگوں سے ملنے کی تاکید کی۔
ایک امام الدین نجآرجو نوال کوٹ کے علاقہ میں رہتے تھے اور جن کے متعلق کہا جاتا تھا کہ وہ لا مورکے قطب ہیں اور دوسرے علامہ اقبال ۔ پرویز صاحب کہتے ہیں کہ وہ اوّل الذکر بزرگوار سے توایک آدھ مرتبہ ہی ملے کیکن حضرت علامہ اقبال کے ہاں جوایک دفعہ گئے توان کے چرعلمی سے فیض یاب ہونے کے لیے بار بار ان کی محفل میں گئے۔ بقول پرویز بیا قبال ہی کا فیضان تھا کہ ان کی مجھ میں گئے تھوں کے دینا کے قرآنِ کریم کو عربی زبان اور تصریف آیات کی رُوسے مجھنا چاہئے اور کسی خارجی عضر کو اس پر اثر انداز نہیں ہونے دینا چاہئے۔ (بحوالہ' تصوف کی حقیقت''باب''رسم وراو منزلہا''ودیبا چلغات القرآن صفحہ: 19 ایڈیش 1984ء)

پرویز صاحب کی تصنیف ' و مجلس اقبال' کے ' آغاز تن ' میں مجھ عمر دراز مرحوم نے لکھا ہے کہ پرویز صاحب نے ایک نجی نشست میں بتایا کہ ان ملا تا توں کے ابتدائی دور میں ایک دن ، حضر تعلامہ نے اُن سے استضار کیا کہ پرویز تم ہمار سے شعر وں پر ہی ہر و صفح ہو یا تہ ہیں خود بھی بچھ ذوق شخن ہے۔ انہوں نے جوا باعرض کیا کہ باں میں بھی شعر کہتار باہوں۔ اس پر علامہ صاحب نے اُن سے اپنے گھے اشعار سنانے کی فرمائش کی۔ پرویز صاحب نے کہا کہ جب سے آپ کا کلام سامنے آیا ہے ، میر سے اپنے شعر پھیکے پڑھئے تھے ، اس لیے میں نے بیاض پھاڑ کر پھینک دی ہے۔ اس پر علامہ اقبال نے فرمایا کہ آگر ہد بات ہے تو پھر تمہاری زندگی میں ایک دن ایسا بھی آ اس لیے میں نے بیاض پھاڑ کر پھینک دی ہے۔ اس پر علامہ اقبال نے فرمایا کہ آگر ہد بات ہے تو پھر تمہاری زندگی میں ایک دن ایسا بھی آ کے اور اس سلسلہ کام جاری ندرہ سکا قبال کے شعر بھی پڑھا تھیں گے۔ پرویز صاحب کہتے بیں '' اس کے بعد پچھاور ملا قاتی آ گئے اور اس کہ کہی اقبال کے اصفار نبر و سکے اور ان کا سے ہم تھی اقبال کے است میرے امکان تخیل سے باہم تھی کہی اقبال کے است میرے امکان تخیل سے باہم تھی کہی اقبال کے اس حاضر ندہ و سکے اور ان کا سے اضطراب اور پریشانی بڑھتی رہی۔ چنا نچہ ایک شام وہ خاص اجتمام کر کے ، محفل جنے کھوی وقت سے ذرا پہلے حاضر خدمت ہوئے اور علامہ صاحب کو یہ بات یا دولا کر پوچھا کہ کیا ایسا ہوسکتا ہے اور بیائی کے شعر بھی پھیے پڑجا کیں۔ اور اگر میہ ہوسکتا ہے تو ایسا کب کہی اقبال کے شعر جو کی جو با نمیں۔ اور اگر میہ ہوسکتا ہے تو ایسا کہ ہوجائے گا۔'' مولا عمد حضرت علامہ اقبال کے معروف شاگر و بیں۔ انہوں نے ایک ظم بعنوان ' مقصود اقبال'' ، مجل مرک نہ ہو م اسد میائی علی علامہ اقبال کے معروف شاگر و بیں۔ انہوں نے ایک ظم بعنوان ' مقصود اقبال'' ، مجل مرک نہ ہو م اسمد میں کو انہ کو ان شاگر دیں۔ انہوں نے ایک ظم بعنوان ' مقصود اقبال '' ، مجل مرک دیہ ہو م اسمد میں کو انہ کو ان کی کھر دون شاگر دیں۔ انہوں نے ایک ظم بعنوان ' مقصود اقبال '' ، مجل مرک کے ایک ان کھر دون شاگر کے ایک تھر بون شاگر دیں۔ انہوں نے ایک فل کے معروف شاگر کے ایک کار بیا کے ایک کھر دون شاگر کے ایک کھر بون شاگر کے ایک کھر بون شاگر کے ایک کھر دون شاگر کے ایک کھر دون شاگر کی کو بیا کے ایک کھر بول کے ایک کھر دون شاگر کے ایک کھر دون شاگر کے ایک کو بر بیا کی ک

اسدماتانی علیہ الرحمة حضرت علامہ اقبال کے معروف شاگر دہیں۔ انہوں نے ایک نظم بعنوان''مقصودِ اقبال''مجلبِ مرکزیہ یومِ اقبال، لاہور کے منعقد کردہ''یوم اقبال''منعقدہ 10 اپریل 1939ء کے لیاکھی۔ اس نظم کے آغاز میں ایک نوٹ دیا گیاتھا کہ'' یہ اپریل2015ء

اشعار محض تخیل پر مبنی نہیں ہیں بلکہ ان میں ایک سیچ واقعہ کوشاعرانہ پیرا ہی میں بیان کیا گیا ہے۔' اگر آپ او پر کی سطور میں بیان کر دہ واقعہ کوسامنے رکھ کر اسد ملتانی " کی بیظم پڑھیں تو آپ کومسوس ہوگا کہ بیظم بھی اس واقعہ کو بیان کر رہی ہے جو کہ پرویز صاحب نے ایک محفل میں بیان کیا تھا۔ اسد ملتانی اور پرویز صاحب کی وجہ دوسی بھی اقبال علیہ الرحمة ہی تھے۔ اب آپ مذکورہ نظم ملاحظہ فر مائے:

### مقصوداقبال

> رے اشعار پڑھ کر اب نظر میں کی کی شاعری جچتی نہیں ہے

فقط لطفِ سخن کافی نہیں ہے یہ سُن کر حضرت اقبال بولے فلک وہ ڈھونڈ جس کی بیہ زمیں ہے زمین شعر ہی میں گم نہ ہو جا مرے قلمِ فلک پیا کی پرواز ادب یروردهٔ رُوحِ الامیں ہے فراغ عشق و سوزِ آرزو سے سخن میرا تب و تاب آفریں ہے گر میرے سخن کی روشی بھی "چراغ راہ ہے منزل نہیں ہے" میرے اشعار میں کھنس کر نہ رہ جا اگر تو سالک راہِ یقیں ہے مری نظروں میں قرآنِ مُبیں ہے تری نظروں میں ہیں میری تصانیف رہِ قرآل میں گام اولیں ہے گذر جانا مری بزم سخن سے جو تو ال طرح قرآل تک پینی جائے تو حاصل دولتِ دنیا و دیں ہے

> محیطِ کا کاتِ دل ہے قرآں نظر کی آخری منزل ہے قرآں

ملک منظور حسین کیل \_ بھکر

mhleeladv@yahoo.com

قسطدوكم

# پرویزصاحب کانظریهٔ اجتهاد (فقه)

### (قانون سازی)

قانون سازی کا اہم ترین کام، ہر دور میں، بدلتے حالات اور ضروریات کے پیشِ نظر، قر آن کریم کی حدود میں رہتے ہوئے، پوری امت کی مشاورت سے وضع ہوئے، پوری امت کی مشاورت سے وضع اور سے کیا جائے گا۔ انفرادی یا اجتماعی (گروہی) تدبر وحقیق کو صرف تجاویز کی حیثیت حاصل ہوگی۔قانون سازی کا اختیار کسی ایک فرد، گروہ، جماعت پارٹی یا فرقہ کو حاصل نہیں، یہ پوری امت (لیعنی اسلامی مملکت) کا کام ہے۔

خلافت راشدہ کے بعد: طلوع اسلام جون 1923ء ص ۔ ۲۳: '' پچھ عرصہ کے بعد بینظام ٹوٹ گیا۔ اور قرآن کریم نے جو پہلے دارنگ دی تھی کہ'' کیاتم پھراپنے سابقہ مسلک کی طرف پلٹ جاؤگے۔''مسلمانوں نے ایسابی کیا۔ خلافت کی جگہ مسلک کی طرف پلٹ جاؤگے۔''مسلمانوں نے ایسابی کیا۔ خلافت کی جگہ ملک کی طوکیت نے لے کی۔ اور اس کا پہلا نتیجہ بیہ ہوا کہ دین ، فذہب بیس تبدیل ہو گیا۔ یعنی انسانی محاملات دو حصوں بیس تقسیم ہوگئے۔ ایک حصدہ جن کا تعلق امور دنیا سے سجھا گیا اور دو سراوہ جے فذہبی امور کہہ کر پکارا گیا۔ یہی وہ''قدیم مسلک' تھاجس کے متحلق وارنگ دی گئی تھی کہم کہیں ایسانہ کر بیٹھنا۔ اب امور مملکت (یعنی دنیا وی امور) سلاطین نے سنجال لئے اور فذہبی امور مذہبی پیشواؤں کی تحویل میں آگئے۔سلاطین کے لئے تو آسان تھا کہ وہ جس طرح بھی چا ہے اپنے احکام نافذ کرتے۔ مذہبی پیشواؤں کی تحویل ہوتا۔ اس طلب ہوگیا کہ فذہبی امور کے فیصلوں کے سلسلہ میں کیا طریق عمل اختیار کیا جائے۔مشاورت کا تو فرجب بیس تصور ہی نہیں ہوتا۔ اس طلب ہوگیا کہ فیہ بیس شور کی گئی کہ اس کا تعلق امور دنیا سے ہے ، فدہبی امور سے نہیں ۔ دنی میں امور کے لئے ''شریعت بیس آتے ہیں۔ دین کے نظام میں ، ہر دنیا وی کام جواحکام خداوندی کے مطابق سرانجام دیا جا تا ، عبادت (یعنی ضور کے گئے ''دکوا تھی اور کہا ہی گیا کہ اعتقادات اور نماز ، روزہ ، تجی ، ذکوا تی مطابق وغیرہ سے متعلق خدا کی تحویل ہوں کی کام جواحکام خداوندی کے مطابق سرانجام دیا جا تا ، عبادت (یعنی خدا کی تعلق ضرار یا تا تھا۔۔۔۔۔۔ بعبادت کا مفہوم پرستش قرار یا گیا اور اس کا دنیا وی امور سے کوئی تعلق ضرابی۔

روا یات کے مجموعے: ۔ ہم نے ابھی ابھی کہا ہے کہ ذہبی پیشوائیت کے لئے بیسوال غورطلب تھا کہ جواموران کے

دائرہ واقتد ارمیں دے دیے گئے ہیں ان کے متعلق فیصلے کس طرح کئے جائیں۔ ظاہر ہے کہ ان امور کی جزئیات نہ تمام کی تمام قرآن مجید کے اندرموجود تھیں اور نہ ہی دین کا نظام باقی تھا۔ اس پر مشزاد یہ کہ جس دور میں دین کا نظام قائم تھا ( لیعنی عہدرسالتمآ بھے اور خلافت ِ راشدہ ) اس میں نافذ العمل جزئیات کا کوئی مستدم مجموعہ تحریری طور پر امت کے پاس موجود نہیں تھا۔ بنا و بریں ، اس کے سواکوئی شکل نہیں تھی کہ جو پچھلوگوں کی زبانی معلوم ہو، اسے جمع ، مدون اور مرتب کردیا جائے۔ یوں روایات کے مجموع مرتب کئے گئے اور جو جزئیات ان میں ملیس انہیں احکام شریعت قرار دیے کر۔۔۔امت کے لئے واجب العمل تھہرادیا گیا۔ ظاہر ہے کہ جوروایات اس طریق سے جمع جو بوئی تھیں ان میں بہت سے احتمال فات اور تضادات تھے۔ ان احتمال فات کی بناء پر امت میں تفرقہ پیدا ہوگیا اور مختلف فرقے وجود میں آگئے۔ بالخصوص اس لئے کہ بے شار روایات خود وضع کر کے انہیں رسول اللہ بھی کی طرف منسوب کردیا گیا تھا۔

فقد: ۔ '' زمانے کے نقاضے تو کسی مقام پررک نہیں سکتے ۔ وہ آ گے بڑھتے گئے اور ان کے لئے نی جزئیات کی ضرورت پر تی گئی۔اس سے بیسوال سامنے آیا کہ اب کیا کیا جائے؟۔فقہاء نے اس کاحل بیسوچا کہ جو پھھٹر یعت کے نام سے موجود تھا اس پر غور وفکر کے بعدایسے احکام مستنبط کئے جائیں جوز مانے کے ان بڑھتے ہوئے تقاضوں کو پورا کرسکیں۔استنباطِ مسائل کے اس طریق کو اجتہاد کہاجاتا ہےاور جواحکام اس طرح مستنط ہوں وہ فقہ کہلاتی ہے۔ چونکہ فقہ بھی ذاتی طور پرمستنبط اور مرتب ہوئی تھی (یعنی نظام کی طرف سے نہیں بلکہ مختلف ائمہء فقہ نے اسے ذاتی طور پر مرتب کیا تھا)اس لئے اس میں بھی اختلاف فطری امرتھا۔ یوں اُمت میں مزیدفرتے پیدا ہوگئے۔ کچھوفت کے بعدیہ فیصلہ کرلیا گیا کہ اجتہادی روے بھی جس قدر فیصلے کئے جانے مقصود تھے وہ سب کئے جا چے ہیں۔البذا،اب مزیداجتہادکا درواز ہ بھی بندہے۔اُمت پریہ جمودصدیوں سے طاری ہے۔آپ نے دیکھا کہ دین کے نظام کے باقی ندرہے سے اسلام کیا ہے کیا ہوگیا؟۔وحی کا دروازہ خدانے بند کیا تھا،روایات جمع اور مرتب ہوگئیں توبیسلسلہ بھی آخری حد تک پہنچ گیا۔ پچھآ گے بڑھنے کے لئے اجتہاد کا طریق اختیار کیا گیا تو پچھ عرصہ کے بعد اس کا درواز ہجی بند ہو گیا۔ اس کے بعد صورت میہ ہوگئ كربياً مت فرقول مين بث كئ ، اورقر آن كالفاظ مين كيفيت بيه وكئ كه: كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَكَيْهِ هُر فَرِحُونَ (٣٠/٣٢)-" برفرقه مگن ہوکر بیٹے گیا کہ سیچے اسلام پروہی کاربند ہے۔ باقی سب باطل پر ہیں۔''حالاتکہ بیظاہر ہے کہ' سیا اسلام'' کہیں بھی نہیں رہا تھا۔ سیچ اسلام کے معنی تھے ایک اُمت۔اس کا ایک نظام ۔نظام کی ایک مرکزی اتھارٹی جو باہمی مشاورت سے احکام خداوندی کو نا فذكرتى ، جوان جزئيات كالتين كرتى جوقرآن مين نہيں تھيں۔ان ميں عندالضرورت اضافہ بھى كرتى اور تغيروتبدل بھى۔اس نظام كے ندر بنے سے امت کا شیرازہ بکھر گیا۔ای تشتت وانتشار کی طغیانیوں اور فقدان مرکزیت کی تباہ کن جیرانیوں میں صدیوں سے امت گرفتار چلی آرہی ہے۔۔۔اس سے بعض (وین کی حقیقت سے نا آشنا) ذہن اس نتیجہ پر پہنچ گئے کہ وقی کا دروازہ بندنہیں ہونا چاہیئے تھا۔ چنانچہاسی بناء پربعض لوگ خود مدعی ء نبوت بن بیٹھے۔اس پریشانی ء فکر ونظر کا پیدا کردہ وہ فرقہ ہے جو ہمارے زمانے میں پنجاب میں نمودار ہوااور 'اہل قرآن' کے نام سے متعارف ہے۔اسے اتفاق کہتے یا اہل پنجاب کی بدیختی که 'اہل قرآن' اور 'احمدی' دونوں خطهء پنجاب سے نمودار ہوئے اور کم وہیش ایک ہی وقت میں۔ بیدونوں دین کے ' ببحیثیت نظام' ' کے تصور سے نا آشا، اوراسے ایک

"نذهب" سجهة تص (اور سجهة بين)."

تَشْكِيلِ فَقَد: \_طلوع اسلام الريل ١٩٨١ -ص-٢: \_ "ملكتين وجود مين آتى بين ممكتين ختم موجاتى بين سلطنتين قائم موتى ہیں، سلطنتیں فنا ہوجاتی ہیں۔ حکوشیں بنتی ہیں، حکوشیں ٹوٹتی ہیں۔ بیتاریخ کی گردش دولا بی ہے۔جوشروع ہے آج تک جاری وساری ہے۔ حکومتوں کے نفع بخش کارناموں کی یاد،ان کے ٹوٹ جانے کے بعد بھی لوگوں کے ذہن میں رہتی اور زبان پر آتی ہے۔اُن کے مظالم کارونا خودان کی موجودگی میں بھی رو یا جاتا ہے۔ان کے مرتب اور نا فذ کردہ قوانین بھی اپنی مدت العمرختم کرنے کے بعد صفحہء تاریخ سے مٹ جاتے ہیں۔ان کی جگہ دوسر ہے توانین لے لیتے ہیں۔اس تبدیلی میں پچھزیا دہ عرصہ نہیں لگتا کیونکہ زمانے کے نقاضے جلدی جلدی بدلتے رہتے ہیں کیکن کوئی حکومت جولکیریں مذہب کے نام سے تھینج دیتی ہان کی عمر بڑی دراز ہوتی ہے اور (اگروہ غلط تھیں تو)ان کی تباہ کاریوں کاسلسلہ بھی مدت مدید تک جاری رہتا ہے۔ بیاس لئے کہ ذہب کا تعلق انسان کے لطیف ترین جذبات ہے ہوتا ہے اوران کے پیدا کردہ نقوش مٹے مٹے بھی صدیاں لے لیتے ہیں۔۔قرآن مجیدنے اسسلسلہ محووثبات کے لئے ایک نئ طرح ڈالی۔اس نے کچھا قدار متعین کیں اور کچھاصول عطافر مائے جن کے متعلق کہدویا کہ: لاتبدیل لکلمتے۔ بیکھی تبدیل نہیں ہوسکیں گے۔لامبدل لکلمة عکومتیں آئیں اور جائیں۔ان کے آئین ووساتیر بدلتے رہیں لیکن ان ابدی اصول واقدار کوکوئی حکومت نہیں بدل سکے گی۔ان کا نام اسلام ہے۔اوران کےمطابق قائم کردہ نظام کا نام :۔''الدین''۔''الدین'' کے بیاصول واقدارغیرمتبدل رہیں گے،ان کے نفاذ کے طور طریق بدلتے جائیں گے۔جس حکومت کے ہاتھوں پرنظام قائم ہوگا،وہ اسلامی حکومت کہلائے گی۔اگر اسلامی حکومت موجود نہ ہوگی ،تو قرآنی اصول واقدار،قرآن کے صفحات میں محفوظ رہیں گے۔اوران کے نفاذ کے لئے جوطرق و اسالیب (سابقه) اسلامی حکومت نے وضع اور نافذ کئے تھان کی اسلامی حیثیت ختم ہوجائے گی۔ان کی حیثیت، مذہبی رسوم ومناسک کیرہ جائے گی۔ بیدہ قدرِ شترک ہوگی جس کے ساتھ تمک، یاجس کی طرف اپنے آپ کومنسوب کرنے سے، اتناہی ہوگا کہ اپنے آپ کومسلمان کہلانے والی قوم کانشخص باقی رہے گا۔ان رسوم ومناسک کوابدی اورغیر متبدل سمجھ لینانہیں کتاب اللہ کے ہم پلے قرار دینا ہوگا جوشرک ہے۔۔۔اسلامی حکومت جضور نبی اکرم ﷺ کے دورِ ہمایوں میں قائم ہوئی اور پچھ عرصہ بعد تک قائم رہی۔اس حکومت میں حكراني صرف كتاب الله كي تقى \_ كتاب الله كے احكام واصول واقداركو نافذكرنے كے لئے جوطريق اختيار كئے گئے متھ (جنہيں آپ جزئی قوانین شریعت کہہ لیجئے)،انہیں نەغیرمتبدل قرار دیا گیا تھا، ندانہیں علی حالہ قائم رکھا گیا۔ یہ وجیتھی کہ اُس دور میں کتاب الله کی حفاظت کا تو اس قدر اہتمام کیا گیالیکن ان جزئی قوانین کو نہ کہیں مرتب و مدون کیا گیا، نہ ان کی حفاظت کا کوئی انتظام کیا گیا۔ انہیں زمانے کے تقاضوں کے تحت بدلتے رہنا تھااس لئے انہیں منضبط کرنے کی ضرورت نہیں سمجھی گئی۔۔۔ یہ جوہم و کیھتے ہیں که احادیث رسول الله ﷺ یا عبیرخلافت ِراشده ٔ میں جاری کردہ احکام کا کوئی مجموعه اس زمانے میں ضبط تحریر میں نہیں لایا گیا، تواس کی وجہ ہی بیتھی۔جس چیز کوغیرمتبدل رہنا تھا (یعنی کتاب اللہ) اس کی نشروا شاعت اورنظم وضبط کا انہوں نے ایساا ہتمام کیا کہ (امام ا بن حزام من كول كے مطابق ) عهدِ فارو تي "ميں مملكت ميں قرآن مجيد ك قريب ايك لا كھ نسخ تھيلے ہوئے تھے ليكن أس دور كے بدلتے رہنے والے احکام کی ایک چی بھی کہیں نہیں ملتی۔۔۔اس کے بعد بنوا میہ کا دور آیا۔اس دورِ حکومت کا جونہایت بھیا نگ نقشہ تاریخ میں کھینچا گیا ہے،ہم سر دست اس کے متعلق کچھ نہیں کہنا چاہتے۔ہم اس کی صرف ایک خصوصیت کا ذکر کرنا ضروری سجھتے ہیں۔اوروہ یہ کہ نہوں نے بھی اپنے احکام حکومت کا کوئی ضابطہ مرتب نہیں کیا۔اور جب مرتب ہی نہیں کیا تواس کی حفاظت کا سوال بھی پیدا نہیں ہوا۔ آپ اُس دور میں نہ کسی خاص فقہی فدہب کا نشان دیکھیں گے، نہ فقہی توانین کے کسی مجموعہ کا تذکرہ ۔انہوں نے بھی قرآن ہی کی حفاظت کی اوراسی کو آگے پہنچایا۔ یہ وجہ ہے جواس دور میں نہامت میں فرقے پیدا ہوئے، نہ فرقہ وارانہ فقہیں وجود میں آئے ہیں۔۔۔اس کے بعد عباس دور ہمارے سامنے آتا ہے۔جو سابقہ ادوار سے بالکل ہٹا ہوا ہے۔ ان کی حکومت بھی اسلامی نہیں تھی۔ کیونکہ ملوکیت اوراسلام ایک دوسرے کی ضد ہیں جو یک جاہوہی نہیں سکتے۔

و و رِعتباسیّہ: لیکن اس دور میں مختلف قتم ہیں مرتب ہوئیں۔ان کی وجہ سے امت مختلف فرتوں میں ہٹ گئ ۔ تو حید نام تھا

ایک کتاب اللہ کی تحرانی کا ۔ جب اس کی تحرانی ندر ہی تو امت میں تو حید بھی ہاتی ندر ہی ۔ تو حید توایک طرف،امت کی وحدت بھی ہاتی نہر ہی ۔ وہ فنی ، شافعی ، خنی ، مالکی وغیرہ گروہوں میں ہٹ گئی۔ یہی وہ فرقہ بندی تھی جے اللہ تعالیٰ نے شرک قرار دیا تھا۔ جوں جوں بیہ دور آ کے بڑھتا گیا،امت کا انتشار، خلفشار،افتر اتن ،اختلاف بھی زیادہ ہوتا گیا۔اب امت کا کوئی فرو،صرف ''مسلم'' کے نام سے بہجانا نہیں جاتا تھا۔اسے بتانا پڑتا تھا کہ کون سامسلمان ۔ شیعہ ہٹی ،ابل وحدیث ،ابل وفقہ فنی ،مالکی ، خبلی (اور نہ جانے کتنی اور بہوتا گیا۔ اب امت کا کوئی فرو،صرف ''مسلم'' کے نام سے بہجانا نہیں جاتا تھا۔اسے بتانا پڑتا تھا کہ کون سامسلمان ۔ شیعہ ہٹی ،ابل وحدیث ،ابل وفقہ فنی ،مالکی ، خبلی (اور نہ جانے کتنی اور اضافی نسبیس جاتا تھا۔اسے بتانا پڑتا تھا کہ کون سامسلمان ۔ شیعہ ہٹی ،ابل وحدیث ،ابل وفقہ فنی ،مالکی ، خبلی (اور نہ جانے کتنی اور گئے ۔ اب نہی فتہوں کا نام اسلام ہے۔ اور ان کے پیروؤں کا نام مسلمان ۔ اور ذلام حکومت ملوکیت ۔ یعنی مسلمانوں کی زندگی اصول اور فروع ، دونوں کے اعتبار سے خلاف و اسلام ! ۔ یفقیمی ادکام چونکہ ذبانے کے بڑھتے اور بدلتے ہوئے تقاضوں کا ساتھ نہیں دے سے مسلمان کی کورلیا۔ یعنی قر آن کی طرف وہ گھر بھی نہیں آئی کی بہی صورت ہے۔ یعنی نظام حکومت ،ملوکیت یا سیکور ہے۔ اور اس میں خود کو نظام رائج کرلیا۔ یعنی قر آن کی طرف وہ گھر بھی نہیں آئی کی بہی صورت ہے۔ یعنی نظام حکومت ،ملوکیت یا سیکور ہے۔ اور اس بھر تھی نہیں کی حدیث کی نہ کی فقہ کے ادکام کارفر ما۔ قر آن کی معرف بیرہ گیا: ۔ ۔ ۔ ''کہ از یسین پڑھنے سے تیرام رنا آساں بوجا تا ہے )۔''

تشکیل فقہ کا زمانہ: ۔ تمام فقہ جات کی تھکیل کا زمانہ تقریبا ایک ہی ہے۔ اور بیوہ زمانہ ہے جب مرکزی حکومت کی واخلی فطری نوعیت (Nature) یعنی اس کے اوصاف و خواص میں عملی تبدیلی (Practical Change) ۔ خلافت سے ملوکیت میں، چونکہ مرکز سے قوانین کے اجراء اور ان پرامت کے متفقہ عمل کا سلسلہ ختم ہوگیا اور ملوکیت میں، چونکہ مرکز سے قوانین کے اجراء اور ان پرامت کے متفقہ عمل کا سلسلہ ختم ہوگیا اور ملوکیت آگئ، البذا، امت کے متفقہ عمل کا سلسلہ ہوگئے ۔ جس کا نتیجہ اللہ اللہ اللہ ہوگئے ۔ جس کا نتیجہ اللہ الگ اللہ موائے ۔ جس کا نتیجہ اللہ اللہ واللہ اللہ میں مقارب سے دنیاوی مدارس کے علیحدگی )، الگ الگ فقہ جات، فرقوں ، الگ نمازوں

ايريل 2015ء

اور الگ مساجد کی شکل میں سامنے آیا۔عبّاسی دور ہے قبل ، دستیاب تاریخُ (Available History) میں جمیں کسی الگ فقہ، فرقہ،الگ نمازیاالگ مسجد کانشان نہیں ملتا۔۔دور امیریس (تاریخ کے بیانات کےمطابق) ہزار خامیوں کے باوجود جملکت کے حکام ہی اپنے اپنے علاقے میں نمازوں کی امامت کرایا کرتے تھے حتی کہ امت نے ، ججائے بن یوسف (جے تاریخ نے کسی اچھے حاکم اور انسان کے طور پر پیش نہیں کیا) کی امامت میں ،ایک ہی مسجد میں ،بل کرنمازیں اداکیں اوراس نے بھی ایک ہی مسجد کواپنی سیاسی سرگرمیوں کا مرکز بنایا فقد جعفر پیکے نام سے ظاہر ہے کہ شیعہ حضرات کی فقہ حضرت امام جعفر صادق نے مرتب فرمائی تھی ۔ ان کا زمانہ بھی وہی ہے۔ان سے پہلے شیعہ حضرات کے پانچ ائمہ حضرات گزر چکے تھے مگران میں سے نہ کسی نے کوئی الگ فقہ مرتب کی ، نہ الگ فرقہ قائم ہوا، ندان کی نماز الگ ہوئی اور نہ ہی ان کی کوئی الگ مسجد تعمیر کی گئے۔اس بارے میں نظریہ و تاری (خلافت سے ملوکیت) کے تحت بھی وضاحت کی جا چکی ہے، جے ایک بار پھر ملاحظ فرم الیاجائے (مؤلف)۔

اسلامی حکومت: بطلوع اسلام جنوری ۱۹۸۱ء ص۔ ۱۱۔ ''جو حکومت قرآن کریم کے مطابق قائم ہوگی اوراس کے قوانین و احکام بھی اس کےمطابق ہول گے،اسے اسلامی حکومت کہا جائے گا۔ جواس معیار پر پوری نہیں اترے گی،وہ غیر اسلامی ہوگی،خواہ كينےوالے اسے لا كھاسلامى كہيں ليكن قرآن كريم كى صورت يہ ہے كماس ميں ( بجز چندا حكام ) ايسے اصول ديے گئے ہيں جوزندگى کے تمام گوشوں کومحیط ہیں۔ بیاصول ابدی اورغیر متبدل ہیں۔اسلامی مملکت ،ان اصولوں کی حدود کے اندر رہتے ہوئے ،انہیں بروئے کار لانے کے طریق، امت کے مشورہ سے خود وضع کرے گی۔ بیاصول اور حدود ہمیشہ غیرمتبدل رہیں گے،کیکن انہیں بروئے کار لانے کے لئے جوجزئی احکام وضع کئے جائیں گے، وہ زمانے کے نقاضوں کے مطابق بدلتے رہیں گے۔(علامہ اقبالؓ کی اصطلاح کے مطابق) ثبات وتغیر کے اس حسین امتزاج ہے، اسلام، ابدا لآباد تک ایک زندہ نظام زندگی کی صورت میں رواں دواں رہے گا۔ حضور نبی اکرم ﷺ ، والذین معهٔ ۔ ۔ (صحابہ کہار" ) نے اسی اسلام کوعملاً قائم کیا تھا۔اُس دور میں ابدی اورغیر متبدل صرف کتاب اللہ کی قائم کردہ حدود کو سمجھا جاتا تھا۔ مملکت کے وضع کردہ جزئی قوانین واحکام قابل تغیروتبدل ہوتے تھے۔

ملوكيت كاكروار: \_ بيظام كي عرصة تك قائم رباداس كے بعد ملوكيت آئى ملوكيت سے مراد بالي حكومت، جوقر آن کے منشاء کے مطابق ،امت کے مشورہ سے قائم نہ ہو، بلکہ بر ورشمشیر مسلط کی جائے۔ظاہر ہے کہاس حکومت کو اسلام سے پھے واسط نہیں تھاجس کی بنیاد ہی غیر اسلامی ہو،وہ حکومت اسلامی کیسے کہلاسکتی ہے۔اور اس کے وضع کردہ احکام اسلامی شریعت کیسے قرار یا سکتے ہیں۔ پیمسلمانوں کی حکومت بھی اوراس کے قوانین واحکام سیکولر۔اس وقت سے آج تک، ہماری (مسلمانوں کی )حکومتوں کی یہی کیفیت چلی آربی ہے۔اُن سلاطین نے امور مملکت اپنے ہاتھ میں رکھ لئے تھے،اورافراد کی تجی زندگی کے متعلق امور کوعلاء کی تحویل میں دے دیا تھا۔اس کے لئے اس زمانے کے ماہرین توانین نے پچھوانین مرتب کئے۔انہیں فقہی قوانین کہاجا تا ہے۔ان میں سے حکومت جن توانین کومفیدِمطلب مجھتی ، بطور قانون مملکت نافذ کر دیتی ، اور یوں اینے آپ کو، یا دوسروں کوفریب میں مبتلا کر دیتی کہوہ اسلامی ہے۔ان فقہی توانین کی کیفیت پیتھی کہ:۔(۱) مختلف فقہاء نے اپنی اپنی تقہیں الگ الگ مرتب کی تھیں۔تعداد کے لحاظ سے تو پیر بکشرت تھیں لیکن ان میں سے اس وقت صرف چند ایک مشہور اور مروّج ہیں۔شیعوں کی فقہ جعفری اور سنیوں کی حنفی، شافعی الکی صنبل نتیب نتیکا اپنی مال کی ساتھ کی متعلقہ میں متعلقہ میں درجہ فقران انہیں میں کا میں متعلقہ میں مت

شافعی، مالکی جنبلی فقد۔ ہر فقد کا ماننے والا، ایک الگ فرقہ سے متعلق ہوتا ہے۔'' (۳)۔ص۔۱۳۔''جن فقہاء نے انہیں مرتب کیا تھا، وہ ہزار متقی اور پر ہیز گارسہی کمیکن میر بہر حال دور ملوکیت میں وضع ہوئے تھے،اس لئے ملوکیت کی پیدا کردہ فضا سے ان فقہاء کا

عادہ ہزار کی اور پر بیر ہور ہیں ہیں ہیں ہیں اور پر بیان میں ہوئے ہیں ہوتا ہے ہوتا ہے۔ اس سے ویٹ کی پیدا روہ مصاب ان سہا ہوتا (شعوری نہ ہمی ،غیر شعوری طور پر) متاثر ہوجانا فطری امرتھا۔ای فضا کا اثر تھا کہ بید حضرات عقیدہ کی روسے ، بزورشمشیر حاصل کردہ میں فی ان اس کے خاطع ایران مقال میں متنظم کی اس میں ہمیں کئی ان الدیم الطوں میں از انہوں کی اور سے نہ اس انہوں

موروثی بادشاہت کوقاطع اسلام قراردیتے تھے۔لیکن ان میں سے کسی نے ان سلاطین سے ایسانہیں کہا۔ نہ صرف یہ کہ انہوں نے ان بادشاہوں کوخلاف اسلام قرار نہیں دیا۔۔۔ یہ محراب ومنبر سے ان کے حق میں ۔ ایدہ اللہ بنصرہ ۔ اور خلد اللہ ملکئ۔ (خدااس مملکت کواپنی تائید ونصرت سے مستکم رکھے) کی دعا تیں مانگتے رہے۔ (۳۰)۔ تیسری بات یہ کفتہی قوانین بہر حال انسانوں کے مرتب

کردہ تھے۔وہ اُس زمانے کے تقاضوں کو،جس میں وہ مرتب ہوئے تھے، پورا کرتے ہوں، تو ہوں الیکن وہ ہمیشہ کے لئے غیر متبدل تو نز

نہیں رہ سکتے تھے۔ابدی اورغیرمتبدل توصرف قوانین خداوندی ہو سکتے ہیں۔انسانی قوانین کوکسی ایسی صفت سے متصف کردینا جو قوانین خداوندی کے لیے مختص ہو، شرک ہے۔لہذا، بیقوانین وقتی تھے اور قابل تغیر و تبدل۔ خودائمہ وفقہ جنہوں نے انہیں مرتب کیا شرق نہیں رہ ای سمجھ سنتھ میں ایسائر نہ میں اور عظم رہ نہ تعمام کی بیر فریس تو تا میں سرسم متعلق خوال انہیں مرتب

تھا،، انہیں ایسائی بیجھتے تھے۔۔ان ائمہ وفقہ میں، امام اعظم ابوصنیف گااسم گرامی سر فہرست آتا ہے۔۔ان کے متعلق، خطیب بغدادی نے اپنی تاریخ میں کھا ہے:۔امام زفرفر ماتے ہیں کہ ہم امام ابوصنیف کے یاس آیا کرتے تھے۔جو پھھام صاحب فرماتے ہم اسے لکھ

لیا کرتے تھے۔ایک دن امام صاحب نے (امام) ابو یوسف سے فرمایا کہ یعقوب! تیراناس ہو۔جو پچھتو مجھ سے سنتا ہے،سب کاسب

نہ لکھ لیا کر۔ آج میری رائے کچھ ہوتی ہے اور کل میں اسے چھوڑ دیتا ہوں۔ ابوقیم کہتے ہیں کہ میں نے ابوحنیفہ گوابو بوسف سے میہ فرماتے ہوئے سنا کہ مجھ سے کوئی مسئل قبل نہ کرو، کیونکہ بخدا مجھے خبر نہیں کہ میں اپنے اجتہا دمیں خطاکار ہوں یامصیب۔ (تاریخ خطیب

فرمانے ہوئے سنا کہ جھسے توی مسکد س ند کرو، کیونکہ بحد ابھے ہر ہیں کہ بین اپنے اجتہاد میں خطا کار ہول یا مصیب ۔( تاری خطیب بغدادی۔جلد ۱۲ ے۔ ۳۵۲ )۔۔۔ بیتھی ان قوانین کی حیثیت،خودائمہءفقہ کے نز دیک کیکن ان کے بعد،ان کے معتقدین نے بیہ

عقیدہ وضع کرلیا کہ بیتوانین ابدی اورغیرمتبدل ہیں۔اورانہی کواسلامی شریعت سمجھا جائے گا۔گزشتہ ہزارسال سے مسلمانوں کی جو سلطنتہ جا ہیں ہے تھا۔ یہ سلیڈ تھیں جب میں مریک سرمتعلقہ سے سرتہ ندین دیں تیت شخص سے ا

سلطنتیں چلی آرہی تھیں، وہ سیکو اسٹیٹس تھیں جن میں امورِ مملکت کے متعلق حکومت کے قوانین نافذ ہوتے تھے اور تخصی امور کے سلسلہ میں فقہی قوانین ۔ (آج بھی ان سلطنتوں کی عام طور پریہی حالت ہے)۔''

احادیث، فقد اور نظام حکومت: ۔ پرویز صاحب ہماری کتب فقد میں ''نماز روزہ'' کے احکامات کی تفصیلات کی کثرت اور ''عیاد نظام حکومت: ۔ پرویز صاحب ہماری کتب فقد میں ''نماز روزہ '' کے احکامات کی بہت کم بلکہ ناکا فی تفصیلات کی موجودگی کی وجو بات بتاتے ہیں کہ: ''سوچئے کہ نماز اور روزہ سے متعلق احکام میں سنت رسول اللہ بیٹ کی مطابعت کے بارے میں اس قدر شدت اور عدل اور قال کے احکام کے سلسلہ میں سنت رسول اللہ بیٹ سے ایسی ہے اعتمالی اور سے بالے کی سے ایسی ہے وائی ہے کہ بیدا حکام اُس زمانے میں مدون ہوئے تھے جب نہ ہا اور حکومت میں میں ویت پیدا ہو چکی تھی ،جس کی روسے نماز روزہ ، فد جب کے دائرے میں آئے تھے اور عدل اور قال حکومت کے حمیاء اقتدار میں ۔ لبی گئی۔ اور فظام حکومت کو مملکت کے حیاء اقتدار میں ۔ لبی بین برتی گئی۔ اور فظام حکومت کو مملکت

کے حوالے کردیا گیا۔اسلامی مملکت میں ایسانہیں ہوگا۔اس میں قرآن کے تمام مجمل احکام کی تفصیلات ،مملکت متعین کرے گی۔''
(حضور کریم ﷺ کی ساری زندگی پاک کااوّل و آخر مقصدایک قرآنی حکومت کا قیام تھا اورانہوں ﷺ نے عملاً ایسا کر کے دکھایا۔ ہمیں اصادیث وسنن اور فقہ کے ذخائر میں نظام حکومت کے بارے میں بہت زیادہ مواد ملنا چاہیئے تھاجس سے ہم آج فائدہ اُٹھاتے لیکن برقتمی سے ان ذخائر میں ہمیں ایسی تفصیلات بہت کم ملتی ہیں۔ بیدو رِ ملوکیت کی''مہر بانی'' ہے )۔

(جاری ہے)

## قرآن علیم کے طالب علموں کے لیے خوشخری

علامہ غلام احمد پرویز کے سات سوسے زا کدوروی قرآنی پر پی تغییری سلسلہ کے تحت بنر م طلوع اسلام لا ہوری طرف سے مندرجہ ذیل تغییری کتب کی اشاعت الگ الگ جلدوں میں ہوچکی ہے۔ بیجلدیں 30/8 ×20 کے بنے سے سائز کے بہترین کا غذرپر خوبصورت طباعت اور مضبوط جلد بندی کے ساتھ وستیاب ہیں۔ جن کی تفصیل درج ذیل ہے۔

| نيابربي | صفحات | موره نمبر              | نام كتاب                                   | ثيابرب | صفحات | سورهنبر | نام كتاب                       |
|---------|-------|------------------------|--------------------------------------------|--------|-------|---------|--------------------------------|
| 400/-   | 454   | (26)                   | سورة الشعرآ ء                              | 200/-  | 240   | (1)     | سوره القالخير                  |
| 300/-   | 280   | (27)                   | سورة النمل                                 | 110/-  | 240   | (1)     | سوره الڤانتحه (سثو ڈنٹ ایڈیشن) |
| 350/-   | 334   | (28)                   | سوره القصص                                 | 400/-  | 500   | (2)     | سورة البقره (اول)              |
| 350/-   | 388   | (29)                   | سوره محكبوت                                | 400/-  | 538   | (2)     | سورة البقره ( دوم )            |
| 400/-   | 444   | (30,31,32)             | سوره روم ُلقمان السجده                     | 400/-  | 500   | (2)     | سورة البقره (سوم)              |
| 400/-   | 570   | (33,34,35)             | سوره احزاب سبا وقاطر                       | 700/-  | 870   | (4)     | سورة النساء                    |
| 150/-   | 164   | (36)                   | سوره يلين                                  | 300/-  | 334   | (16)    | سوره النحل                     |
| 400/-   | 450   | (37,38,39)             | سوره الصفيت ص زمر                          |        | 396   | (17)    | سوره بنی اسرائیل               |
| 550/-   | 624   | (40,41,42)             | سورة مومن فم تتجده سوره شوري               | 400/-  | 532   | (18-19) | سورة الكبف وسوره مريم          |
| 500/-   | 520   | (43-44-45<br>46-47)    | سورة زخرف دخان جاثيه ٔ احقاف محرّ          | 350/-  | 416   | (20)    | سوره طله                       |
| 500/-   | 550   | (48-49-50<br>51-52-53) | سورة الفتح الحجرات ف الذاريات الطّور البخم | 300/-  | 336   | (21)    | سورة الاعيآء                   |
| 400/-   | 384   | (54-55<br>56-57)       | سورة القمز الرحمان واقعة الحديد            | 350/-  | 380   | (22)    | سورة الحج                      |
| 400/-   | 544   |                        | 29وال پاره (تمل)                           | 400/-  | 408   | (23)    | سورة المؤمنون                  |
| 400/-   | 624   |                        | 30وال ياره (تمل)                           | 350/-  | 264   | (24)    | سورة الثور                     |
| 1000/-  | 800   |                        | شرح جاويدنامه                              | 350/-  | 389   | (25)    | سورة الفرقان                   |

ملنے کا پیتہ: اوارہ طلوع سلام (رجٹر ڈ) کا 25/B کلبرگ 2 کا ہور فون ٹمبر: 4546 454-42-92+ برم ہائے طلوع اسلام اور تا جرحضرات کوان ہدیوں پرتا جراندرعایت دی جائے گی۔ ڈاکٹر چھ اس کے علاوہ ہوگا۔

خواجهاز ہرعباس فاضل درسِ نظا می azureabbas@hotmail.com www.azharabbas.com

# دین کاایک اہم گوشہ

الله تبارک و تعالی عزاسمہ کامقام اتنا بلنداوراس کا مرتبہ اس درجہ عالی و معالم ہے کہ وہ خودا ہے بندوں سے براوراست کوئی معالمہ یا تعلق نہیں رکھتا۔ بلکہ وہ انسانیت سے تعلق ورابطہ رکھنے کے لئے اپنے انبیاء کرام کو درمیان میں ڈالٹا ہے اور پھران کے ذریعے معالمہ طے کرتا ہے۔ وہ نہ براو راست کلام کرتا ہے اور نہ براو راست اپنی اطاعت کراتا ہے۔ سورۃ البقرہ میں ارشاد عالی ہے۔ و قال الّذِینی کَلا یَعْمَلُمُونَ کَوْ لَا یُکیِّلُمُنَا اللهُ اَوْ تَاْتِیْنَا ایّنَّ کَذٰلِک قالَ الّذِینی مِن قَبْلِهِمْ مِنْ فَبْلِهِمْ مِنْفَلَ قَوْلِهِمْ تَشَابَهِمْ قُلُو بُهُمْ (118) کر ترجمہ) اور جولوگ علم نہیں رکھتے وہ کہتے ہیں کہ اللہ ہم ہے ہم کلام کیوں نہیں ہوتا، یا ہمارے پاس کوئی نشانی کیوں نہیں آتی۔ ای طرح جولوگ ان سے پہلے گزرے ہیں انہوں نے بھی ان ہی کی طرح کی بات کہی۔ ان سب کے دل ایک جیسے ہوگئے ہیں۔

اِن ناواقف لوگوں کا پہلامطالبہ پہ تھا کہ جمھے ہے ہو ہوئی کرتے ہیں کہ اللہ اُن سے ہم کلام ہوتا ہے۔ اگر ایسا ہے تو اللہ نے ان ہی کو ہمارے اندرہم کلامی کے لیے کیوں نتخب کیا ہے۔ آخرہم جو قریش ہیں اور اثر واقتدار میں جمہ ہے۔ باندمقام رکھتے ہیں۔ اللہ ہم سے ہم کلام کیوں نہیں ہوتا۔ ان کے اس مطالبہ کا جواب سورۃ الشوری میں بید یا گیا کہ کی انسان کی بیشان نہیں ہے کہ اللہ اس سے کہ اللہ اس سے ہمارہ کی انسان کی بیشان نہیں ہے کہ اللہ اس سے کلام کرے۔ ایک اور مقام پر ارشاد ہوتا ہے الله اُن اُن کہ کہ گئے گئے گئے ہوئی کے بہر کس ونا کس اس عظیم مرتبہ کا اللہ ہم ہوتی ہے کہ اللہ لتعالی اس سے کلام کرے۔ ایک اور مقام پر ارشاد ہوتا ہے اُلله اُن اُن کھی کہ کہ گئے گئے ہوئی کے بھی کہ سے اس کرتا ہے، ہر کس ونا کس اس عظیم مرتبہ کا اللہ خوب جانتا ہے اس موقع کو کہ جہاں بھیجے اپنے پیغام لیکن یہاں خاص طور پر اس مطالبہ کا جواب نہیں و یا اس کی وجہ یہ معلوم ہوتی ہے کہ بیاعتراض ہی بڑا گتا خانہ تھا ابس صرف اتنا فرماد یا کہ گذا لملے قال الّذِیشی مین قبُلے کھی گئے لیے گئے اُللہ کھی کہ کہ بیا میں کہ وہ بیات کہ کا لم کو کہ بیات کہ کا خوب ہو تھی کہ کہ ہوئی ہوئی کے بیان خاص کہ وہ اور نوذ واللہ علی کہ بیات کہ بیات کہ ہوئی ہوئی ہوئی کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کا تو میں کہ وہ اور نوذ واللہ علی کہ ہوئی ہوئی اس کر می کو انسان کی ذبنیت پر ایسا تبھرہ کیا ہے جو آئے تک درست ہے۔ بھلا قرآن کریم کا تبھرہ ہواور نوذ واللہ علی مالی میں جو ایس کرنے کے سب چوردرواز سے ہیں اور اس کہ گئی گئیر۔ ماصل کرنے کے سب چوردرواز سے ہیں اور اس کہ گئی گئیر۔

لیکن بد بات ظاہر ہے کہ ہر نبی کی ایک طبعی زندگی ہوتی تھی اور انسانیت کے ایک مرحلہ پر انبیاء کر املیم السلام کی آمد کا سلسلہ بھی

ختم ہونا تھا۔حضور کی ذاتِ مبارکہ پر نبوت کا سلسلختم ہوا۔ نبی کی موجود گی میں اللہ تعالیٰ کا انسانیت سے رابطہ نبی کے ذریعہ ہوتا تھا۔

نبوت وہ بلند مقام تھا جو انسانیت کا اللہ تعالیٰ سے رابطہ قائم رکھتا تھا۔ ختم نبوت کے بعد اب اللہ تعالیٰ سے انسانیت کا رابطہ اس کی وتی کے ذریعے قائم ہوتا ہے۔ وجی اللہ کے ذریعہ بی اللہ تعالیٰ سے ہم کلامی کا شرف حاصل ہوتا ہے اور اس کی اطاعت ہوتی ہوتی ہے۔ آپ قر آنِ کریم کی تلاوت فرما تھیں۔ اللہ تعالیٰ سے آپ کا رابطہ قائم ہوجاتا ہے۔ آپ اس کی تلاوت ختم کردیں آپ کا ہم کلامی کا سلسلہ مقطع ہوجاتا ہے۔ البتہ اگر آپ بھی اس کا نظام قائم کرلیں اور اس نظام کے اندر آپ زندگی بسرکریں تو اللہ تعالیٰ سے آپ کا رابطہ دن سے رات تک، اور رات سے دن تک، مسلسل چوہیں گھنٹہ قائم رہتا ہے۔ اس رابطہ کو مسلسل قائم رکھنے اور مسلسل اللہ کی اطاعت کرنے کی غرض سے حضور نے قر آنِ کریم کا نظام قائم کیا تھا۔ یہ نظام آسانی سے قائم نہیں ہوگیا تھا۔ اس نظام کو قائم کرنے کے لئے حضور سے بی بی کی گو بیا تی 28 دفا گی لڑا ئیاں لڑنی پڑی تھیں کیونکہ اس نظام کا قائم کرنا حضور "پر فرض تھا (4:65،5:48) اور اس فریعنہ کی ذمہ داری حضور سے ادافر مائی۔

اسلای ریاست قائم کر کے حضور کے اپنے فرائض سے تباوز نہیں فرمایا تھا۔ حضور کی موجود گی ہیں پے نظام دس لا کھ مربع میل پروسیع تھا۔ حضور کے اپنے دور ہیں مقامی حکام مقرر فرمادیے تھے (188 ء) اور اولوالا مربھی مقامی حکام تھے (4:59) ارشاد باری تعالی ہے گائے گا الّذِی آمنُو آ اَطِیہ تحوا اللّہ ہو آطیہ تحوا اللّہ ہو آ اللّہ سُول کو اُولی الْاَ مُسِول کے اُولی اللّہ میں اس بات پراتفاق واجماع ہے کہ کرواور اللہ کے رسول کی اطاعت کرواور اللہ کے رسول کی اطاعت کرو ہارے علماء کرام کا بھی اس بات پراتفاق واجماع ہے کہ اولوالا مرکی اطاعت ای طرح لازی ہے جس طرح رسول کی اطاعت رسول کے ذریعہ وتی ہے۔ جس طرح اللہ کی اطاعت رسول کے ذریعہ وتی تھی ، ای طرح رسول کی اطاعت اولوالا مرکے ذریعہ ہوتی ہے۔ ای طرح اگر کی خص سے نظمی یا کوئی لغزش ہوجائے تو اس کی معافی براہِ راست اللہ تعالیٰ سے طلب نہیں ہو بو گئی اس کے لیے ضرور می ہو دہا کا رشخص اپنی خطا کی رسول (اور اس کے بعد اس کے بوائشین ) سے تلافی کرائے ،خود اللہ تک براہِ راست وہ نہیں بہنچ سکتا (4:64) ۔ اس طرح اللہ تعالیٰ تک شکایت بھی رسول کی معرفت ہو بوکتی تھی رسول کی معرفت ہو بھی تھیں (2:65) ۔ دعا تھی بھی اسلامی نظام کی معرفت پوری ہوتی تھیں (2:65) ۔ دما تھی بھی اسلامی نظام کی معرفت پوری ہوتی تھیں (2:65) ۔ دعا تھی بھی اسلامی نظام کی معرفت پوری ہوتی تھیں (2:65) ۔ دعا تھی بھی اسلامی نظام کی معرفت پوری ہوتی تھیں (2:65) ۔ دعا تھی جو مالی اسلامی نظام کی معرفت پوری ہوتی تھیں (2:65) ۔ دعا تھی جو مالی اسلامی نظام کی معرفت پوری ہوتی تھیں (2:65) ۔ دعا تھی جو میں اسلامی نظام کی معرفت پوری ہوتی تھیں (2:65) ۔ دعا تھی ہو کی اسلامی نظام کی معرفت پوری ہوتی تھیں اسلامی نظام کی معرفت پوری ہوتی تھیں ہوگی تھیں ہوگی تھیں ہوتی تھیں

 تعالی کی طرف سے کرتا ہے کہ اسلامی نظام کو قرض دو۔ اللہ تعالی نے مونین کی جان اور ان کا مال جو خریدا ہے وہ بھی اسلامی نظام ہی خرید تا ہے۔ ریکوئی ذہنی معاہدہ نہیں تھا۔ یہ ذہنی معاہدہ صرف فد ہب میں ہوتا ہے۔ دین میں بیم کمی پروگرام ہوتا ہے اور اسلامی نظام مونین کی جان و مال خرید کے ، ان کواسی و نیامیں جنت کی زندگی فراہم کرتا ہے۔ اللہ تعالی جو وعدے کرتا ہے۔ وہ بھی خود پور نے ہیں کرتا بلکہ انسانوں کے ذریعے ہی ، اس نظام کی معرفت پورے کراتا ہے (36:47،11:6)

یہاں تک بے بات تحریر کی گئی ہے کہ اللہ تعالی براہِ راست انسانوں سے معاملہ طے نہیں کرتا اور نہ ہی اس کی اطاعت براہِ راست ہوسکتی ہے کیونکہ وہ کوئی محسوس جسم نہیں رکھتا۔ اس کی اطاعت اس کی وہی کی رُوسے کی جاتی ہے جو اس کا نبی لے کر آتا تھا چونکہ اس کی اطاعت براہِ راست نہیں ہوسکتی تھی نہ ہوسکتی ہے ، اس لیے ہر نبی ایک ایسا نظام قائم کرتا تھا جو وہی الٰہی پر قائم ہوتا تھا اور جس نظام کی معرفت اللہ کی اطاعت ہوتی تھی۔ حضور ہے بھی ایسا نظام قائم فرمایا ، جس کی اطاعت اللہ کی اطاعت کے متر اوف تھی۔ اس کے متعلق حضور نے فرمایا تھا کہ وہ نظام اس درجہ چمکدارتھا کہ لیلھا و نہا رہا تھی تاریک ہوتی ہیں۔ اس کے برخلاف ہمارے دن بھی اس درجہ تاریک ہیں جس طرح ہماری را تیں تاریک ہوتی ہیں۔

یہ بات تحریر کرتے ہوئے دل خون کے آنسوروتا کہ آج اس وسیج وعریض زمین پرایک گربھی جگہ ایی نہیں ہے کہ جس پراللہ کی
اطاعت ہورہی ہو۔ساری د نیااللہ کی اطاعت سے محروم ہے۔ہم مسلمانوں نے پرستش کواطاعتِ اللی قرارد سے کرخود کو بھی فریب د یا
اور دوسری قوموں کو بھی اس نظام کے برکات و ثمرات سے محروم رکھا ہے۔اس وقت بالکل وہ دور ہے جیساحضور پھے کا ابتدائی دور بدر
کے وقت تھا اور حضور انے دعا فرمائی تھی کہ اگر یہ چند صحابہ اس جنگ میں فتحیاب نہیں ہوئے تو پھر مدت مدید اور عرصۂ طویل تک کوئی شخص
اللہ کی اطاعت نہیں کر سکے گا۔ ہمارے اس موجودہ دور میں صرف تحریک طلوع اسلام ہی دین کی داعی ہے۔اس تحریک کے علاوہ کوئی
ایک جماعت یا کوئی ایک فروجی دین کا داعی نہیں ہے۔اگر خدا تکر دہ یہ تحریک ناکام ہوئی تو پھر آئندہ مدتوں تک کوئی بھی دین کی دعوت
لیک جماعت یا کوئی ایک فروجی دین کا داعی نہیں ہے۔اگر خدا تکر دہ یہ تحریک ناکام ہوئی تو پھر آئندہ مدتوں تک کوئی بھی دین کی دعوت

یہ سوال چاروں طرف سے اُٹھایا جا تا ہے کہ جب حضور ؓنے دین کا نظام قائم فرمادیا تھا جودس لا کھم لیع زمین پر مشتمل تھا اور خلافت راشدہ کے دور میں بینظام وسیع ہوکر بتیں 32 لا کھم لیع میل پر قائم تھا اور اس نظام نے اپنے نتائج بھی بہت اچھے دکھائے تو بینظام منقرض کیوں ہوا اور اس کے انقراض کے بعد بینظام دوبارہ قائم کیوں نہیں ہوا۔ جب تک ان دوسوالوں کا جواب سامنے نہیں آتا، اور ان موانعات کی نشاندہی نہیں کی جاتی ،اس وقت تک بینظام دوبارہ قائم نہیں ہوسکتا۔

ید دونوں سوال وزن رکھتے ہیں اور ہمار سے نز دیک بھی ان کا جواب دینا ضروری ہے۔ جہاں تک اسلامی نظام کے منقرض ہونے کاتعلق ہے اس کا اصل سبب وہ وسیعے وعریض فتو حات ہیں جو بہت تیزی ہے عمل میں آئیں۔ بیر حضور کے دور میں جو حضرات مدینہ میں یا اس کے قرب وجوار میں رہتے تھے ان میں حضور کے مستقل اقدار کا تصور اس طرح ذہن نشین کرایا کہ وہ توعلیٰ وجہ البصیرت ایمان پر پختہ ہو گئے تھے۔عرب کے دور دراز علاقوں میں اور دیگر فتح کردہ علاقوں میں اسلام کے نظریات دلوں میں جاگزیں نہیں ہوئے تھے۔خصوصاً ایران کی آبادی اسلام سے برگشتہ ہی رہی۔ہم اس موجودہ دور کے ایران کی بات نہیں کررہے ہیں۔آج کے ایرانی ہمارے بھائی ہیں اور اسلام پرکار بند ہیں۔ہم فتح ایران کے دور کی بات کررہے ہیں۔اس دور میں ایرانی عربوں سے سخت نفرت کرتے تھے اور بیات شاہنام فردوی سے خوب واضح ہے۔شاہنامہ میں کھا ہے۔

رَشِيرِ شَرِ خوردن و سوسار عرب را بجائے رسید است کار کہ تاج کیاں راکند آرزو تفو بر تو اے چرخ گرداں تفو

مسلمانوں نے جوملک بھی فتح کیااس ملک کے لوگوں نے اپنی زبان ترک کر کے عربی زبان کو اختیار کرلیا۔ان مفتو حہ علاقوں میں سے کسی ملک کے لوگوں کی زبان عمر بی زبان نہیں تھی لیکن جب مسلمانوں نے ان علاقوں کو فتح کیا تو افریقہ کا سارا شالی حصہ مصر سے کے کرم اکش تک ،سب نے عربی زبان اختیار کرلی لیکن ایرانیوں نے عربی زبان اختیار نہیں ہوئے سلمان نہیں ہوئے سے ۔اس پر مزید تباہی ہے ہوئی کہ مسلمانوں میں ملوکیت غالب آگئی۔بنوامیداور بنوعباس کی سلطنتیں قائم ہوگئیں۔ یہ بات بالکل ظاہر اور عیاں ہے کہ ملوکیت کے بعددین کا قیام ہی ناممکن ہے۔ دین قائم ہی نہیں رہ سکتا اور اس دین کا مذہب میں تبدیل ہونا بھی ایک منطق نتیجہ تھا۔ چنا نچے یہی ہوا کہ بنوعباس کے دور میں دین مذہب میں پوری طور پر تبدیل ہوگیا۔

دوسراسوال بیہ ہے کہ جب ساری اُمتِ مسلمہ کا اس بات پراجماع ہے کہ قامتِ دین فرض ہے اوراس کی فرضیت سے انکار کرنا کفر ہے

تو خلافتِ راشدہ کے بعد ہے آج تک کی جگہ تھی دین قائم کیوں نہیں ہوااور صرف تحریک طوع اسلام کوبی اس تصور کی توفیق کیے ہوگی۔

حضور آنے اپنے دورمبارک میں دین کا نظام قائم کیا۔ بید بین الہی جس کو حضور گاور صحابۂ کرام شنے بڑی محنت شاقد کے بعد عملاً عرب

شریف میں قائم فرمایا تھا۔ اس دین کی اطاعت اللہ ورسول کی اطاعت تھی۔ بیضور گی کوئی ذاتی یا پرائیویٹ اطاعت نہیں تھی (3:79)

بلکہ بیاان کے سربراو مملکت ہونے کی حیثیت سے اطاعت تھی کیونکہ قر آن کریم نے توشخصیات کا دور بی ختم کر کے نظام اور اداروں کے

دور کا آغاز کیا تھا۔ ہمارے فقہائے کرام کی بنیا دی غلطی بیہ ہے کہ انہوں نے رسول کی اس اطاعت کوئی ذاتہ قر اردے دیا۔ حالا تکہ حضور گی اطاعت مرادف قر اردیا جاتا تھا۔ بیاطاعت صرف معروف

کے اپنے دور میں بھی مقامی حکام (اولولامر) کی اطاعت کو حضور گی اطاعت کے مرادف قر اردیا جاتا تھا۔ بیاطاعت صرف معروف
میں ہوتی تھی (12:60) معروف کے علاوہ آپ کے مقرر کر دہ مقامی حکام کی اطاعت ضروری نہیں تھی ۔حضور گی اطاعت اور میش کو کہ دور میں تو کے محضور گی اطاعت کرنے میں کوئی دفت پیش نہیں آسکتی تھی کیونکہ حضور گی اطاعت ضروری نہیں تھی ۔حضور گی اطاعت قیامت تک کس حضور گی اطاعت کر نے میں کوئی دفت پیش نہیں آسکتی تھی کیونکہ حضور گی اطاعت کے بعد حضور گی اطاعت قیامت تک کس خور آاس تھم کی اطاعت ہوگئی۔ جو بات قابل غور اور بحث طلب تھی وہ بیتھی کہ حضور کے انتقال کے بعد حضور گی اطاعت قیامت تک کس

طرح سرانجام دی جائے۔ ہمارے علائے کرام نے حضورگی اس اطاعت کوان کی ذاتی اطاعت قرار دے کراس اطاعت کوروایات کی طرف منتقل کردیا اور رسول اللہ کا جائشین ، روایات قرار دے دی گئیں اور اس طرح اقامتِ دین کا امکان ساری عمر کے لئے ختم ہوگیا۔
تحریک طلوع اسلام اس معاملہ میں بڑی خوش بخت ہے کہ اس تحریک نے قرآن کریم کی تعلیم کے مطابق ، اس اطاعت کو حضور کے انتقال کے بعد اس زندہ اتھارٹی کی طرف منتقل کیا ہے جواس نظام کو جاری رکھتی ہے۔ اس تحریک نے اس اطاعت کورسول اللہ کے بعد حضرت ابو بکر صدیق پی کے مرادف تھی تحریک طلوع اسلام کے حضرت ابو بکر صدیق پی کی طرف منتقل کیا اور اس طرح حضرت ابو بکر گیا۔ اس نظریہ کے مطابق اگر اسلامی نظام قائم نہیں ہے تو مسلمان اس عقیدہ کے مطابق اقامت و بین ایک لازمی اور لابدی فریضہ بن گیا۔ اس نظریہ کے مطابق اگر اسلامی نظام قائم نہیں ہے تو مسلمان عبادت اللی سے بالکل محروم ہوجاتے ہیں۔ ہماری پیشوائیت چونکہ روایات کے ذریعے اطاعت رسول کرتی ہے تو اُسے دین کے قیام کی ضرورت ہی باقی نہیں رہتی ۔ یہ جوہ وہ اصل سبب جس کی وجہ سے خلافت راشدہ کے بعد سے آئ تک کسی جگہ بھی دین قائم نہیں ہوا۔
کی ضرورت ہی باتی نہیں رہتی ۔ یہ جوہ وہ اصل سبب جس کی وجہ سے خلافت راشدہ کے بعد سے آئ تک کسی جگہ بھی دین قائم نہیں ہوا۔
چونکہ ہمارے علاء کرام روایات کے اس مقام کوچھوڑ نے کے لیے تیار نہیں ہیں اس لیے دین کے قیام کا امکان بھی بہت کا اور اس ہے۔

لَا يُشْرِكُ فِيْ حُكْمِة أَحَدًا (18:26) الله النه عن حكومت من كى كوشريك نبيل كرتا ـ دوسرى جگه ارشاد عالى ب لا يُشْرِكَ بِعِبَا كَوْرَيِّة أَحَدًا (18:110) تم الله كاعبادت من كى كوشريك نه كروسورة يوسف مين ارشاد موتاب إن الحُكُمُ الله ہمارے نزدیک اسلامی نظام کے قائم نہ ہونے کے بید واسباب تھے جوخد متِ عالی میں پیش کردیے گئے مسلمانوں کے زوال کا اصل سبب تو اسلامی نظام کا قائم نہ ہونا ہے کیونکہ مسلمانوں کا عروج اور ان کا زوال ان کے نظام سے وابستہ ہے۔ اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں سے جو وعدے کیے ہیں کہ مسلمان ہمیشہ غالب رہیں گے (9 1 1 : 3) اور وہ کبھی مغلوب نہیں ہو سکتے مسلمانوں سے جو وعدے کیے ہیں کہ مسلمان ہمیشہ غالب رہیں گے (9 1 1 : 3) اور وہ کبھی مغلوب نہیں ہو سکتے (141 ) اور وہ کبھی مغلوب نہیں ہو سکتے (141 ) کے نظام سے منوط (مشروط) ہیں۔ اگر مسلمان اپنا قرآنی نظام قائم کریں ، تو اللہ تعالیٰ کے بیوعدے یورے ہوجا کیں گے ورنہ ہمیشہ کے لیے ''ایں سوراندہ وآن سودر ماندہ'' رہیں گے۔

اسلامی نظام قائم نہ کرنے کے علاوہ مسلمانوں میں تباہی کا دوسرا سبب ان کا روحانیت کا غلط اور خلاف قرآن عقیدہ ہے۔جس قوم نے بھی روحانیت کاعقیدہ تسلیم کیا، اس نے بھی بھی دنیا میں کوئی ترقی نہیں کی۔وہ قوم ہروفت پرستش اور تو ہم پرسی میں ہتلارہتی ہے۔ پھر ہرشخص وہ کام کرتا ہے جس میں اس دنیا کے تعمیری نتائج کونظر انداز کردیا جاتا ہے اور صرف اپنی انفرادی آخرت کوسنوارنے کے اعمال کیے جاتے ہیں اور اس طرح بیدنیا تاریک سے تاریک تر ہوتی جاتی ہے۔

اس بات کوذ ہن نشین فرمالیں کہ قرآنِ کریم میں کسی ایک جگہ بھی انسانی روح کا تذکرہ نہیں کیا گیا ہے۔قرآن کریم میں صرف روپ الہی کا ذکر ہے۔ اور جب یہ 'روح خداوندی' انسان کوعطا کردی جاتی ہے تو قرآنِ کریم نے اس کو' نفس' کے لفظ سے تعبیر کیا ہے۔(91:7) اور اس کوانسانی ذات اور انسانی خودی کہتے ہیں۔قرآنِ کریم نے چونکہ روپِ انسانی کا تذکرہ نہیں کیا ہے، اس لیے قرآن میں کی جگہ دوح کی ترتی ، یا اس کے تزکیہ کا بھی کوئی تذکرہ نہیں۔ خدروح کے تزکیہ کے اصول بتائے گئے ہیں۔ ہاں البتہ قرآن نے انسانی نفس کا بار بار تذکرہ بھی کیا ہے اور اس کی نشودنما کے اصول وقانون بھی بتائے ہیں اور ان اصولوں پرعمل کرنے پر اصرار بھی کیا ہے۔ مزعومہ وموہ ومدوح کی ترتی ، یا روحانیت کے لیے جو اصول وقوانین ہمارے صوفیائے کرام نے وضع کیے ہیں، وہ ان کے خودساختہ ہیں۔ ان کا قرآن سے کوئی تعلق نہیں اور بیسب اصول پر ستش پر قائم ہیں اور ان تمام اصولوں پرعمل کرنے پر اصرار بھی کیا ہے۔ مزعومہ وموہ ومدوح کی ترتی ، یا روحانیت کے لیے جو اصول وقوانین ہمارے صوفیائے کرام نے وضع کیے ہیں، وہ ان کے خودساختہ ہیں۔ ان کا قرآن سے کوئی تعلق نہیں اور میسب اصول پر ستش پر قائم ہیں اور ان تمام اصولوں کا مقصد دنیا کو ترک کرنا اس کو خودساختہ ہیں۔ ان کا قرآن سے کوئی تعلق نہیں اور بیسب اصول پر ستش پر قائم ہیں اور ان تمام اصولوں کا مقصد دنیا کو ترک کرنا اس کو حقیر جاننا ہوتا ہے۔ اور ان اصولوں سے ایک دنیا بیز ارک کی نفسیاتی کیفیت پیدا ہوجاتی ہیں اور قوم بھی ترتی کرتی ہے۔ جو دنیا میں اس قوم کے ذوال کا سبب بنتی ہے اس کے برخلاف ترک کی نشو و نمادی کی اپنی بھی ساری صلاحیتیں بیدار ہوتی ہیں اور تیوہ مقام ہے جہاں انسان دی کا مخال تی ہوتا ہے جبکہ نفسی انسانی نواس کی انہون میں ہوتا ہے۔ اس انسانی نواس کی انہون میں ہوتی ہیں جو خوا ہیرہ شکل میں ہوتی ہیں۔ ان خو بیراہ صلاحیتوں کو اجا کر کرنا ان کوفر ورغ دینا انسانی زندگی کا معلی مقل ہوتا ہے۔ اس کی نشو ونما سیون میں ہوتی ہیں۔ ان خو بیراہ صلاحیتوں کو اجا کر کرنا ، ان کوفر ورغ دینا انسانی زندگی کا معطوم نگاہ ہوتا ہے۔ اس کی نشو ونماست مقتل اقدار پر عمل کرنے ہے ہوتی ہے اور بیصرف اسلامی نظام کے اندر تی ہوسکتا ہے۔

بیشک قرآنِ کریم نفسِ انسانی کی نشوونما کوزندگی کا مقصد شار کرتا ہے لیکن اس کے میمین نہیں کہ یہ جسمِ انسانی کی پرورش کونظر انداز
کردیتا ہے۔ یہ جسم کی پرورش کوبھی پیشِ نگاہ رکھتا ہے کیونکہ جسم ہی وہ ذریعہ، وہ Vehicle ہے۔ یہ جسم کی پرورش کوبھی پیشِ نگاہ رکھتا ہے کیونکہ جسم ہی وہ ذریعہ، وہ کو اسانی سے متفاد ہیں۔ یہ صرف قرآنی نظام ہی ایسا نظام ہے پرمل کرتی ہے۔ جسم کی نشوونما اور ذات کی نشوونما کے اصول بالکل ایک دوسرے سے متفاد ہیں۔ یہ صرف قرآنی نظام ہی ایسا نظام ہی جس میں جسم اور نفس دونوں کی بیک وقت پرورش ہوتی چلی جاتی ہے اور ای وجہ سے قرآن کا دعوی وی ہونے اور بے شل کتاب ہونے کا ہے کیونکہ بیہ بے مثال نظام پیش کرتا ہے۔ قرآنِ کریم کے نقطہ نگاہ کے مطابق روح اور روحانیت کا کوئی وجود ہی نہیں ہے۔ یہ سارات تصور ہی بین بوس ہوجاتا ہے اور اس کی کوئی بنیاد باتی نہیں رہتی۔ مسلمان جب تک روحانیت کے چکر سے باہنہیں نکلتے ، ای قعر مذات میں پڑے رہ جا عیں گے۔ اللہ علی مَا نَقُولُ وَ کِیْلُ (12:66)۔

(بشكرىيابنامەصوت الحق بابت مارچ 2015ء)

ااااا گیاروین قبط

راجه عبدالعزيز ( دهير كوث آزاد كشمير )

## متحرك نفسيات

### Dynamic Psychology

قرآن یاک کےمطابق ہرانسانی بچے کواللہ تعالی کی طرف سے نفس،روح یا ذات عطا ہوتی ہے۔ بنیادی لحاظ سے پیغیر نشوونما یافته (undeveloped) حالت میں ہوتی ہے۔انسانی زندگی کااصل مقصد ہی پیہے کہ وہ اگلے ارتقائی مرحلے تک پہنچنے کی صلاحیت حاصل کرنے کے لیے اپنی ذات کی نشوونما کرے جس طرح اپنے جسم کی پرورش کرتا ہے تا کہ زندہ رہے۔ فرق پیہے کہ جسم کی نشوونما قوانین فطرت کے تحت ہوتی ہے اور ذات کی نشوونما قواعین وحی کی رُوسے ہوتی ہے، جوانسان کو انبیاء کرام کی وساطت سے ملتے تھے اور اب قرآن مجید میں محفوظ ہیں۔نشوونما کے اس عمل میں نفس کی تین حالتوں یعنی نفس ا تارہ نفس لو امداورنفس مطبئة نة كاذكر يہلے ہو چكا ہے۔فرائلانے انسانی شخصيت كى ساخت كانظرية پيش كرتے ہوئے كہا ہے کشخصیت تین بنیادی تظیموں، لا ذات یا "ID" نا (Ego) اور فوق الا نا (Super ego) پر مشتمل ہوتی ہے۔ فرد کی ہرفتہم کی سوچ،احساس اورفعل ان تینوں نظاموں کے اتحاد،اشتر اک اور باہمی عمل کے نتیجے میں واقع ہوتا ہے۔تاہم چونکہان کے بنیادی منصب اوراصول جدا جدا ہیں اس لیے اکثر اوقات ان کے درمیان تصادم اور کشکش جاری رہتی ہے۔جس کا اظہار فرد کی شخصیت میں ہوتا ہے۔ شخصیت کے پیچھے کام کرنے والی قوت کوفر اکڈنے لبیڈ و (Libido) کانام دیا ہے۔ فرائد کا خیال تھا کہ شخصیت کے زیادہ تر مقاصد کا تعلق لذت (Pleasure) کے حصول سے ہوتا ہے۔اؤ (ID) جملہ جبلتوں کی خواہشات کا نام ہے۔ یہ بڑی حد تک لاشعوری سطح پر کام کرتی ہے۔ اپنی خواہشات کی فوری لذت اور تکلیف سے بحاؤاڈ کا بنیادی اصول ہے۔ اپنی خواہشات اور انگیز شوں کی تسکین و تھیل کے لیے کسی اخلاقی ضابطے کی یا بنزنہیں ہوتی۔ بین نہی کسی منطق کوجانتی ہے، نہ قانون اور نہ ہی کسی قدر کی قائل ہے۔ بیصرف اصول لذت (Pleasure principle) ہی کو مانتی ہے۔اگر حصولِ لذت ومسرت کے طریقے تہذیبی یا ساجی اخلاقی ضابطوں کے منافی ہوں تو علامتی طریقوں سے یا جیس بدل كرآ سودگى كے ذرائع و هوندتى ہے جوساج كے ليے قابل قبول ہوں۔انسان كے بہت سے سفلہ جذبات اور منفى رجحانات بھى اس کے دائرے میں آتے ہیں۔ پروفیسر ساجدہ اسے نفسِ آمارہ قرار دیتے ہوئے اسے اندھی قوت اور منہ زور انگیزش کہتی ہیں مخضرالفاظ میں بیانسان کے سرکش، باغی اور بے باک شیطانی جذبات کی نمائندگی کرتی ہے۔ اِڈ اورغیرواضح ملیختیں بیچے کی ابتدائی زندگی پرغلبہ کئے رہتی ہیں، جب اس کا رشتہ حقیقت کے ساتھ قائم ہوتا ہے تووہ آ ہستہ آ ہستہ بیرونی دنیامیں اپنی ضرورتوں میں امتیاز کرنا شروع کر دیتا ہے، اسے ریجی پیتہ چل جا تا ہے کہ دوسرے اس سے کیا توقع رکھتے ہیں۔اس عمل کے دوران وہ ایک باشعور ذات کوجنم دیتا ہے جسے اٹا (Ego) کہتے ہیں جوحصول لذت کی بجائے حصول حقیقت کے تحت بروئے کارآتا ہے۔فرائڈ کے نزدیک بیزنجیری کمزور ترین کڑی ہے،جس کا مقصد بیہوتا ہے کہ دونوں قتم کے متضاد نقاضوں کے درمیان کوئی ربط وآ ہنگ پیدا کرے اور اِڈ اور سپرا یگو کے درمیان کوئی ایساراستہ نکا لےجس ے خواہشات بھی پوری ہوں اور ساجی تقاضے بھی ،جس کی بنا پرانسان کو نہ تو پوری مجبوری کا حساس ہواور نہ مطلق خودمختاری کا یا بالكل بے روك واوك خوامشات يورى كرنے كا - چنانچدانا كا بنيادى منسلك مياندروى ہے - اور بياصول حقيقت پيندى یعن (Reality Principle) یمل پیراموتی ہے۔انا کی کوشش یہی ہوتی کہ جبلی تقاضے اور جملہ خواہشات بوری تو ہوں، لیکن اتناشتر بےمہارند بن جائے کہ بیرونی حالت اور اخلاقی وساجی مطالبات کی پرواہی ندکرے اور ندہی فطری خواہشات یر جبر کے اتنے پہرے بٹھائے جائیں کہ گھٹ کر رہ جائیں اور فرد کے لیے نیو راتی یا مریضانہNeurotic) (disorder طریقه اظہار کے علاوہ اور کوئی طریقہ نہ رہے۔اس کی شدید صورت دیوانگی (Psychosis) ہوتی ہے۔ فرائٹر کی وضع کردہ زنچیر میں انا کمزور ترین کڑی بے شک ہومگر اس پرجتنی بھاری ذمہ داریاں ڈالی گئی ہیں انہیں نبھانا او رمتوازن کرنا بڑامشکل کام ہے۔انہیں صرف ایک قوی اورمضبوط انا ہی خوش اسلو بی سےسرانجام دیے سکتی ہے۔ورنہ بقول پروفیسرساجدہ بیشترصورتوں میں ایگواتنی کمزورہوتی ہے کہ یا توفرد کسی نہ کسی طرح اس کشکش میں مبتلار ہتا ہے اور ایگوتھالی کے بیگن کی طرح مجھی اِڈ کی طرف جھک جاتی ہے اور مجھی سپرایگو کی طرف، یا پھرغیر شریفانہ طریقے استعال کرتی ہے۔مثلاً فرو چوری، دھوکا ،فریب اورزناوغیرہ کامرتکب ہوکران بڑے اور گھناؤنے اعمال کی پردہ بیٹی کے لیے طرح طرح کے حیلے بہانے تراشا ہے۔ بیا یگو کے مل کے دیا کارانہ طریقے ہیں۔

اِڈی اندھی قوت کا عین تضاد فوق الانا یا سپرا گو ہے۔ جو فطری جبلتوں کی کارکردگی سے نہیں بنتی بلکہ سپرا گوہا ہی واخلاقی ضابطوں کی پاسداری سے وجود میں آتی ہے۔ اس کا وجود فطری اور پیدائشی نہیں ہوتا بلکہ ارتقاء کے عمل میں تعلیم وتربیت اور ساجی انثرات کے تحت پیدا ہوتا ہے جو' غلط افعال'' کی سرزنش اور' صحیح افعال'' کی پذیرائی کے ذریعے بندر تک بڑھتی رہتی ہے۔ ابتداء میں جو باتیں انعام یا قبولیت کے لالچ یا سزا و تادیب کے خوف سے کی جاتی ہیں، وہ رفتہ رفتہ بطور پہندیدہ رویوں کے بیچ کی سائیکی میں جڑ پکڑ نا شروع ہوجاتی ہیں۔ وہ اچھے یا بُرے کاموں کے فرق کو جھنا شروع کر دیتا ہے۔ یوں ساجی و خاندانی امرونہی کی پابندی کرتے کرتے فرد کے اندرایک''ساجی ضمیر''(Social Conscience) کی نشوونما ہوجاتی ہے۔ اور ساجی و خاندانی امرونہی کی پابندی کرتے کرتے فرد کے اندرایک''ساجی ضمیر''(Social Conscience)

دوسرول کی نہیں بلکہ اپنی اقدار تصور کرتا ہے۔ اور ان پر عمل نہ کرنے کی صورت میں وہ احساس گناہ کا شکار ہوجاتا ہے۔ فوق الانا النا حصول لذت کے اصول پر کاربند نہوتا ہے۔ فوق الانا النا حصول لذت کے اصول پر کاربند نہوتا ہے۔ فوق الانا اور اوْدونوں پر زور قوتیں ہیں، ایک دوسرے کی ضد ہیں اور عموماً برسر پر کاربتی ہیں۔ پر وفیسر ساجدہ نے فرائٹ کے اوْدوغیرہ جیسے نظریات پر سوالات اٹھائے ہیں کہ اگر انسان پر ساجی پابندیاں نہ ہوں تو کیا صرف اوْکا غلام بنا رہے گا؟ دوسرے جانداروں سے اس کاعمل قطعاً مختلف نہ ہوگا؟ کیا واقعی عمل کے اصول میں انسان اور دوسری مخلوق میں کوئی فرق نہیں؟ کیا نیکی جانداروں سے اس کاعمل قطعاً مختلف نہ ہوگا؟ کیا واقعی عمل کے اصول میں انسان اور دوسری مخلوق میں کوئی فرق نہیں؟ کیا نیکی اور اخلاق کا سرچشہ صرف ساج ہو فغیرہ و فغیرہ و فغیرہ و نیز یہ بھی کہ کیا اس کی سرشت میں ارتقاء 'ارتفاع' 'خلیق اور اخلاقیات شامل کی سرشت میں اور فنی نفسیات کو تخفیفی نفسیات سے۔ اور اس کی مشرادف خیال کیا ہے۔ اور اس کی ایک 'جبلت کے غلام'' کی شکل میں تخفیف کی ہے۔ وہ بنیا دی طور پر انسان کو جبلت کا غلام سمجھتا ہے۔'

فرائد کے ساتھیوں میں ایک اہم شخصیت کارل گٹاف ژونگ (Carl.G.Jong 1876-1961) کی تھی جس نے فرائڈ کے پچھنظریات سے اختلاف کرتے ہوئے اس سے ملیحد گی اختیار کر لیتھی۔اس کا فرائڈ سے سب سے بڑااختلاف اس کے جنسی نظریات سے تھا۔اس کا خیال تھا کہ فرائلائے شخصیت کی تشکیل میں جنسی محرکات کو ضرورت سے زیادہ اہمیت دی ہاور فرد کے منفی رخ پر بی تو جہمر کوزر کھی ہے، اور اس کے اندر موجود مثبت روحانی تو توں کو کمل طور پر نظر انداز کیا ہے، جن کا مطالعه انسانی نفسیات کو درست طور پر سمجھنے کے لیے بہت ضروری ہے۔ ژونگ کوفر اکڈ کے دعبد طفولیت کے جنسی نظریات '' سے بھی اختلاف تھا، اور اس نقط نظر سے بھی کہ شخصیت کی بنیاد عمر کے پہلے یا نچ سالوں میں قائم ہوجاتی ہے۔ وہ زندگی کو کئ ادوار میں تقسیم کرتا ہے اور چالیس سال کی عمر سے شروع ہونے والی دہائی کوفر د کی زندگی کا اہم ترین موڑ قرار دیتا ہے۔اس دور میں فردا پنی جوانی کی دلچپیول اورمشاغل کی بجائے اپنی توجہ روحانی اور تخلیقی تو توں کے فروغ پر صرف کرتا ہے۔وہ تجربات اورمشاہدات کے بعداس منتیج پر پہنچاتھا کہ فرد کے ذاتی تجربات اوراجماعی الشعور کے امتزاج سے اس کی منفر داورامتیازی شخصیت وجود میں آتی ہے۔ ژونگ کےمطابق ذہنی صحت کی نشانی ہیہ ہے کہ فردا پنی منفی خصوصیات سے بھی آگاہی رکھتا ہواور انہیں قبول بھی کرتا ہو۔اس امر کی بدولت فردکوایے بارے میں حقیقی انداز میں سوچنے کا موقع ماتا ہے اوروہ اپنی خامیوں کو دور کرنے کی بھی کوشش کرسکتا ہے تا کہ وہ غیر ضروری مسائل اور مشکلات سے دو چار نہ ہو۔ ژونگ کا پیجی کہنا تھا کہ فرائلا غیر ضروری طور پر خلیل نفسی کوعقیدے کا ایسا حصیہ مجھتا ہے جس پر تنقیز نہیں کی جاسکتی ۔ فرائڈ کے برعکس ژونگ انسان کوایسے تناظر میں رکھتا تھا،جس سے انسانی زندگی کوایک افتخار اور معانی میسرآ جاتے تھے۔اور یوں اس کے لیے ایک بامقصد کا کنات میں ایک جگه بن جاتی تھی۔ بعد کی زندگی میں وہ اپنے خیالات کا اظہار زیادہ مابعدالطبیعیا تی طریقے سے کرنے لگا تھا۔ چنانجے فرائڈ نے جبلتِ حیات کے ساتھ جبلتِ موت کو شامل کرکے توازن برابر کرلیا تھا، اور ژونگ فرد کی تقسیم کا مطالعہ ایگو اور سائے(Shadow) کے حوالے سے کرنے لگا تھا۔علاوہ ازیں ژونگ کی تصویروں میں چار کا عددیا پھر چارسے بننے والے اعداد کی بھر مار ہوتی تھی۔

ژونگ سوئیز رلینڈ میں پیدا ہوا اور بحیثیت ایک ڈاکٹر سوئیز رلینڈ کے ایک میتال میں اپنی پیشہ وار نہ زندگی کا آغاز کیا۔ اس نے فرائڈ سے الگ تحلیلی نفسیات (Analytical Psychology) کے نام سے نفسیات کے بارے میں اپنے نظریات کوپیش کیا۔1900ء میں وہ ایک ذہنی امراض کے مبیتال میں چلا گیا اور ساتھ ہی ساتھ زیور چ کے ذہنی امراض کے کلینک میں بھی کام شروع کردیا۔ ژونگ کی نفسیات کے شعبے کی مخصوص دریافتوں میں سر فہرست اس کا نظریة اجماعی لاشعور (Collective unconscious) ہے۔ ژونگ نے فرائڈ کے نظریہ لاشعور میں ترمیم کی ہویا اس دریافت کی توسیع کی ہو، بہرحال اس نے دعویٰ کیا کہ ذاتی لاشعور کے ساتھ اجتماعی لاشعور بھی موجود ہے۔اس کا کہنا ہے کہ انسان کے اجتماعی لاشعور کی قوت ابتدائے بچین ہی سے ظاہر ہونے لگتی ہے جوانفرادی لاشعور سے مختلف اور زیادہ بنیادی قوت ہے۔ایسی قوت جس پرانسانی بچے ہی قادر ہوسکتا ہے۔ بیانفرادی لاشعور سے زیادہ فعال قوت ہے اوراس کا تعلق فرد کے ذہن سے نہیں بلكنسلِ انسانی كے ذہن سے ہے۔ بيتمامنسل كے صديوں كے تجربات كانچوڑ ہے۔ تفصيل تواس دريافت كى كافي طويل ہے، مخضر بيكر ونك كاخيال ہےكه پيدائش كےوقت بي كوجسماني خصوصيات كےساتھ كچھنفسياتى خصوصيات بھى ورثے ميں ملتى ہیں۔ پیخصوصیات انسان کےان تجربات پرمشتمل ہوتی ہیں جن کا تجربہ (Experience) وہ ہزاروں سالوں سے کرتا چلا آر ہاہے۔نسل انسانی کےمشترک تجربات کوڑ ونگ نے اجتاعی لاشعور قرار دیا ہے۔تمام انسان ایک ہی قشم کا اجتاعی لاشعور رکھتے ہیں جونسل درنسل منتقل ہوتار ہتا ہے۔ ژونگ نے کئی معاشروں کی قدیم تاریخ، آ ثارِقدیمہ، پرانی تصاویراور رسم ورواج کا مطالعہ کیا اور اس نتیج پر پہنچا کہ انسانوں میں نسل ورنسل ایک ہی قتم کے لاشعوری محرکات کی جھلک نظر آتی ہے اور ان کا كردار مخصوص فتم كے تجربات سے متاثر ہوتا ہے۔ ژونگ نے ان عالمير مشترك تجربات كے ليے آركى ٹائپ(Archetype) کی اصطلاح استعال کی ہے۔انسان اجماعی لاشعور کا احساس نہیں رکھتا۔ آرکی ٹائپ تماثیل اورعلامات عام طور پرخوابوں یاوژن(Vision) میں بروئے کارآتی ہیں۔

نسل انسانی کے ان نقوش لیعنی آرکی ٹائپ پر ژونگ نے اپنی زیادہ تر تصانیف میں بہت زور دیا ہے۔ آرکی ٹائپ کا اظہار علامتی طریقوں سے ہوتا ہے، اور بیعلامتی اظہار زمانہ قدیم، بلکہ پروفیسر ساجدہ کے مطابق'' ماقبل تاریخ سے چلا آرہا ہے۔ اور ہر ملک، ہرقوم، ہرمعاشرہ اور ہرتہذیب کے افراد نے اپنے تخلیقی اور تعمیری کاموں میں اس کا اظہار کیا ہے۔ مثلاً چکر یا منڈل کی علامات یا چارگوشوں کی تکون وغیرہ کی علامت یا اسطور سازی کی انسانی صلاحیت بیسب آرکی ٹائپ نوعیت کی

علامات ہیں۔ یاجس طرح انسان نے ہرزمانے میں کسی نہ کسی خدایا ذات مطلق یا پرم آتمایا کسی ماورائی قوت کا ادراک کیا ہے اوراس کی پراسراریت سے خوفز دہ یا مرعوب ہوا یا اس کی پرستش کی ، بیعلامات ما ورائی بھی آر کی ٹائپ ہیں۔'' آر کی ٹائپ کے بارے میں ژونگ نے ایک جگہ کھا ہے۔'' نفسیاتی نقطہ نظر سے آر کی ٹائپ جبلت کی شبید کی حیثیت سے وہ منزل ہے جس کی طرف تمام انسانی فطرت کا رخ ہے ، بیوہ سمندر ہے جس میں تمام دریا آگرختم ہوجاتے ہیں۔''

ژونگ نے انسانی شخصیت میں دوقوی ترین رحجانات دریافت کئے۔اوران کے لحاظ سے انسانی شخصیت کو دوبڑے ٹائپوں میں تقسیم کیا (1) دروں بیں (Introvert) شخصیت اور (2) بیرون بیں (Extrovert) شخصیت ، شخصیت کی ان اقسام کو بہت سے متاخرین نے اپنی تخلیق کی بنیاد بنایا ہے۔ ژونگ نے کانٹ کو دروں بیں اور ڈارون کو بیروں بین قرار دیا تھا۔ ژونگ نے شخصیت کوکار کردگی اور فرائض کے اعتبار ہے بھی چار اقسام میں تقسیم کیا ہے۔ یعنی فکری (Thinking)، جذباتی (Feeling)،حتی (Sensational)اوروجدانی (Intutive) پیاقسام''بلجاظ کار کردگی''انسان کی کارکردگی میں شخصیت کے اہم جھکاؤیا توی رجان کی نمائندگی کرتی ہیں۔فرائڈ کی طرح ژونگ نے بھی انسانی شخصیت میں تضادات کی نشاندہی کی ہے کیکن بہت بڑے فرق کے ساتھ ، فرائڈ نے بیکام جبلتوں کے تضاد سے لیا ہے ، جبکہ ژونگ نے انسانی شخصیت کے بنیادی عوامل میں تضادات کی کار آفرینی کا تجزید کیا ہے۔ ان تضادات کے جوڑوں میں سب سے نمایاں (1) پر سونا(Persona)اور(2)سابیه(Shadow) پهلا جوڑااورانیا(Anima)اوراقیمس (Animus)دوسراجوڑاہے۔ ژونگ کے مطابق انسانی شخصیت کے دورخ ہوتے ہیں ایک وہ جو فرد دوسروں پر ظاہر کرتا ہے، پرسونا یہی ظاہری چرہ ہے۔ اور دوسرارخ وہ جوفر د دوسروں کی نظروں سے بلکہ بعض اوقات خود سے بھی مخفی رکھتا ہے،سابیہ یہی باطنی چیرہ ہے۔ ژونگ نے انسانی روح کی کرشمہ سازی میں سائیکی کے دورخوں کو کافی اہمیت دی ہے، جنہیں اس نے انیااورانیمس کا نام دیا ہے۔ انیا فرد کی سائیگی میں زنانه عضراورانیمس عورت کی سائیگی میں مردانه عضر کو کہتے ہیں۔ ژونگ انہیں'' زنانه عضرروح'' اور''مردانه عضرروح" بھی کہتاہے۔

ژونگ نے فرائڈ کے تصورِلبیڈ وکوتسلیم کرتے ہوئے اسے بہت وسعت دی ہے۔فرائڈ نے اسے جبلت جنس کا ایک پہلو تر اردے کراس کے معانی محدود کردیئے تھے۔گر ژونگ کے خیال میں لبیڈ وتمام مظاہر فطرت میں مضمر زندگی بخش قوت ہے۔ اس کے بہت سے اظہارات ہوتے ہیں اور یہ بنیادی طور پر ایک تخلیقی قوت ہے۔ ژونگ کا ایک مخصوص تصور' زائد قوت' یا'' زائد لبیڈ و' کا تصور ہے۔ یعنی انسانی لبیڈ و کی قوت روز مرہ کے کاموں میں خرج نہیں ہوتی۔ پروفیسر ساجدہ کے مطابق بیزائد قوت یا توعلامتی بخلیقی،اسطوری شکلیں اختیار کرتی ہے یا نہ ہب اور روحانی کشف میں اپنااظہار کرتی ہے جواس کی اعلیٰ ترین اور صحت مندصور تیں ہیں۔ اور اگر بیعلامتی راہیں نکاس کے لئے نہلیں تو ییخ بی کاروائی اور غیر ساجی کاروائیوں

میں اپناانصراف کرتی ہے۔اب بیانسان پر منحصرہے کہوہ زائدلبیڈ وکارخ تعمیری اور تخلیقی کارگزاریوں کی طرف موڑ دے یا تخریبی سرگرمیوں کی سمت۔ ڈاکٹرسلیم اختر نے لبیڈ وکی اس زائد توت کوانیا کی توانائی ظاہر کر کے اسے ذات کی تشکیل کا ذریعہ بنایا ہے۔وہ اپٹی مشہورتصنیف'' تین بڑے نفسیات دان' میں اسے یوں بیان کرتے ہیں۔'انیا محض رحجانات کا نامنہیں بلکہ یہ بے انتہا تو انائی بھی رکھتا ہے۔جب پیلاشعور سے شعور میں آتا ہے تو زندگی کے عام مظاہر میں آسودگی حاصل کرتا ہے۔اس طرح لاشعور سے تو وہ توانائی خارج ہوگئ اورانا نے شعوری لحاظ سے وہ توانائی حاصل نہیں کی تو پھروہ توانائی کیدھرگئ؟ شعور کا مرکز انا ہے جواپنی جگہ آزاداورخودمختار ہے۔وہ لاشعوری توانائی سے رابطہ نہیں رکھتا۔ لہذا یہ توانائی شعور اور لاشعور کے درمیان ا پنامقام بنالیتی ہے، جہاں بیدونوں کے درمیان بل کا کام دیتی ہے۔ بیوہ مقام ہے جہاں شعوراور لاشعور کی متضا دخصوصیات کا باہمی امتزاج ہوتا ہے جوایک متحدہ شخصیت کوجنم دیتا ہے جسے ذات کہتے ہیں۔ بیصرف ذات ہی کہ بدولت ہے جوانسان میں شعوراور لاشعور، خیروشراور دیگرتمام متضا داور مخالف خصائص کا اجتماع اس انداز سے ہوتا ہے۔ حتیٰ کہ اناجو پہلے تمام نفس کا مرکز تھی، اب خود ذات کا طواف کرتی ہے جس طرح زمین سورج کا، بوں اب ذات تمام نفس کی مرکزیت کی ذمہ داری اختیار كركة تمام توت اورتوانائي كاسرچشمه بن جاتى ہے۔اگر ذات كى تشكيل ڈھنگ سے كى جائے تواس كى مقناطيسى قوت سب پر چھا جاتی ہے۔لیکن ذات کی تشکیل کوئی آسان کا منہیں اس کے لیے لامتنا ہی سعی اور جہد مسلسل کی ضرورت ہے۔''اس طویل اقتباس میں ذات کی جوخصوصیات Characteristics بیان ہوئی ہیں میرے خیال میں درست ہیں،مگر جہاں تک خود ذات کا تعلق ہے میخفہ خداوندی ہے جس کی ماہیت جانتاممکن نہیں۔ ژونگ کے نز دیک' زات کی نشوونما مقصو دِحیات ہاورانفرادیت کے مل اظہار کا نام بھی۔"

رونگ نے نفسیاتی اقسام کو چار مدارج میں بیان کیا ہے۔ یعنی انسان کسی شے کی حقیقت یااس کے وجود کا ادراک چار ذرائع سے کرسکتا ہے۔ (1) جس: خارجی ماحول سے ابتدائی واقفیت حواس خسد سے حاصل کی جاتی ہے۔ (2) سوچ: یعنی اشیاء کے ادراک کو کمل کرنے کے لیے ان کو معانی عطا کرنا اور بعد میں ان کو انہی کے معانی کی روشنی میں سمجھنا سوچ کا مر ہونِ منت ہے۔ (3) احساس: ہرشے کی قدر کاعملی طور پر تعین کرنے کا نام احساس ہے۔ وجدان (4) ڈاکٹر سلیم اختر کا کہنا ہے کہ وونگ کے مطابق ''مندرجہ بالاعناصر بظاہر انسانی معلومات کے لیے کافی نظر آتے ہیں کہی تحقیقت کے بعض پہلوا سے ہیں جن تک رسائی مندرجہ بالاعناصر سے ممکن نہیں ، اس صورت میں حقیقت کا ادراک بلاواسطہ کیا جاتا ہے۔ حقیقت اوراشیاء کے جن تک رسائی مندرجہ بالاعناصر سے ممکن نہیں ، اس صورت میں حقیقت کا ادراک بلاواسطہ کیا جاتا ہے۔ حقیقت اوراشیاء کے بہمی تعلق کے اس بلاواسطہ ادارک کا نام وجدان ہے۔ جہاں پہلے تین عناصر ناکام ہوجاتے ہیں وہاں سے وجدان کی حد شروع ہوتی ہے۔ 'میرے خیال میں اگر ژونگ کے سامنے قرآن مجید ہوتا تو وہ وجدان کی جگہ لفظ'' وی استعال کرتا۔ کیونکہ شروع ہوتی ہے۔ 'میرے خیال میں اگر ژونگ کے سامنے قرآن یاک نے اسے ''وی کی ذمہ داری قرار دیا ہے۔

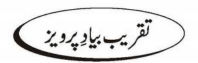
ژونگ کی نفسیات کامرکزی تکته مذہب اوراس کے پیدا کردہ جذبات واحساسات ہیں۔اس کی نفسیات پر مذہبی اثرات کاسراغ لگانامشکل نہیں۔اس کے مکان کے صدر درواز ہے پر قدیم بونانی ہا تف کے الفاظ جوابھی تک تحریری شکل میں موجود ہیں یہ ہیں کہ "Called and not called, the God will be here." واکر سلیم اختر کے بقول ژونگ نے ایک سوال کے جواب میں کہا'' میں نہیں جانتا کہ میں اللہ پر ایمان رکھتا ہوں کیکن میں اسے جانتا ہوں۔شہز اداحمہ کے مطابق ژونگ کو جو دلچیں مذہبی معاملات سے تھی، دیگر نفسی معالج اس کا ذکر کرتے ہوئے بھی شرماتے ہیں۔ جن مسائل کا وہ ذکر کرتا ہے وہ بھی شرماتے ہیں۔ جن مسائل کا وہ تحریروں میں عام ہیں مگر بہت متاثر کرنے والے ہیں اور یہ بھی درست ہے کہ ایک مفکر کے طور پر اس کی مقبولیت کی وجہ بھی بھی مسائل ہیں اور اس کے مقابق شبت پہلوؤں کے بھی مسائل ہیں اور اس کے ساتھ میر بھی کہ زندگی ایک با مقصد مہم ہے۔ تا ہم عبدالحمید کے مطابق ''بعض مثبت پہلوؤں کے باوجود ژونگ کے نظریات نے تشکیلِ شخصیت کے موضوع کو سلجھانے کی بجائے مزیدالجمیادیا ہے۔''

آسٹریا ہی سے تعلق رکھنے والا ماہر نفیات الفرڈ ایڈلر (1937-1870) بھی فرائڈ کے ان ساتھیوں میں سے تھا جو اختلافات کی وجہ سے اس سے الگ ہوگئے تھے۔ اس کا خیال تھا کہ جبلی جار حانہ اور جنبی محرکات کے ساتھ ساتھ بہت سے معاشرتی محرکات بھی شخصیت کی تھا ہیل پر اثر انداز ہوتے ہیں۔ ایڈلر کا تعلق تو فرائڈ کی گروہ سے تھا۔ فرائڈ کے متاخرین میں ایک گروہ ایسے ماہرین نفسیات کا بھی شامل ہے جس نے فرائڈ کے چند بنیادی تصورات، مثلاً الشعوری محرکات کی فعالیت، تو قبول کئے ، لیکن اپنے نئے تصورات کی بنیاد پر فرائڈ کے نظریات کی توسیع بھی کی اور جگہ جگہ اس سے اختلاف بھی کیا بلکہ اس کے گئی مفروضوں کی قطعی طور پر تر دید بھی کردی۔ ان ماہرین کے ام کا اس منظر اور کی حد تک بنیاد تحلیل نفسی کے عام نظریات ضرور ہیں، لیکن انہوں نے فرائڈ کے برخلاف فرداور اس کی شخصیت کا مطالعہ اس کے مکمل ماحول کے لیس منظر میں کیا ہے اور یول تحلیل فسی کے عام تصورات کو ساجی ڈائمنشن دی ہے۔ نیز مجموعی طور پر ان میں وسعت، تنوع اور پس منظر میں کیا ہے اور یول تحلیل فسی کے عام تصورات کو ساجی قصورات کہا جا تا ہے جن سے شخصیت اور نفسِ انسانی پر عام نہی پیدا کی۔ اس بنا پر نوفرائڈ یول کے نفسیاتی تصورات کہا جا تا ہے جن سے شخصیت اور نفسِ انسانی پر ماحول کے اثر ات نیز انسانی محرکات پر مزیدروشنی پر تی ہے۔ نوفرائڈ یول کے تصورات میں پچھ با ہمی اختلا فات ضرور ہیں۔ ماحول کے اثر ات نیز انسانی محرکات پر مزیدروشنی پر تی ہے۔ نوفرائڈ یول کے اشورات میں پچھ با ہمی اختلا فات ضرور ہیں۔ لیکن مجموعی طوران کی دریا فتول کے تناظر ایک بی ہیں۔

نوفرائڈین کا تمام زورجبلتوں اوران کی فعالیت پر ہے۔انہوں نے ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ جبلتوں پر دباؤکی صورت میں اس کا نتیجہ نیووسس (خللِ اعصاب) یا جنون (خللِ دماغ) ہوتا ہے۔جبکہ بیرماہرین سجھتے ہیں کہ فرد کی تمام خواہشات اور زبر دست رحجانات ماحول سے اثریڈیر ہوتے ہیں۔ ماحولی خلاء اورمحض انفرادی سیاق وسباق میں فردکو سجھنا او رمجموعی ادراک کرنامشکل ہے۔انہوں نے لبیڈ ونظریے کی بھی تر دیدکی ہے۔اورکہا ہے کہار تقاء کا رخ متعین کرنے میں فرد کے بچپن سے لے کر بلوغت تک کے حالات ووا تعات اور اپنے شعین کردہ مقاصد بنیادی سبب بنتے ہیں۔ ساجی نفسیات کی رو سے انہوں نے شخصیت کی تقسیم مثلاً ایگو، سپرا یگواور او کی بھی تر دید کی ہے۔ ان کے نزدیک شخصیت ایک مر بوطاکائی ہے اور شعور والشعور ایک ہی ملی سلیلے کے دور خہیں، آپس میں برسر پیکار یا خود مختار نہیں۔ بہی صورت ایگو، اور ایگو کی ہے ان میں حدفاصل مینی بنا نہو مکن ہے اور را سے مقال مینی بنا نہو مکن ہے اور را سخس فرائلا نے ایگو نو نجیر کی کمزور ترین کڑی قرار دیا تھا، لیکن پیلوگ ایگواور شعور کی منصد کی تحکیل کے لئے ایگو، ہی ہمہ وقت کوشاں رہتی ہے اور اس فعالیت کو نیادہ ابھیت ہے اور اس کی فعالیت کا مقصد کی تحکیل کے لیے منظر داہم نے اور اس کی فعالیت کا محکم کی اپنی ایک منظر داہم ہے اور اس کی فعالیت کا محکم ہوں ہے جواہ وہ مدافعتی تداہیر ہوں یا نیور آئی فرار ہو تخلیقی راستے ہوں یا ہے عملی یا محبور بیت کے راستے مول یا ہے ملی یا محبور بیت کے راستے مول یا ہے ملی یا محبور بیت کے راستے ہوں۔ یہ تمام را ہیں شعور کے فیج سے نکلتی ہیں۔ ایڈلر کے چندا ہم نفسیاتی نظریات یہ ہیں۔ ''احساس محری' ' ایڈلر کے خیار ہم نفسیاتی نظریات ہے ہیں۔ ''احساس محری' ' کو کہی کہ کہ ایٹ کا ایک ایک ایک ایک کا یہ کی ایک کو کہ کو کہ کہ کہ کہ کہ کہ ایک کو کہ کہ کو کہ کہ کہ کہ دیں۔ ایڈلر کے خیار کی اور فو قیت کی طرف فرد کی طرف خرد کا یہ دیجان ہے ساختہ اور فطری ہوتا ہے اور کہ کی میں سب سے قوئی تحرکی قوت ہوتا ہے۔ او لر نے خاندانی پوزیشن اور فرد کے طرفے خردیات وغیرہ کے بارے میں تصور اس محمور میں مضع کے بیں۔

کیرن ہورنی کا تعلق بھی نوفرائڈین طبقے سے ہے۔ اس خاتون ماہر نفیات کا خیال ہے کہ شخصیت کی حرکی نشو ونما ہیں ماحول کے انٹرات کوکلیدی حیثیت حاصل ہے۔ انسان کے محرکات، کھکش اور تصادم طبیعی نہیں ہوتے، یعنی جبلتوں وغیرہ کا تصادم وتضادان کی بنیا ذہیں ہوتا بلکہ فرد کا سب سے پہلے ککراؤ ماحول سے ہوتا ہے۔ بعد میں ان کی ارتقائی صورتیں خود فرد کی قصادم وتضادان کی بنیا ذہیں ہوتا بلکہ فرد کا سب سے پہلے ککراؤ ماحول سے ہوتا ہے۔ بعد میں ان کی ارتقائی صورتیں خودفرد کی ذات میں ایسے متضادتقاضے پیدا کردیتی ہیں جن ہیں جن سے عہدہ برا ہونے کی کوشش میں فرد ذہی کھکش میں مبتلا ہوجا تا ہے۔ ہورنی کے نزد یک ''انسان کی سب سے بڑی اور اہم ضرورت محفوظیت کی خواہش ہے۔ جب نمو پذیر بچے خودکو دو انتہاؤں ، محفوظیت کی فطری اور قوی خواہش اور ماحول کی بے اعتمائی، کے درمیان پاتا ہے تو اس میں کھکش پیدا ہوجاتی ہے جو آگے بڑھ کر نیوروسس (عصبانی و ذہنی امراض) کی شکل اختیار کرلیتی ہے۔''اس کا کہنا ہے کہ مثالی ذات انسان کے مختلف آورش اور اقدار کی پاس داری سے پیدا ہوتی ہے۔ یہ انسان کا ایسا آئیڈیل ہوتا ہے جس تک پہنچنے کی وہ ہمدوت کوشش کرتا رہتا ہے۔ دیگر کئی مامرین کی طرح کیرن ہورنی نے بھی شخصیت کی کلیت پر زور دیا ہے۔ وہ تشویش ہو یا کھکش وتصادم، احساس محفوظیت کی ماہرین کی طرح کیرن ہورنی نے بھی شخصیت کی کلیت پر زور دیا ہے۔ وہ تشویش ہو یا کھکش وتصادم، احساس محفوظیت کی دو ہمتاس کی ذیدگی کا ای مراحل سے کر رہا ہے اس کی زندگی کا ایک پہلوئیس ہوتا۔

اواره



غلام احمد پرویزی ولادت 9 جولائی 1903 ء کوہوئی۔ 191کتوبر 1984 ء کوآپ نے آخری باردر سِ قرآن دیا اور اس کے بعد مسلسل بستر علالت پررہنے کے بعد 24 فروری 1985 ء کوشام چھ بجے اس دارِ فانی سے اِنقال فرما گئے۔ پرویز صاحب کے یوم وفات کی مناسبت سے ادارہ طلوع اسلام لا ہور بین مراسلام لا ہور کے زیر اہتمام 8 مارچ 2015 ء کوایک تقریب بیادِ پرویز منعقد کی گئی۔ صح 10 بجے در سِ قرآن کے بعد چائے کا وقفہ کیا گیا۔ بعد از ان محتر محتر مراسلام کے مقرر بن کرام کو یکے بعد دیگر ہے دعوتِ اظہارِ خیال دینا شروع کی۔ اِس تقریب میں مری اور چنیوٹ سے صنیف ادا کرتے ہوئے مقرر بن کرام کو یکے بعد دیگر ہے دعوتِ اظہارِ خیال دینا شروع کی۔ اِس تقریب میں مری اور چنیوٹ سے صنیف وجد انی اور آفی اور آفی اور آفی اور آفی اس طرح بی تقریب اِفتتام پذیر ہوگئی۔ اس صاحب کے صدارتی خطاب کے بعد حاضر بن مجلس کو دو پہر کے کھانے کی دعوت دی گئی اس طرح بی تقریب اِفتتام پذیر ہوگئی۔ اس تقریب کی تصویری جملکیاں آپ طلوع اسلام کے میگڑ بن زیر نظر میں ٹائٹل کے اندرونی صفحات نمبر 1 اور 66 پر دکھ سکتے ہیں۔ گخوائش کی کی کے باعث اس تقریب میں جن احباب نے اظہارِ خیال کیا اُن کے اس کے گرائی ذیل میں درج کے جارہے ہیں:

2 محمدارشدصاحب 4 شاپدتیم صاحب 6 خالدا قبال خالدصاحب (اردونظم) 8 خالد فاروتی صاحب 10 فراکٹر اشتیاق صاحب 12 فراکٹر صالحتی صاحب 14 جناب محتر مشیخ اللہ دتا صاحب

1 عبدالرحمن صاحب (پنجابی نظم) 3 د دُاکٹر عبدالرزاق صاحب 5 کیکیل احمر مغل صاحب 7 حمیرافاروقی صاحب 9 عاطف طفیل صاحب 11 د جناب حنیف وجدانی صاحب 13 دُر اکٹر سید فریدالدین احمد صاحب

عاطف طفيل



محد عمر صاحب نے جب مجھے پرویز صاحب کی Contribution towards the understanding کے علی اور یہ جھے پرویز صاحب کی مونپ دیا گیا of Quran کے متعلق کچھ کہنے کی دعوت دی ہے تو مجھے یوں لگا جیسے ٹیڈی بکرے کو زِرافے کا قدنا پنے کا کام سونپ دیا گیا ہے لیکن بھی بھی ایسا بھی تو ہوتا ہے کہ انو کھے لاڈ لے کو کھیلنے کے لیے چاندل جا یا کرتا ہے۔ میری آج کچھا لی ہی صورت ہے۔

ایک دفعہ کا ذکر ہے کہ ایک ننگ دھڑنگ بادشاہ اپنے کاروال کے ساتھ دونوں اطراف کے پچ موجودراہداری سے گزررہا تھا فدوی رعایا چیف ترے جال نثار بے شار بے شار کے نعرے لگارہی تھی۔ وہ بادشاہ کی خوش لباسی کی تعریف میں زمین وآسان کے قلابے ملارہے تھے۔ اتنے میں ایک بنچ کی نظر بادشاہ پر پڑی اور اس نے با آواز بلند کہا'' بادشاہ تو نزگا ہے۔''

مجھے پرویز صاحب اس بچے جیسے لگتے ہیں اُن کے کیے ہوئ X-rays نے ہمیں بتایا کہ بادشاہ ساسی جماعتوں کا ہو یا فہ ہی جماعتوں کا۔ اُن سب میں'' بے لباسی'' قدر مشترک ہے۔ ہم سب کو پرویز صاحب کے کیے ہوئے X-rays نے ہی بتایا کہ بھوکا خشوع و خضوع سے نماز پڑھنے سے قاصر ہوتا ہے اور جب بھو کے سے ریاضی کا سوال پوچھا جائے کہ دوجع دو کتنے ہوتے ہیں تو وہ جواب دیتا ہے چارروٹیاں۔

نہ ہب کی دنیا چہتکار کی دنیا ہوتی ہے۔ چراغ رگڑا اور بوتل کا جن نمودار ہوا اور آپ کی Wish list ایک کرکے پوری ہونے گئی۔ پرویز صاحب نے تصور دین دیتے ہوئے ہمیں بتایا کہ چ کو درخت میں تبدیل ہونے کے لیے پوراغمل (Process) درکار ہوتا ہے۔ دوسرے الفاظ میں پرویز صاحب نے Quick fixes کو فرہب کے تھیکے داروں کی کارستانی سے تعبیر کیا۔ Process oriented thinking درخقیقت Process ورخقیقت Low of the farm کی کارستانی میں جس دل میں صدافت کے لیے مرنے کی تڑپ ہے پہلے وہ اپنے پیکر خاکی میں جال پیدا

این الاموروں کی کی الاموروں کی الاموروں کی کاروں کی الاموروں کی کاروں کی کاروں کی کی کاروں کی کاروں کی کی کاروں کی ک

2۔آئ کے دن ہمیں یہ بھی سمجھنا چاہیے کہ کتابوں کے اندر محفوظ فکر قرآن خود سے اُڑکر سینوں میں نہیں اُٹر جائے گا۔ اس فکر قرآن کو دوسروں تک پہنچانے کے لیے ہمیں Communication کے جدید Channels استعال کرنے ہوں گے لیکن اس ساری Exercise میں ناوان دوستوں سے بچنا ہوگا۔ تھوڑ ہے کہے کو بہت سمجھتے 3۔ ناظم ادار وطلوع اسلام جناب سلیم اختر صاحب وہ شخصیت ہیں جو برس ہابرس سے ادارے کے پلیٹ فارم سے بچے کی تلاش میں آنے والوں کی کشتی کنارے لگاتے رہتے ہیں ہمیں اُنہیں Life time achievement award و یناچاہیے۔

4 فکر قرآنی سے وابستہ Pioneers جیسا کہ ڈاکٹر زاہدہ درانی، جناب شیخ اللہ دتا، جناب اشرف ظفر، ڈاکٹر فرید، مجمد عمر صاحب، میڈم شمیم انور کے تفصیلی Video interviews ریکارڈ کیے جائیں جس میں وہ پرویز صاحب اور تحریک طلوع اسلام سے متعلق اپنی Stories شیئر کریں کیونکہ ریسر چ نے ثابت کیا ہے کہ قصے کہانیاں انسانی وِل ود ماغ سے چپک جاتی ہیں اور باقی سب کچھ بھول جاتا ہے۔

فکرِ قر آنی سے وابستہ ہر فرد کومعاشی عقلی وجذباتی اعتبار سے اپنے پیروں پر کھٹر ہے ہونا چاہئے۔مترفین کی صف میں شامل ہونا قابلِ شرم ہے۔جبکہ ستضعفین کی Category میں شامل رہنا بھی قابل فخرنہیں ہے۔

محترم حنیف وجدانی صاحب (مری)



(خلاصةقرير بسلسلة قريب بياديرويز)

گفتند فرود آئی ز اوج مه وپرویز برخود زن و بابحر پر آشوب بآمیز با موج در آویز، نقش دگر انگیز، تابنده گرخیز

علامها قبال کاشعر، جواب شکوه میں ہے \_

کوئی قابل ہو تو ہم شانِ کئی دیتے ہیں ڈھونڈنے والے کو دنیا بھی نئی دیتے ہیں

یہاں شانِ کی سے مراد تین ایرانی بادشاہ کیکاؤس، کیقباد اور کیخسرو ہیں کیخسر وکوخسر و پرویز بھی کہا گیا۔ قدم ایرانی فارسی میں پرویز ستارے کا نام ہے۔ آگھوں کا تارا، ستارہ صبح بڑی پیاری اصطلاحات ہیں۔ اگر شاہِ ایران کی والدہ اپنے بیٹے کو پرویز کہتی تھی تو وہ ایک قوت، آفاقیت اور دوشن کی دلیل تھی۔ مسلمانوں کے علاوہ غیر مسلموں میں بھی پرویز نام عام اور مقبول ہے۔ جوروشنی قوت اور اقتدار کا ترجمان ہے۔ یہ ترجمانی فکرِ اقبال میں بھی جملکتی ہے۔

میں جو فاری شعر پیش کرنے لگا ہوں وہ حضور نبی اکرم ﷺ کی عظمت اور اُمتِ مسلمہ کی کردارسازی، اجتماعی تنظیمی قوّت اور شوکت وسطوت کا تر جمان ہے۔ میں اس کی تھوڑی ہی وضاحت کردول گالیکن اصل چاشنی اور لطافت فاری دان ہی تبجھ سکتے ہیں۔

> ماند شبها چشم اُوٌ محرومِ نوم تاب تختِ تحمروی خوابید قوم بوریا ممنونِ خوابِ راعتش تاجِ کسریٰ زیرِ پائے استش فقر بخشی با شکوه خسره پرویز بخش یا عطافر ما خرد با فطرت ِ روح الا میں ۔ یا چناں گن یا چنیں

اسباب زوال أمت مين علامه اقبال فرمات بين

چار مرگ اندر پۓ ايں دير مير سود خوار و والی و مُلَّا و پير جمارا دیدہ ورعلّامہ پرویزُ ہاتھ میں قرآن لیے دلائل کا مردمیدان بن کرجا گیرداری ہر ماییداری اور مذہبی پیشوائیت سے قوم کونجات دلانے کی بات کرتا ہے۔ توجواب میں کفر کا فتو کی ماتا ہے۔ لیکن تابہ کے آج مذہبی پیشوائیت اپنے بنائے ہوئے جال میں گرفتار ہے۔ اللہ کرے مزید اسباب پیدا ہوں اور قوم کو اس اکاس بیل سے نجات ملے۔

وَكَانَ ذَٰلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيْرًا \_ (4/30)

پیس 1957ء سے کنوشن میں با قاعد گی سے شرکت کرتا ہوں۔

پس نے تصریف آیات کافن محترم پرویز صاحب سے سیسا جس کا شہکارمیری کتاب عرق القرآن ہے۔

♦ محترم پرویز صاحب ایک وقت میں دوکام کرنے کا ذوق رکھتے تھے۔ میں نے بھی اس اچھے ذوق کا استعمال کیا۔ مثلاً اگر کسی کا انتظار کرنا ہوتو انتظار کے دوران کسی کتاب کا مطالعہ کرتا رہتا ہوں۔

والسلام

#### 命命命

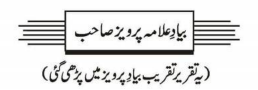
### سانحهارتحال

بزم مینگورہ سوات کے ایک بزرگ و فعال کارکن میاں احمدزیب صاحب حرکت قلب بند ہونے کی وجہ ہے 14 فروری 2015ء کو وفات پاگئے۔مرحوم شاعر وادیب بھی تھے اور فن خطابت کا ملکہ بھی رکھتے تھے۔ان کے ساتھ علاقے کے اہل علم ووانش لوگوں کا ایک حلقہ منسلک تھا۔ ہر وفت مختلف النیال لوگوں کے ساتھ مختلف موضوعات پر محفل گرم رہتی تھی خاص کر سوشلسٹ فکر کے لوگوں کیساتھ وان کی گفتگو کا ایک زالا انداز تھا۔فور آبات کی تہر کو بیٹے کر ایسا مدلل جواب دیا کرتے تھے جس سے اختلاف کرنا مشکل ہوتا تھا۔وہ ہمارے ان ساتھیوں کو جو جلد حالات تبدیل کرنے اور سیاست میں حصہ لینے کا مشورہ دیتے تھے۔کہا کرتے تھا کہ ادارہ ایک نرسری ہے۔ ایک اعلی اور جلیل مقام رکھتا ہے۔ادارہ کو ان دھندوں سے دور رکھا کریں۔اس نرسری میں استے استے تناور اور پھلدار درخت پیدا ہو تھے کہ پورامحاشرہ ان سے متاثر ہوگا۔

مرحوم ومغفور کی جدائی بزم طلوع اسلام سوات کیلئے ایک نا قابل تلافی نقصان ہے۔اللہ تعالی مرحوم کواپنے جوار رحمت میں بلند مقام عطاء فرمائیں۔اور ورثاء کوصبر جمیل عطاء فرمائیں۔مرحوم ومغفور کی قرآن فہنی، پیغام قران کو عام کرنے کی تڑپ علمی واد بی ذوق حلقہ قرآنی میں ہمیشہ یا در کھاجائیگا۔

> غم گسار خورشیدانور(وائس چیئز مین) واداره طلوع اسلام، لا ہور

حميرافاروقي \_لا ہور



اللہ کا ہم جتنا بھی شکر کریں کم ہے کہ وہ اپنے بندوں میں پچھالیسے دیدہ ور روتی نرگس کو ہنسانے بھیج ویتا ہے جس سے گشن کھل اُٹھتا ہے۔ میں ایک عام می گھریلوخا تون ہوں۔ پرویز صاحب سے میرا تعارف طالب علمی کے دور سے ہوا میرے والدصاحب کوشائد سننے کا موقع تو نہ ملا ہو کیونکہ ہماری رہائش اسلام آبادتھی لیکن گھر میں رسالہ طلوع اسلام ضرور دیکھا تھا۔ میٹرک کے امتحانات سے فارغ ہوئی تو ہمسائی دوست سے پچھ پڑھنے کو لے آئی۔ اُس نے مجھے خواتین ڈ انجسٹ اور میٹرک کے امتحانات سے فارغ ہوئی تو ہمسائی دوست سے پچھ پڑھنے کو لے آئی۔ اُس نے مجھے خواتین ڈ انجسٹ اور آدب عرض جیسے رسالے پکڑا ویئے۔ ابا جان نے دیکھا تو بہت ناراض ہوئے۔ اُس وقت واپس کروائے اور ردّی میں

پھکوانے کوکہااور مجھے اخبار کے ادار ہے، انگریزی اردو کے مضامین اور طلوع اسلام پکڑا دیا۔ چارونا چار پڑھتے رہے مگر جب
کالج کا دور آیا تو کتاب کے مضامین کو تقیدی نگاہ ہے دیکھنے کا انداز سیکھا پھر پڑھنے کا صحیح مزہ آیا۔ ایک مرتبہ کالج کے اسلامی

ڈ پارٹمنٹ نے ایک مذاکرہ رکھا جس کاعنوان تھا۔' کیا اسلامی حدود صرف عورتوں کے لیے؟'' ٹا پک بڑا کا نئے دارتھا۔ہم

نے سوچا بھتی!اس بار مذاکرے کا خوب مزہ آئے گا۔ بڑی دھواں دھارتقار پر سننے کوملیں گی۔لیکن معلوم ہوااس بار باہر سے کوئی مقرر نہیں ہوگا۔صرف اسلا مک ڈیار ٹمنٹ ہی ہیہ پروگرام پیش کرےگا۔

لوجی! دن گزرتے گئے ۔کوئی بچیآ گےآنے کی جرأت نہ کرے ۔پھر کیا ہوا۔ایک دن خوب جھاڑ پڑی ۔ہماری غیرت کو لاکارا گیا۔اورآ خرہم نے بھی اپنانا ملکھواہی دیا۔

ٹا پک۔Logic منٹ میں اظہارِ خیال کرنا، لکھنا اور پھراُس کو اتناجا مع بنانا کہ صرف 3 منٹ میں اظہارِ خیال کر کے شیج سے
اُتر جانا۔ بہر حال کوشش شروع کردی۔ گھر میں جتی بھی کتابیں، رسالے تصب چھانٹ ڈالے۔ آخر تر ہے مڑے دو تین رسالے طلوع اسلام کے بھی اُٹھا لیے۔ چند صفحات ہی پلٹے تو مواد ملنا شروع ہو گیا۔ کانٹ چھانٹ کرے 3 منٹ میں بولنے کی برسالے طلوع اسلام کے بھی اُٹھا لیے۔ چند صفحات ہی پیٹے برآ گئے۔ ایک مقرر ماہر ہوتا ہے اور ایک میرے جیسا اناڑی! کا نیتے پر تیکش کی اور جناب! زندگی میں پہلی بارسٹیج پر آگئے۔ ایک مقرر ماہر ہوتا ہے اور ایک میرے جیسا اناڑی! کا نیتے ہوتھوں ، لرزتی ٹانگوں سے تقریر کرکے نیچ اُتری تو تالیوں کی گونج سے محسوس ہوا کہ بات بن گئی ہے۔ نتیجہ پہلا نمبر اور بید کریڈٹ طلوع اسلام کوجا تاہے۔

شادی ہوئی تو لا ہورا گئی۔ یہاں گھرانہ ہی پرویز صاحب کا شیدائی۔افسوس کہ چند ماہ پہلے ہی اُ نکا انتقال ہوگیا تھا۔
صرف ریکارڈنگ ہی دیکھنے سننے کوملی گو کہ میں ایک Regular سامع نہیں ہوں اور نہ ہی اُن کی کتابوں کا مکمل مطالعہ کیا
ہے۔لیکن جو پچھ بھی سنااور پڑھا تو د ماغ کی بندشر یا نیں کھلی شروع ہوگئیں۔سوچ اور سجھ کے دھارے بدلنا شروع ہوگئے۔
عقل کوجلاء ملی اور زندگی جو پرانے خیالات میں مقیرتھی۔ آزاد ہوگئے۔معلوم ہوا ہرشخص اپنے اندرایک جہان ہے۔اللہ کی تمام
صفات کا مظہر ہے۔ بیکوئی معمولی بات نہیں ہے۔اس دنیا میں مسلسل جدوجہد کر کے ہی اُس ذات کا مظہر بن سکتے ہیں جورب
العالمین ہے او ہو پر کیا کریں کہ بچھ ہی اب آئی ہے۔جب۔

اُٹھ فریدا سُتیا تیری داڑھی آیا بور تیرا اُگا نیڑے آیا پیچھا رہ گیا دور

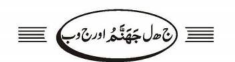
ہم سب یہاں بظاہر بہت باکر داراور عالم فاضل نظراً تے ہیں۔لیکن ہم کھر کرتب سامنے آتے ہیں جب ہم سے کسی کووا پڑتا ہے۔کیا ہم اپنااحتساب ایفورڈ کر سکتے ہیں؟ نہیں! کان لگا کر جی کڑا کر کے دوسروں سے سنیں اورا پنی اصلاح کریں۔ مانا کوئی انسان فرشتے نہیں ہوسکتا۔لیکن وہ کون ساانسان تھا۔جس کے سامنے فرشتے بھی سجدہ ریز تھے؟

الرے بندے نوں لبن ٹریا پر بُرا نہ لبھا کوئی جد میں اندر جھاتی پائی تے میصنوں بُرا نہ کوئی دکھے بندیا اساناں اُتے اڑدے پنچی دکھے تے سہی کی کردے نے نال او کردے رزق ذخیرہ نال او کبھے مردے نے کدی کسی نے پکھے کہیرو کہی ہے کہی دخیرہ کہی مردے دیکھے نے؟ کہی مردے دیکھے نے؟ بندے ہی کردے رزق ذخیرہ بندے ہی کردے رزق ذخیرہ بندے ہی کہھے مردے نے

اپریل2015ء

#### بسنم الله الرّخين الرّحينيم

#### لغات القرآ ن



آلیجھٹل کے معنے ہوتے ہیں جوا مورواضح نہ ہوں ان کی واقفیت حاصل کئے بغیران میں پیش قدمی کرنا۔ راغب نے کہا ہے کہ جھٹل کی تین قسمیں ہوتی ہیں (1) انسان کے ذہن کاعلم سے خالی ہونا (یہ بنیا دی معنے ہیں)۔ (2) کی بات کہ جھٹل کی تین قسمیں ہوتی ہیں (1) انسان کے ذہن کاعلم سے خالی ہونا (یہ بنیا دی معنے ہیں)۔ (2) کسی بات کے متعلق اس کی صحیح کیفیت کے خلاف اعتقا در کھنا اور (3) کسی بات کوجس طرح کرنا چاہئے اس کے خلاف کرنا۔ خواہ اس کی بابت اعتقاد صحیح ہویا غلط (تاج)۔ ابن فارس نے کہا ہے کہ اس کے بنیا دی معنے (1) علم کی ضد اور (2) بلکا بین اور بے اطبینانی کے ہیں۔

ھَجُهُلَّ۔ اس زمین کو کہتے ہیں جس میں نشانات راہ نہ ہونے کی وجہ سے سیح راستہ نہ ال سکے (تاج)۔
صاحب محیط نے کہا ہے کہ اَلْجِهُوُ لُ اس سادہ لوح اور نا تجربہ کار آ دمی کو کہتے ہیں جو جلد دھوکے میں آ جائے
(محیط)۔ صاحب تاج العروس نے کھا ہے کہ جَاهِلُ کا لفظ مذمت کے لئے آتا ہے لیکن کبھی اس کے معنے ناوا قف
کے بھی ہوتے ہیں۔ اس صورت میں پیلفظ مذمت کے لئے نہیں آتا۔ مثلاً قرآن کریم میں ہے تیخسبُہُ مُحمُ اُلجاھِلُ
اَخُینیاَءً (2/273) ''ناوا قف انہیں دولتمند سمجھتا ہے''۔

عربوں کے زمانہ قبل از اسلام کے لئے بچاھیلیّۃ کا لفظ استعال ہوتا ہے۔ قرآن میں بھی اس لفظ کا استعال آیا ہے ( مثلاً 33/33 )۔ اس کے معنے بینہیں کہ وہ لوگ جابل مطلق ہے۔ اس کا مطلب بیہ ہے کہ وہ دین سے ناواقف ہے۔ جا ہلیت سے مراد ان کی جہالت نہیں بلکہ اس دین سے ناواقفیت ہے جو نبی اکرم ملاتی پہنے کے ذریعہ ان تک پہنچا۔ لہذا رسوم جاہلیت سے مراد وہ رسوم ہی نہیں جوز مانہ قبل از اسلام میں عربوں کے ہاں رائج تھیں۔ اس سے مراد وہ تمام غلط اعتقادات اور غیر قرآ نی اعمال حیات ہیں جودین سے ناواقفیت کی بنا پرمسلمانوں میں پھیل رہے ہیں۔ نیزعلم ہوجانے کے بعد بھی اسی روش پر جے رہنا ( محض اس لئے کہ وہ روش اس طرح چلی آر بی ہے) جاہلیت ہے۔ بیمسلک پھر وں کا ہے جو کسی حالت میں بھی اپنی جگہ سے نہیں جلاح کہ وہ اروش اس طرح چلی آر بی ہے) جاہلیت ہے۔ بیمسلک پھر وں کا ہے جو کسی حالت میں بھی اپنی جگہ سے نہیں جلے کہ وہ روش اسی طرح چلی آر بی ہے) جاہلیت ہے۔ بیمسلک پھر وں کا ہے جو کسی حالت میں بھی اپنی جگہ سے نہیں جلے ۔ اس کے بڑی چان کو صفا تھ ہی بھی گئی گئے ہیں ( محیط )۔ بیہ جہالت و جاہلیت کی بدترین قسم

ہے۔ اس کئے صاحب تاج العروس نے اسے جَهٰل مُؤ کُّب سے تعبیر کیا ہے (تاج)۔

احدامین معری (مرحم) نے کہا ہے کہ 'نسلاگر کے معنے مسالمت کے ہیں جو جنگ اور خاصت کی ضد ہے۔ قرآن کریم کی اس آیت وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِيْنَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْناً وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْحَالَةِ الْحَالَةِ الْحَالَةِ الْحَالَةِ اللَّهُ عَلَى الْاَرْضِ هَوْناً وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْحَالَةِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللل

آلاً لاَ يَجْهَلَنْ آحَدُّ عَلَيْنَا فَنَجْهَلُ فَوْقَ جَهْلِ الْجَاهِلِيْنَا

خبردار کوئی ہمارے خلاف زیادتی نہ کرے ورنہ ہم زیادتی کرنے والوں سے بڑھ کرزیادتی کریتھے۔ ان استعالات سے معلوم ہوتا ہے کہ ہجاھیلی ہے گا لفظ ملکے پن عقل وہوش سے بیگا نگی عصبیت میت اور مفاخرت وغیرہ کے لئے استعال ہوتا تھا جو اسلام سے پہلے عربوں کی زندگی کا اہم ترین عضرتھا۔ اس لئے اس زمانہ کو جا ہلیت کا زمانہ کہا جاتا ہے۔ ان معانی کے بالمقابل سکون نفس تواضع 'اعمال صالحہ کی اہمیت کا احساس اور نسلی فخر وغرور کی بے اعتباری وغیرہ کے رجحانات 'سلامتی اور مصالحت کے ہوتے ہیں۔ ' (فجر الالسلام 'ص70-69)۔ اس سے واضح ہو جاتا ہے کہ اسلامی نبج زندگی کیا ہے اور جا ہلیت کی روش کیا ؟

قرآن کریم کی رو سے علم حاصل نہ کرنا جرم ہے اور علم حاصل ہوجانے کے بعد اپنی غلط روش میں تبدیلی نہ

کرنااس سے زیادہ شکین جرم (مزید تفصیل ع لے ماورع ق لے کے عنوانات میں ملے گی)۔سورۃ بقرہ میں میں اسے دیادہ تقرہ میں میں افظ هَذُوْ کے سائل اوراحکام وقوانین کو سنجید گی ہے۔ میں فظ هَذُوْ کے ساتھ آیا ہے (2:67) لہٰذااس کے معنے ہیں وہ لوگ جوزندگی کے مسائل اوراحکام وقوانین کو سنجیدگی ہے۔ سے (Seriously) نہلیں ۔انہیں مذاق ہی سمجھیں۔

### حَقَتْمُ

جَهَنَّهُ وَ بَعْنَ كَا خَيَالَ ہے كہ بير فِي لفظ ہے جس كے معنے ہيں گہرا۔ كہتے ہيں "دَكِيَّةُ جَهَنَّمْ" و "گہرى ته والا كنوال" و بعض نے اسے عبرانی لفظ گھنگا کھ سے معرب مانا ہے (تاج)۔

صاحب محیط نے لکھا ہے کہ بی عبرانی الاصل ہے اور دولفظوں سے مرکب ۔ چی ھنتو ٹھر پروٹلم کے جنوب میں ایک مشہور وادی تھی جس میں زمانہ قدیم میں مولوک (عَلَیْ فِی نِیدِیْ کے دیوتا) کے حضور آدمیوں کوجلا کر قربانی پیش کی جاتی تھے اور انہیں جلایا جاتا تھا پیش کی جاتی تھے اور انہیں جلایا جاتا تھا (محیط نیز غریب القرآن میرزا ابوالفصل) ۔ اس اعتبار سے جبھنگھ کا ترجمہ انسانیت کی قربانگاہ ہوگا۔ خدا کے قانون ربوبیت کا منشابیہ ہے کہ انسان کی مضمر صلاحیتوں کی نشوونما ہو۔ انسانیت برومند اور ثمر بار ہو۔ ایسا معاشرہ جس میں انسانیت نشوونما پائے جنتی معاشرہ ہے۔ اس کے مقابلہ میں وہ معاشرہ جس میں انسانیت ذرج ہوجائے اور جل کر راکھ کا ڈییر بن جائے جبھتی معاشرہ ہے۔ اس کے لئے عربی لفظ بچھٹے ٹھر ہے جس کے معنے روک دینا ہیں جل کر راکھ کا ڈییر بن جائے جبھتی معاشرہ ہے۔ اس کے لئے عربی لفظ بچھٹے ٹھر ہے جس کے معنے روک دینا ہیں (دیکھئے عنوان ج ح م) ۔ یعنے جس مقام پر انسانیت کی نشوونما رک جائے ۔ سور ۃ بنی اسرائیل میں جبھتی ھے حتیاتی کہا ہے: وَجَعَلْفَا جَھَنَّمَ لِلْکَافِولِیْنَ حَصِیْراً (17/8)۔ جہم ان لوگوں کے لئے روک کا مقام ہے جو قانون خداوندی کے خلاف زندگی بسرکرتے ہیں۔

چونکہ زندگی مسلسل آگے بڑھتی ہے اس لئے جس کی نشو ونما یہاں رک جاتی ہے وہ زندگی کی اگلی منزلیں طے
کرنے کے قابل نہیں ہوتا۔ اس لئے اس زندگی میں بھی وہ جھقتھ میں رہتا ہے اور مرنے کے بعد کی زندگی میں
بھی۔ اس زندگی میں جھقتھ کی کیفیات کیسی ہوں گی' اس کے متعلق ہم آج کچھ نہیں سبھ سکتے۔ البتہ موجودہ زندگ
میں جھتھ کا عذاب ہم ہروفت محسوس کر سکتے ہیں۔ انفرادی طور پر بھی اوراجتماعی طور پر بھی۔ اجتماعی طور پر جوقوم
علط راستے پر چلتی ہے اس کی سعی وعمل شمر ہار ہونے کی بجائے جل کر خاکستر ہوجاتی ہے۔ یہ جھیتھ ہے۔ اور اس کا

بتیجہ ذلت ورسوائی۔اس کی تفاصیل قرآن کے مختلف مقامات میں ملیں گی۔اسی طرح اس معاشرہ میں رہنے والے افراد کے جو ہرا نسانیت جل کررا کھ کا ڈھیر ہوجاتے ہیں۔

اس مقام پراتنا سمجھ لینا ضروری ہے کہ جہنم' انسان کے اپنے اعمال ہی سے بنتی ہے۔ اس لئے کہا گیا ہے کہ:
وَإِنَّ جَهَنَّهُ لَهُ حِیْطَةٌ بِالْکَافِرِیْنَ - (29/54)''یقینا جہنم کفار کو چاروں طرف سے گھیرے ہوئے ہے''۔
وَمَا هُمْ عَنْهَا بِغَائِیدِیْنَ (82/16)۔ یہ اس کی نگا ہوں سے اوجھل نہیں ہیں۔ وہ انہیں اب بھی دیکھرہی ہے۔ ان
کے سامنے ہی ہے' لیکن ان کا عدم احساس اسے ان کی نظروں سے اوجھل کئے ہوئے ہے۔ جب ان کی آئکھیں کھل
جائمیں گی تو وہ ابھر کرسامنے آجائے گی۔ وَبُرِّزَ نِ الْجِیجِیْمُ لِلَمِن یَرِی (79/36)۔ وہ دیکھنے والے کے لئے ابھر
مرسامنے آجائے گی۔ یہ وہ کیفیت ہے جس کے متعلق کہا گیا ہے کہ یہ لوگ اس میں'' یوم الدین'' میں داخل ہوں
کے یکھنگؤ تُھَا یَوْمَ اللّٰی یُنِ (82/15)۔ یَوْمَ اللّٰی یُنِ ظہورِ نتا نَجُ کا زمانہ ہے' اس و نیا میں یا مرنے کے بعد۔
ح یکھنگؤ تُھَا یَوْمَ اللّٰی یُنِ (82/15)۔ یَوْمَ اللّٰی یُنِ ظہورِ نتا نَجُ کا زمانہ ہے' اس و نیا میں یا مرنے کے بعد۔
ح یصلہ وب

اَلْجِوْبُ۔ قطع کرنا۔ پھاڑنا۔ سوراخ کرنا۔ بیاس مادہ کے اصلی معنے ہیں (تاج)۔قرآن کریم میں ہے وَ آگُودُ الَّذِینُنَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ (89/9)-اور شمود جو وادی میں پہاڑوں کی چٹانوں کوتراش کر (اپنے مکان بناتے تھے)۔اَلْجِوْبَاتُہُ۔ مکانات کے پچھواڑے جوگڑھا سابن جائے جس میں بارش کا پانی جمع ہوجائے (تاج)۔ الْجَوْبُ وُھال کو بھی کہتے ہیں (تاج)۔

آجاً ب يُجِيْب إِجَاباً و آجابةً جواب دينا۔ (اس لئے کہ جواب دين والا جب کسی کی بات کا جواب دينا ہے تو وہ اس کے منہ سے نکل کر سائل کے کا نوں تک کا فاصلہ قطع کرتا ہے۔ ويسے سوال بھی يہ فاصلہ طے کرتا ہے ليکن يہ لفظ جواب کے لئے خاص ہو گيا ہے۔ راغب )۔ اس سے اسم فاعل هُجِيْب ہے۔ جواب دين والا قرآن ميں ہے إنَّ رَبِيْ قِوِيْب هُجِيْب (11/61)۔ ''نقينا ميرارب قريب ہی ہے اور بات کا جواب بھی دينا ہے۔'' سورة بیں ہے ان ربات کا جواب بھی دینا ہوں جب وہ بقرہ میں ہے اُجِیْب دَعُوق اللَّا عِ إِذَا دَعَانِ (2/186)۔ ''میں ہر پکار نے والے کی پکار کا جواب دینا ہوں جب وہ بھے پکارتا ہے۔'' دعا اور خدا کی طرف سے اس کے جواب کے سے مفہوم کے لئے (درع۔ و) کا عنوان دیکھے۔ یہاں صرف اتنا بتا دینا کا فی ہے کہ دُعَا سے مفہوم ہے خدا کے قوانین کا اتباع کرنا اور اس کی طرف سے جواب کے معنی ہیں ان قوانین کا نتیجہ خیز ہونا۔ چنا نچہ سورة المومن میں ہے: وَقَالَ رَبُّ کُھُ اَدْعُونِیَ أَسْ تَجِب لَکُھُ (40/60)۔ '' تمہارا

نشوونما دینے والا کہتا ہے کہتم مجھے پکارو میں تمہاری پکار کا جواب دوں گا۔'' اس کے بعد ہے: إِنَّ الَّذِيثَينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَا دَتِيْ سَيَلْ خُلُونَ جَهَنَّهَ دَا خِرِيْنَ (40/60) - جولوگ ميري اطاعت گزاري سے سرتشي برتے ہیں وہ ذلیل ہو کرجہنم میں داخل ہول گے۔''اس پوری آیت سے واضح ہے کہ دعا در حقیقت "یستکنوؤن عَنْ عِبَا دَتِين "كى ضد ب\_لبذا وعاسي مقصود خداكى محكوميت اختيار كرنا ب\_اس كئ اس سے ذرا پہلے ب وَمَا دُعَا ُ الْكُفِدِيْنَ إِلاَّ فِيْ ضَلالٍ (40/50)- ''جولوگ قوا نین خداوندی سے اٹکارکرتے ہیں ان کی دعا کبھی نتیجہ خیز نہیں ہوتی۔''یہی وجہ ہے کہ سورة بقرہ میں جہاں بیکہاہے کہ اُجِیْبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ (2/186)-''میں پارنے والے کی پار کا جواب دیتا ہوں'' تو اس کے ساتھ ہی بیکی کہددیا کہ فَلْیَسْتَجِیْبُولِیْ وَلْيُؤْمِنُوْابِیْ (2/186)-''لہذاانہیں چاہئے کہ میرے قوانین پرایمان رکھیں اور میری اطاعت کریں'' بیلوگ ہیہ کچھ کریں اور میں ان کی سعی وعمل کونتیجہ خیز کروں گا۔ بیہ ہے دعاا ورا جاہتِ دعا کا قرآ نی مفہوم ۔ یعنے جو کچھ خدا کے تقاضے ہیں انہیں تم پورا کرو۔ جو پچھتمہارے تقاضے ہوں گے خداانہیں پورا کر دے گا۔ یہی خدا کا قانون ہے۔ جو مخض حسن کارانہ انداز ہے اس کے قوانین کے مطابق زندگی بسر کرتا ہے وہ اس کی محنت کورائیگا نہیں جانے دیتا۔ وَاصْبِرُ فَإِنَّ اللّهَ لا يُضِيّعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِيْن - (11/115)' اوراستقامت سے جمارہ۔ ب شك الله محسنين كا اجرضا كع نهيں كرتا-''اوركوشش كے بغير كچھ ملتانہيں -وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَاسَعَىٰ (53/39)-''انسان كے لئے كچھنہيں بجزاس کے جس کے لئے وہ کوشش اور محنت کرے۔''

سوال دونشم کا ہوتا ہے۔ایک تو کسی بات یا مسئلہ کا دریافت کرنا اور دوسرے امداد واعانت طلب کرنا۔ لہندااس اعتبار سے جواب کی بھی دونشمیں ہوں گی اور اجابت واستجابت' ان دونوں قسموں کے جواب کے لئے بولا جائے گا۔یعنی کسی سوال کا جواب دینا' یاکسی مانگ اور مطالبہ کو پورا کر دینا۔

#### \*\*

## سأنحهارتحال

چوہدری متناز احدسابق اکا وَ نشینٹ طلوع اسلام ٹرسٹ کے بھائی چوہدری ریاض احمد گذشتہ دنوں وفات پا گئے ہیں۔طلوع اسلام کے ساتھ ان کی دیرینہ وابستگی تھی۔ بزم طلوع اسلام لا ہور کے فعال ممبر تنصد عاہے کہ اللہ تبارک مرحوم کو جنت الفردوس میں جگہ عطا کرے اور پس ماندگان کومبر جمیل ۔ادارہ ممتاز صاحب اور مرحوم کے دیگر اعز ہ اقربائے نم میں برابر کا شریک ہے۔

## تعارف مفهوم القرآن سوفٹ وئیر

میں بیمضمون آپ کی توجہ حاصل کرنے کے لئے نہیں بلکہ میں اپنے اندراس تبدیلی کومسوں کر رہا ہوں جوعصرِ حاضر کے عظیم دانشور محترم علامہ غلام احمد پرویز کی آڈیو، ویڈیوکسیٹس اوران کی معنی خیز تحریروں کی وجہ سے ہے، ان کی تصانیف وجوہات اور مقاصد سے بھر پور سمجھانے کے عمدہ اندازنے دوران مطالعہ مجھے قائل کردیا کے قرآن کے متعلق اور کچھ کیا کہا جاسکتا ہے۔

آج کے جدید دور میں اسلام کاحقیقی اوراساسی تصوّر علامہ پرویز کی عظیم الثان تحریروں سے اجا گر ہوا ہے۔ بلا شبدان کی شخصیت گزشتہ ہزارسالددور میں نمایاں اور منفر دمقام پر آتی ہے۔

ابتداً خود پرویز صاحب مفہوم القرآن ، لغات القرآن کواپنی تحریروں کے تسلسل کی آخری کڑی سجھتے تھے ، مگر بعد میں انہوں نے محسوس کیا کہ بیسلسلہ تبویب القرآن کے بغیر ناکمل رہے گا۔

عام طور پر پی ڈی ایف، یا ای بیس کا مقصد پڑھنا یا اسے پرنٹ کر لینے کے لئے جاتے ہیں۔علامہ پرویز کی تحریروں سے کماحقۂ استفادہ حاصل کرنے کے لئے مختلف کتابوں کے کئی ایک حوالہ جات کومدِ نظر رکھنا نہ صرف ضروری ہے بلکہ مضامین کا آپس میں گہر اتعلق ہونے کی وجہ سے قرآنی مواد (مفہوم القرآن) قرآنی ڈکشنری (لغات القرآن) اور قرآنی انساکلو پیڈیا (تبویب القرآن) لغوی سیاق وسباق اور معنویاتی معلومات قرآن کریم کے مطالب کا کلیتاً احاطہ کرنے کے لئے لاینفک ہیں۔

قرآنِ كريم كا بنظر غائر مطالعه كرنے والے اس بات كى ضرور قدر كريں گے كه (مفہوم القرآن)، قرآنى و كشنرى (لغات القرآن) اور قرآنى انسائيكلوپيڈيا (تبويب القرآن) سے بيك وقت براو راست استفادہ كرناكس قدر عرق ريزى، محنت طلب اور كيونى كا كام ہے۔

اکیسویں صدی میں مطالعہ صرف چھی ہوئی کتابوں کا مرہونِ منت نہیں رہا۔ مطالعاتی عادات تبدیل ہورہی ہیں۔ مطالعہ خود ارتقاء پزیر ہے۔انٹرنیٹ کے کثر تِ استعال کی وجہ سے مطالعہ بھی تغیر کا شکار ہے۔ ڈیسک ٹاپ اور سارٹ فون کے ایملیکیشن ،را بطے اور مطالعہ کی فراخی ۔ بغیر سمجھے قرآن کے مطالعے کی کثر ت۔اس کی حقیقی تعلیم سے پہلو تہی۔ بیرویہ آج تبدیل ہورہا ہے اور تعلیم یافتہ مسلمان نوجوان قرآن کی طرف لوٹ رہا ہے۔

موجودہ صورتِ حال کے پیشِ نظریہ ضروری ہے کے جلداز جلداس کاسد باب کیا جائے اور جامدعلوم کو عصرِ حاضر کے مطابق اس سافٹ ویئر کی شکل میں ڈھال دیا جائے۔ تاکہ پی ڈی ایف اورای مجس کے تراجم تحریف سے مبتر اہوجا عیں اوراس کی جگہ تحقیقی افراد، طالب علموں، سپائی کے متلاشیوں، جوقر آن کواس کے حقیقی معنوں سے سمجھنا چاہتے ہیں۔اورا پنی زند گیوں کواس کے قالب میں ڈھالنا چاہتے ہیں۔مروجہ معانی کے بجائے زندگی کی عملی تعمیر نو کی جاسکے۔ نینجنا وہ اس قابل ہوجا سمیں کہ قر آن کے بینمجھی کے مطالب کے رویے کومغلوب کرسکیں۔

مفہوم القرآن کے سافٹ وئیرکواس لئے بھی ڈیویلپ کرنامقصود تھا کہ اس سے قرآنی مواد (مفہوم القرآن) قرآنی ڈکشنری (نغات القرآن) اور قرآنی انسائیکلوپیڈیا (تبویب القرآن) کو یک جاکر کے اسے مربوط نظریہ سے جوڑ دیا جائے اور ایک مفہوم القرآن نام کی الپلیشن تشکیل دی جاسکے۔

بزم طلوع اسلام کراچی نے مفہوم القرآن سوفٹ وئیر پروجیکٹ کا آغاز وسط 2013 میں کیا۔ اس کے لیے مخصوں افراد کی ایک فیم تفکیل دی جس نے پہلے مرحلے میں مفہوم القرآن اور لغات القرآن کو کتا بیشکل سے ڈیجیٹل ڈیٹا میں تبدیل کیا۔ اس کے بعد اس تمام مواد کو دومزید مرحلوں لیعنی پروف ریڈنگ اور اغلاط کی تھیج سے گزارا گیا۔ بعد از ال ایک سوفٹ ویئر ڈیولپرٹیم کی خدمات حاصل کی گئیں تا کہ مفہوم القرآن کا سوفٹو یئر اور ویب پیج ڈیزائین کیا جاسکے۔ اس کی ابتدائی حیثیت سے مطالعہ اور سفار شات کے لیئے ویب موجود ہے۔ ویب اپلیکیشن پرکام تیزی سے جاری ہے اور جلد تھیل تک پہنچ جائے گا۔

مستقبل قریب میں اسے موبائیل فون پر کثیر جہتی انداز لیعنی انڈرائیڈ سے ونڈوز وغیرہ کی سہولت کے ساتھ پیش کیا جائے گا تا کہ وسیع پیانے پرافراد کی کثیر تعداداستفادہ حاصل کر سکے۔

سب سے روشن پہلویہ ہے کہ علامہ پرویز کا کام (تقریباً پچاس سے زیادہ کتب) گیارہ زبانوں میں منتقل (ترجمہ) ہوچکا ہے۔ اس لئے سافٹ ویئر پروجیکٹ کی اہمیت بڑھ گئ ہے جوایک دن اس سلسلے میں بے حدمددگار ثابت ہوگا۔ جبکہ انگریزی عصر حاضر میں بے پناہ سہولتوں کے ساتھ بین الاقوامی حیثیت رکھتی ہے۔

یقیناً سوفٹ ویئر بین الاقوامی طور پر لیے ایک انتہائی موکر ذریعہ ہوگا۔انگریزی اور اردوز بانوں کے امتزاج سے دنیا بھر کے لوگوں کے لئے بے پناہ معلومات تک رسائی کا ذریعہ ثابت ہوگا۔

مفہوم القرآن انگریزی (Exposition of the Holy Quran) کی سافٹ کا پی موجود ہے اور اسے سافٹ ویئر کا حصتہ بنایا جارہا ہے مگر لغات القرآن کا انگریزی ترجعہ (جس کو کتا بی شکل میں شائع بھی کیا جاچکا ہے) کی سافٹ کا پی ہمیں اب تک مہیا نہیں کی گئی۔

ہماری انتہائی مستعدمیم تبویب القرآن کے مواد پر کام جاری رکھے ہوئے ہے۔ اسی دوران اگر لغات القرآن کا انگریزی ترجمہ موصول ہوگیا تو اسے بھی سوفٹ ویئر کا حصہ بنادیا جائے گا۔

مفہوم القرآن سوفٹ و بیر کے چھٹما یاں خدوخال درج ذیل ہوں گے۔

1۔ انٹرنیٹ، ڈیسک ٹاپ اور سارٹ فون ایکسیشنس ، مختلف قتم کا مواد جو مختلف ما خذ میں موجود ہے استعال کرنے والے کوایک ہی جاصل ہوسکے۔

2۔ انٹرنیٹ پرکسی خاص موضوع کی تلاش کے لئے ایک مشتر کہ ڈھانچے نہایت باریک بینی سے تشکیل دیا گیا ہے۔ تا کہ دورانِ استعال بغیر کسی دفت، آسانی اور قدرتی انداز سے مشاہدہ کیا جاسکے۔ دوران استعال آپ کے سامنے بے شارتر جیجی تحقیقاتی راستے موجود ہوں گے۔ اورا نکابیک وقت مشاہدہ کیا جاسکے گا۔

3\_آن لائن ويجعل قرآن كى اجميت اوردنيا بحريل قرآن كوآن لائن سكيف كارجحان\_

4\_معلومات كى تيزترين اوروسيع ترين ذريعه كى چابي\_

5\_آى ئى كى كى ايك الليكيشنس كاايجاد موناجس سے قرآن سے با آسانی معلومات حاصل كى جاسكتى ہيں۔

6۔اہم جزاوراشکال کی نشان دہی جوقر آنی شخقیق کے دوران مدومعاون ہول۔

7\_قرآنی لفظ درلفظ لفظی ماده اورلغات القرآن کے ساتھ انضام۔

8 لفظوں اور ان کے مادوں کی لغات القرآن میں تلاش۔

9 مفهوم القرآن اورا كيسپوزيشن كي آيات كابراه راست اوربيك وقت سامخة نامجى قابل تلاش موگا-

10 \_اليي آيات جوايك بى ماده پرشتمل الفاظ پر مبنى مول لغات القرآن مين طاش كى جاسكتى بين \_

11\_ايسالفاظ جوايك بى ماده پرهشتل بول لغات القرآن ميس يك جاد يكھے جاسكتے ہيں۔

12 كمل آيت تمام الفاظ كے ساتھ اور آيت كا برلفظ اپنے مادہ كے ساتھ لغات القرآن ميں تلاش كياجا سكتا ہے۔

13۔اس فیچرکی ایک اہم خصوصیت میجی ہے کہ قرآنی آیات،مفہوم القرآن اور ایکسپوزیش، الفاظ کے مادہ لیعنی لغات

القرآن میں مختلف زبانوں میں تلاش کی سہولت موجود ہے۔

14\_مطلوبه سورة يامتعددآيات كوفلتركركة تلاش كياجا سكتاب

15 قرآن میں تلاش کے لئے مختلف پیرامیٹرس مثلاً آیت فمبر، سورة کانام یالفظ کے مادہ کے ذریعے دیکھا جاسکتا ہے۔

16۔ابتدائی خاکداوراس کی تشکیل مع حلاش کرنے کی تمام ضروری سہولتیں مثلاً پڑھنا پتحقیق ،موبائل ایکیلیشنس اورانٹرنیث،

مفہوم القرآن اور لغات القرآن کے گردیکمل احاطه زیر تنجیل وتعمیر ہے۔

17\_زبانوں کی باہم تلاش میں انگریزی اور اردو سے عربی ، لفظ کا مادہ ،مفہوم القرآن ، لغات القرآن ۔ ایکسپوزیش کی

معلومات حاصل کی جاسکتی ہیں۔

18 ويب بييد الليكيش ك تفكيل جيها كرقرآ تك معلومات تك رسائي زير تعمير ب

19\_موبائل فون سیل کے لئے سہولت کی تیاری جیسے ونڈوز اورانڈ رائڈ کی ایملیکیشن جے متنقبل قریب میں فعال کردیا جائے گا۔

20\_اس میں اس بات کی بھی صلاحیت ہوگی کہ آپ عام معانی اور خصوصی معانی میں تفریق کر سکیں۔

22 مختلف تر اجم کے نقابل کی سہولت بھی مہیا کی جارہی ہے جو کتشکیل کے مراحل میں ہے۔

22\_تبویب القرآن عنوانات اور ذیلی عنوانات کے ساتھ ساتھ متعلقہ آیات مع ہر لفظ کا مادہ (لغات القرآن) بھی سامنے

آجائیں گی اس کی بھی تشکیل جاری ہے۔

23\_مفہوم القرآن سوفٹ ویئر ڈیسکٹاپ میں ڈاون لوڈ کرنے کے ساتھ ساتھ ہی ڈی پر بھی مہیا ہوگا تا کہ آف لائین بھی کمپیوٹر

پر کا بی کیاجاتھے۔

24\_ مختلف لغات (قرآنی و کشنریز) جیسے کہ لین اور دوسرے تراجم کے لنگ بھی مہیا کیے جائیں گے تا کہ تقابلی مطالعہ کیا جاسکے۔

مثال کے طور پر اگر کوئی مفہوم القرآن کا سوفٹ ویئر استعال کرتے ہوئے ، تبویب القرآن میں" اجر" کے عنوان کے تحت اور

ذیلی عنوانات کودیکھنا چاہے تو بغیر وقت اورنہائت قلیل وقت میں دیکھ سکے گا۔ ظاہر ہے کہ بیمفہوم القرآن، لغات القرآن اور تبویب

القرآن كاايك مربوط سلسله ہے اور ايك دوسرے سے مسلك ہے۔

"اجر-ايمان وتقوي كااجر"

"اجر-ايمان واعمال صالح (يامومنين) كااج<sup>"</sup>

''اجر-کسی کااجرضا کعنہیں ہوتا''

"اجر-انبيائے كرامٌ اجرنبيں مانگتے تھے"

"اجرمتفرق

میں ساری شیم اور خاص طور پرمحترم اقبال صاحب نمائندہ بزم طلوع اسلام کراچی کا بے حدمشکور ہوں جنہوں نے تمام مشکلات کی

پروا کئے بغیر نہائت استقامت اور انتقامی محنت سے اس دیرینہ خواہش اور خواب کوشر مندہ تعبیر کرنے میں بھرپورساتھودیا۔

شهاب آفاب

طیم *لیڈ*ر

سوفثو يترؤ يولهمينك پروجيكث

بزم طلوع اسلام کراچی ۔

#### اداره



ایک صاحب لا مورسے دریافت فرماتے ہیں۔

آیاانسان کی موت کاونت پہلے سے ہی متعین ہوتا ہے؟

یعنی اس عالم کون وفساد میں ہر منتفس کا عرصۂ حیات خدائے عرّ وجل کی طرف سے مقدر کردیا گیاہے اور اس میں کم وہیش نہیں ہوسکتا۔ یا مرگ وزیست حالات وحادثات دہر کے تابع ہوتے ہیں۔

بعض اوقات کسی مریض کےعلاج میں کوتا ہی ، مریض کا اخفائے مرض ، مناسب طبی امداد کی عدم موجودگی ، غلط شخیص وغیرہ موت کا باعث بن جاتے ہیں۔ان حالات میں کیا سمجھنا چاہئے کہ متوفی کا عرصۂ حیات ہی اسی قدر تھا یا اس کا مناسب علاج ہوتا تووہ زندہ رہ سکتا تھا۔

یا مثلاً ایک شخص سات بجے مبح تندرست وتوانا جہاز میں سوار ہوتا ہے اور سات نج کر 15 منٹ پر ہوائی حادثہ کی وجہ سے ہلاک ہوجا تا ہے۔کیاوہ جہاز پر سوار نہ ہونے سے نچ سکتا تھاا؟

صله رحمی ،صدقات وخیرات سے عمر بڑھ سکتی ہے اور مرض الموت سے نجات مل سکتی ہے یا بیچ ض تو ہمات ہیں؟ طلوعِ اسلام:

یہ سوال دراصل مسئلہ تقدیر ہے متعلق ہے، اور تقدیر کا مسئلہ وہ ہے جس کے متعلق غلط تصور نے مسلمانوں کو برباد کررکھا ہے۔ تقدیر کا مسئلہ اس قدرا ہم ہے کہ اس کے متعلق ہر دور میں کتابوں کے انبار کے انبار لکھے گئے ہیں۔لیکن اس کے باوجود اس کی پیچید گیاں حل ہونے میں نہیں آئیں۔ محترم پرویز صاحب نے اپنی کتاب ''من ویز داں'' میں اس ہوضوع پر تفصیلی روثنی ڈالی ہے اور ہم سمجھتے ہیں کہ اس کا مطالعہ بہت سے اشکال کور فع کر دیتا ہے۔

جیسا کہ او پرلکھا گیا ہے۔ بیسوال انسان کی عمر پہلے سے متعین ہے، یا بیگٹ بڑھ سکتی ہے، ای اصولی مسئلہ کے متعلق ہے کہ انسان مجبور محض ہے یا اسے اختیار وارادہ بھی حاصل ہے؟ ظاہر ہے کہ اس سوال کا جواب باب المراسلات میں خمنی طور پر

<sup>• &</sup>quot;من ویز دال" مین" مشیت" کے عنوان کے تحت اس مسئلہ پرتفصیلی بحث کی گئی ہے۔ نیز اس موضوع پرمبسوط تصنیف کتاب التقد برشائع ہو چکی ہے۔

نہیں دیا جاسکتا۔اس لیے ہم اس اصولی سوال کے متعلقات وتضمنات سے صرف نظر کرتے ہوئے صرف اس کلتہ کے متعلق پچھ صراحت کریں گے۔ کہانسان کی عمر پہلے سے متعین ہے یا گھٹ بڑھ سکتی ہے؟

سورة آل عمران ميں ہے كه:

وَمَا كَانَ لِنَفْسِ آنُ مَّوُتَ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ كِتْبًا مُّؤَجَّلًا ـ (3/145)

اس كاتر جمه عام طور پر يول كياجا تا ہے كه:

" كى شخص كے ليے ينہيں كه وہ اللہ كے تكم كے بغير مرجائے موت كامقرر وقت لكھا ہوا ہے۔"

اوراس سے مفہوم بدلیاجا تاہے کہ:

## موت کاایک دن معیّن ہے۔

اس لیے نہ توانسان کی احتیاط اور تدبیراس وقت معین کومؤخر کرسکتی ہے اور نہ ہی اس کی ہے احتیاطی قبل از وقت موت لاسکتی ہے۔ اس عقیدہ کا اثریہ ہے کہ لوگ عام طور پر اپنی صحت سے لا پر وائی برتے ہیں۔ بیار ہوجاتے ہیں تواق آتو علاج ہی نہیں کرتے ، اور اگر علاج کرتے ہیں تو بڑی بدد لی سے۔ متعدی امراض کے متعلق بھی احتیاط نہیں برتے اور جب بھی ان سے اس کے متعلق کہا جائے تو جواب میں کہ دیے ہیں کہ موت اور بیاری سب پہلے سے کھی ہوئی ہے انسان کی کوئی تدبیراس کھے کومٹانہیں سکتی۔ اگر موت آئی ہے تو ہزار تدبیروں کے باوجود آکر رہے گی ، اور اگر اس کا وقت نہیں آیا تو انسان جس قدر براحتیاطی چاہے کرے اسے کوئی نہیں مارسکتا۔ لیکن یہ تصور قر آن کے منشاء کے خلاف ہے۔

قرآن یہ کہتا ہے کہ ہر خص جو پیدا ہوا ہے اسے موت ضرور آئے گی۔لیکن اس نے یہ کہیں نہیں بتایا کہ موت کب آئے گی۔اس لئے ہر خض کی موت کا وقت وہ ہوتا ہے جب وہ مرجا تا ہے۔قرآن کہتا ہے کہ اللہ کے قانون نے ہر چیز کے اثرات کے انداز ہے مقرر کردیے ہیں۔آگ کے سامنے ہاتھ رکھوتو وہ (سردی کے موسم میں) خوشگوار گری پہنچائے گی۔لیکن اگراس کے انداز ہے مقرد کردیے ہیں۔آگ کے سامنے ہاتھ رکھوتو وہ (ندگی عطا کرے گا،لیکن جب اس پانی میں ڈوب جاؤتو کے اندر ہاتھ ڈال دو۔توہاتھ جل جائے گا۔ پانی کا ایک گلاس ہوتو وہ زندگی عطا کرے گا،لیکن جب اس پانی میں ڈوب جاؤتو اس سے موت واقع ہوجائے گی۔سکھیا کی بوندیں (طبی اصولول کے مطابق) کھاؤتو وہ کئی امراض کو فائدہ دے گا۔لیکن اگر اس کی ڈلی نگل جاؤتو اس سے ہلاکت واقع ہوجائے گی۔ بیان اشیاء کے پیانے ہیں۔قرآن کہتا ہے کہ ہم نے اس طرح موت کے پیانے مقرد کردیۓ ہیں۔

نَحْنُ قَلَّدُ ثَابَيْنَكُمُ الْمَوْتَ ـ (56/60)

ہم نے تمہارے درمیان موت کے پیانے مقرر کردیئے۔

یہ پیانے ایسے قوانین کے مطابق متعین ہوئے ہیں جن میں تبدیلی نہیں ہوتی۔ای چیز کوقر آن نے دوسرے مقامات پر کتاب مؤجل کہا ہے۔کتاب کے معنی قانون ہیں اور مؤجل کے معنی مقرر کردہ لینی بیضدا کا مقرر کردہ قانون ہے کہ فلال چیز سے ہلاکت ہوگی اور فلال سے زندگی ملے گی۔اس کے بعد قر آن نے کہد یا کہ یا در کھو۔

لَا تُلْقُوا بِأَيْدِينُكُمُ إِلَى التَّهُلُكَةِ ـ (2/195)

اپنے آپ کواپنے ہاتھوں ہلاکت میں نہ ڈالو۔ ●

اگرموت کا وقت پہلے ہی ہے مقرر ہوتا تو یہ کہنے کی ضرورت ہی نہ تھی کہ اپنے ہاتھوں اپنے آپ کو ہلاکت میں نہ ڈالو۔ یہی وہ تھم ہے جس کی روسے خود کشی حرام قرار پا جاتی ہے۔ یہ ظاہر ہے کہ خود کشی کی ایک صورت تو وہ ہے جس میں انسان اپنا خاتمہ چند لمحوں میں کر لیتا ہے۔ لیکن اس کی دوسری شکل وہ بھی ہے جس میں انسان آ ہستہ آ ہستہ خود کشی کر تا ہے۔ مثلاً اگر تپ دق کا مریض اپنی صحت اور بیاری کے علاج سے لا پروائی برتنا ہے تو وہ تدریجی خود کشی کرتا ہے۔ وہ اپنے آپ کو ہلاکت میں ڈالتا ہے۔

قرآن علم الطب کی کتاب نہیں کہ وہ انسانی امراض اور ان کے علاج سے بحث کرے لیکن اس کے باوجوداس نے ایسے اشارات دے دیۓ ہیں جن سے توجہ اس طرف منعطف ہوجاتی ہے کہ ایسے کا موں سے اجتناب برتنا چاہئے جن سے امراض پیدا ہوں تو ایسی چیزیں استعال کرنی چاہئیں جن سے شفا ملتی ہے مثلاً اس نے ایک عام اصول بیان کیا ہے کہ:

كُلُوْا وَاشْرَبُوْا وَلَاتُسْرِفُوْا -(7/31)

ڪھاؤ پيئو کيکن زيادتي نه کرو۔

بيصحت كابنيادى اصول ب\_دوسرى طرف مثلاً شهد معتعلق كهاب كه:

فِيهُ وشِفَا السَّاسِ (16/69)

اس میں لوگوں کے لیے شفاہے۔

اب ظاہر ہے کہ اگرموت اور مرض کو ایک مقررہ وقت پر آنا ہے جس میں کی بیشی نہیں ہوسکتی تو پر ہیز اور علاج سے متعلق ان ہدایات کی ضرورت ہی کوئی نہیں تھی ۔قر آن کہتا ہے ہے کہ مرض اور موت کے لیے قانون مقرر ہیں ۔ یہ چیزیں ان ہی قوانین

● اگرچدیدآیت اجماعی موت اور حیات کے قانون سے بحث کرتی ہے لیکن انفرادی موت اور حیات بھی اس کے دائرہ سے ہا ہزئیں۔

کے مطابق چلتی ہیں۔ لہذا ایک خاص قانون کے مطابق عمر گھٹ جاتی ہے اور دوسرے قانون کے مطابق عمر بڑھ جاتی ہے۔ سورۂ فاطر میں اس کی تصریح موجود ہے جہاں فرما یا کہ:

> وَمَا يُعَمَّرُ مِنُ مُّعَمَّرٍ وَّلَا يُنْقَصُ مِنْ عُمُرِ قَالَا فِي كِتْبٍ ـ (35/11) نكى كى عربرهتى باورند هُنْق بِ عَرقانون كِمطابق ـ

اس سے صاف ظاہر ہے کہ قانون کے مطابق عمر لمبی ہوتی ہے اور قانون ہی کے مطابق کم ہوتی ہے اور قانون ہیہے کہ بے احتیاطی سے عمر کم ہوتی ہے اور احتیاط سے عمر بڑھ جاتی ہے۔

سطورِ بالا میں ہم نے ''عرکھنے' 'اور''عمر بڑھنے' کے الفاظ رواج عامہ کے مطابق استعال کیے ہیں ور نہ ظاہر ہے کہ حقیقت کے اعتبار سے گھنے اور بڑھنے کے الفاظ صرف اس وقت استعال کیے جاسکتے ہیں جب پہلے عمر کو متعین شدہ فرض کر لیا جائے لیکن جیسا کہ او پر لکھا گیا ہے عمر کے متعین ہونے کا تصور ہی سے خہیں ہے ہم کی مشینری خدا کے مقرر کر دہ قانون کے مطابق چلتی ہے اور اس قانون کی خلاف ورزی سے رک جاتی ہے ۔ انسان کو بیا اختیار دیا گیا ہے کہ وہ چاہے تو خدا کے قانون کی خلاف ورزی سے رک جاتی ہے ۔ بھی بتدریج اور اس قانون کی خلاف ورزی ہے اس چلتی ہے ۔ اس چلتی ہے ۔ بھی بتدریج اور بھی میک لخت ۔ اب بیا انسان کے اختیار میں ہے کہ جی چاہے تو اس قانون کی خلاف ورزی سے اس چلتی گاڑی کوروک دے اور جی چاہے تو ان قوانین کے اتباع سے عرضی تک پہنچ جائے ۔ یا در کھے موت کا وقت مقرر نہیں گاڑی کوروک دے اور جی چاہے تو ان قوانین کے اتباع سے عرضی تک پہنچ جائے ۔ یا در کھے موت کا وقت مقرر نہیں قانون مقرر ہے ۔

اب رہا پیسوال کہ صدقات و خیرات سے بیاری رفع ہو سکتی ہے اور موتٹل سکتی ہے یا نہیں ۔ تو پی ظاہر ہے کہ جہم کی مشینری خدا کے طبعی قوانین کے مطابق چلتی ہے۔ اس پر غیر طبعی افعال کا براہ راست اثر نہیں ہوتا۔ البتہ صدقہ وخیرات وغیرہ ، غیر طبعی افعال کا اثر مریض پر نفسیاتی طور پر ہوتا ہے اور نفسیاتی اثر (Psychological) سے مریض کی قوت مدافعت بڑھ جاتی ہے جس سے بیاری کے رفع ہونے میں مدوماتی ہے۔ پہنسیاتی اثر عقیدہ کے ماتحت ہوتا ہے۔ اگر عقیدہ نہ رہے تو پھراس کا اثر بھی نہیں رہتا۔ ہمیں قرآن سے اس عقیدہ کی کوئی سند نہیں ملتی۔ پی عقیدہ جھاڑ پھونک گنڈ ہے تعویذ کے عقائد کے قبیل سے ہے۔ جو انسان کے دور سحر (Magic age) کی یا دگار ہے۔ قرآن ان تو ہم پرستیوں سے بہت بلند ہے۔ وہ عقل وبصیرت اور قوانین وضوابط سے بات کرتا ہے۔ نفسیاتی فریب کے الجھاؤ میں نہیں الجتا۔



محدارشدشيخو پوره سے لکھتے ہيں:

''نماز بھی دین اسلام کا ایک بنیا دی ستون ہے اور بیا یک بہت بڑا پیکے ہے یہ میں روز مرہ کے معمولات کو سرانجام دینے کے لیے رہنمااصول فراہم کرتا ہے مثلاً جس طرح ہم نماز میں صفیں سیدھی رکھتے ہیں یہاں پرصرف صفیں ہی سیدھی نہیں رکھنی بلکہ اپنے معاملات بھی سیدھے رکھنے ہیں نماز ہمیں مساوات کا بھی درس دیتی ہے جس طرح معجد میں امیر غریب سب ایک ہی صف میں کھڑے ہوجاتے ہیں علامہ اقبال فرماتے ہیں ہے۔

ایک ہی صف میں کھڑے ہوگئے محمود و ایاز نہ کوئی بندہ نواز نہ کوئی بندہ نواز

اس طرح بید مساوات با برابری اپنے معاشرے میں بھی قائم کرنی ہے اور طبقاتی تقسیم کا خاتمہ لازمی ہے۔ جب کسی کے وسائل میں کمی کے سبب سے اس کی زندگی عدم مساوات کا شکار ہوجائے تو اس کو پھر سے وسائل فراہم کر کے مساوات کے وائر سے میں لانا ہے۔ جس طرح ہم وضوکر کے پاک اور صاف ہو کر مسجد میں جاتے ہیں بیصفائی کا معیار اپنے معاشر سے میں بھی قائم رکھنا ہے اپنا گھر گلیاں محلے اور ملک کو بھی صاف سخر ارکھنا ہے خارجی صفائی کے ساتھ ساتھ اپنے خیالات کو بھی یا کیزہ اور صاف رکھنا ہے۔

جس طرح ہم نماز میں ایک دوسرے کے ساتھ کندھے سے کندھا ملا کر کھڑے ہوتے ہیں۔ بیاس بات کی علامت ہے کہ ہم مسجد سے باہر جا کر دوسروں کے دکھ در دمیں اور اجتماعی مفاد کی خاطر کندھے سے کندھا ملا کر شانہ بشانہ اپنے جان مال کی پروا کیے بغیر ساتھ دیں گے۔

جس طرح ہم مسجد میں ایک دوسرے سے محبت ،خلوص اور شائننگی سے پیش آتے ہیں ایک دوسرے کو برداشت کرتے ہیں۔ نماز ہمیں ریجی درس دیتی ہے کہ مسجد سے باہر جا کربھی اس پیجہتی کا مظاہرہ کریں۔

جس طرح ہم نماز میں ڈسپلن کا مظاہرہ کرتے ہیں اس طرح کا ڈسپلن ہماری عملی زندگیوں میں بھی آنا چاہئے اورجس طرح ہماری نمازیں میں مقرر کردہ وفت میں ہوتی ہیں اس طرح ہمارے روز مرہ کے معمولات بھی ٹائمٹیبل کے تحت ہونے چاہئیں تا کہ ہم کم سے کم وقت میں زیادہ سے زیادہ کا م سرانجام دے سکیں۔

اورجس طرح ہم نماز میں اتحاد، اتفاق کا مظاہرہ کرتے ہیں بیا تفاق باہر بھی نظر آنا چاہئے اور جارا بیز بردست اتحاد ایک حکومت

کے قیام کی طرف بھی رہنمائی کرتا ہے تا کہ ہم وسیع پیانے پرلوگوں کے مسائل حل کرسکیں۔نماز فجر اورنمازعشاء ہماری اس طرف بھی رہنمائی کرتی ہے کہ ہم آ رام کم سے کم کریں دن کو بڑا کریں۔علامہ اقبال فرماتے ہیں ہے

49

میسر آتی ہے فرصت فقط غلاموں کو نہیں ہے بندہ کر کے لئے جہاں میں فراغ! نہیں ہے بندہ کر کے لئے جہاں میں فراغ! نمازہمیں انفرادی زندگی سے نکال کراجتا گی زندگی کی طرف بھی لاتی ہے علامہ اقبال کہتے ہیں ہے فرد قائم ربط ملت سے ہے تنہا کچھ نہیں موج ہے دریا میں اور بیرون دریا کچھ نہیں

پانچ وقت کی نمازیں ہماری اس طرف بھی رہنمائی کرتی ہیں کہ ہم میں زیادہ سے زیادہ رابطہ Communication ہوجس سے عام لوگوں کے مسائل اجا گر ہوں اور پھران کا کوئی سد باب کیا جاسکے۔جس طرح ہم نماز میں خدا تعالیٰ کے سامنے سر بسجود ہوتے ہیں یہ اس بات کی علامت ہے کہ ہم عملی زندگی میں بھی خدا تعالیٰ کے احکام ، قوانین اور اصولوں کو پیش نظر رکھیں گے۔ اپنی خواہش نفس کی پیروی کی بجائے وحی خداوندی (قرآن کریم) کے سامنے سرتسلیم خم کریں گے۔ اگر ہم نے درج بالا اصولوں ضابطوں کو اپنی زندگیوں کا حصہ بنالیا تو ہماری نمازیں نتیجہ خیز ہوں گی اور اس دنیا میں بھی ایک جنتی معاشر سے کا قیام ممکن ہوسکے گا۔

جس طرح قرآن کریم کی سورۃ اعراف کی آیات نمبر 170 میں ہے مفہوم (پرویز صاحب)'' جولوگ خدا کے ضابطہ توانین کے تحت رہیں گے اور نظام صلوۃ قائم کریں گے ہم ان کے اعمال کا اجر ضائع نہیں کرتے وہ اپنی زندگی اور معاشرے کوسنوارتے ہیں۔

ای طرح سورۃ یونس کی آیات نمبر 64 میں ہے مفہوم''ان کے لیے دنیا کی زندگی میں بھی ہرفتم کی خوشگواریاں اور سرفرازیاں ہیں اور آخرت کی زندگی میں بھی ہرفتم کی خوشگواریاں اور کا مرانیاں ہیں۔اوراگرہم نے درج بالا اصولوں اور ضابطوں کو بالائے طاق رکھ دیا اور نماز کو صرف پرستش کے معنوں میں لیتے رہے تو پھرجس طرح قرآن کریم میں سورۃ الماعون میں ہے کہ تمہاری نمازیں تمہیں تباہی اور ہربادی کے جہنم میں لے جائمیں گے۔

طَلُوع الله : آپ نے بالکل درست فرمایا۔ اِس بات کو پرویز صاحب نے ایک جملہ میں یوں بیان کیا ہے کرد منماز الصلوٰ قاکسٹی ہوئی شکل ہے۔''

### بسم اللدالرحن الرحيم

# <u> گازشوط فی فیان اینوی این</u>

🖈 باغبان ایسوی ایشن کا مالود قرآن فنهی اور باغبانی "ہے۔

🖈 باغبانوں کے غیررسی اجتماعات ہر ماہ 15-30 تاریخ کوہوتے ہیں جن میں وہ اپنے

تجربات ومشاہدات سے باغبانی کوارتقاء کارنگ دیتے ہیں۔

## نوجوانوں کے نام

عزیز نوجوانو! میں نے ایک علم دوست جوان واجد حسین شاہ صاحب کوسیاسی اور فرقہ کی لائن سے بلند ہوکرانسانیت کی خدمت کرتے دیکھا ہے۔ آج پاکتان کو جومشکل صورت حال درپیش ہے اس میں امن ۔ ربوبیت ۔ احترام ۔ تعاون اور آفاقی دوراندیش کی ضرورت ہے میں پاکتان کے نوجوانوں سے اپیل کرتا ہوں کہ وہ سیاسی اور فرقے کی لائن سے بلند ہوکرانسانیت کی خدمت میں اپنا کردارادا کریں۔

باغبان ایسوی ایش آپ کوالیا ہی پلیٹ فارم مہیا کرتی ہے۔ جہاں آپ قرآنی آ فاقیت کے ساتھ ساتھ باغبانی کے بات بھی کرسکیں گے۔ باغبانی جہاں ماحولیات کے لئے اہم ہے وہاں ذرائع روزگار بھی مہیا کرتی ہے۔ بچلوں کی کثرت غذائیت کا شہکار بن جاتی ہے۔ سبز انقلاب کی شکیل سے ہم بہت سے مسائل حل کرنے کے قابل ہوجا کیں گینجریا کتان آباد ہوگا۔

پة رابط: ملك حنيف وجد آني صدر باغبان ايسوى ايش سنبل سيّدال نيومري \_ پاكستان موبائل نمبر: 1547355-0310

### Surah Al-Naziat (الثَّازِعَاتِ) – Durus-al-Qur'an Parah 30: Chapter 5

By G. A. Parwez

(Translated by: Dr. Mansoor Alam)

My dear friends, today is June 15, 1984 and today's lecture starts with verse 6 of Surah Al-Naziat (التَّازِعَاتِ). As we discussed in the previous lecture the humanistic goal of the Quranic nation is not just to gain freedom and to seek comfortable life for itself but its duty is also to free oppressed and subjugated people anywhere from their shackles of bondage and oppression. As if this was not enough, this nation further must help these people to actualize their latent potentials and invigorate them enough that they are able, on their own, to swim on the rocky waves of life's ocean. And not just catch up with other nations but surpass them and become able to solve their problems by their own thoughts, by their own intellect. This was the essential duty of that nation about which the Quran says: كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ YOU ARE indeed the best community that has ever been brought forth for (the good of) mankind [Asad]. That a new nation has been raised whose life's mission is to work f or the benefit of humanity. This nation was to free other nations under bondage. This is not something that is easy that this Quranic nation sends an order to those rulers and then they allow their people to become free? I had also mentioned this in the last lecture that slave people become so accustomed to slavery that they start liking it so much that they do not want to change.

#### Rulers cannot exist without a people to rule

The real obstacle in the path of freedom is the force of evil represented by tyrant rulers who enslave people. On the surface it looks as if there is no harm to ask tyrants to let go of their enslaved people, as Prophet Musa (PBUH) did to Pharaoh to free the children of Israel. But Pharaoh's enrage at this demand proves the nature of all tyrants—that without people how can the rulers rule? No matter how powerful a ruler may be—his authority may be over mountains and oceans; he may own rivers and forests and their resources; he may own mines of precious metals and treasures of gold and silver and diamonds—all these he may possess but if there are no human beings to rule over then how can he be a



ruler? To be a ruler he needs human subjects. If one wants to free his subjects then how is he going to remain a ruler? That is the reason rulers do not allow their subjects to go free.

It is said that once a lion tastes human blood it doesn t like the taste of its any other prey. Well, I don't know about lions but I have seen humans acting, not like lions, but like wolves. They don't let go of their human preys easily. Iqbal (1877-1938) has explained this in a very nice way. During the British times people were struggling for freedom. Their initial method was to pass resolutions; make requests; and send their representatives to argue the case for freedom. Iqbal said: O ignorant! Why do you have any hopes from the British? You think he will help you; that he will be sympathetic to you; that he will feel your pain; that he will pay any attention to your requests and he will grant freedom to you? Have you not noticed that if a bird gets into the claws of a hawk then no matter how much the bird cries the hawk's heart does not melt and remains impervious to her cries?

Oh ignorant one! To expect any sympathy is useless, from the West;

The heart of a hawk, no matter how much its prey cries, never melts!

How wishful is your thinking? How complacent you are? Freedom is never gained by this way. A hawk never lets its prey go free no matter how much it cries. This is how tyrant rulers behave. This is how powerful nations work. They never let enslaved nations go free easily. Thus, according to normal practice, after gaining their freedom from the tyrants of Mecca, there was no need for this newly created nation of the Prophet (PBUH) and his companions to worry about other enslaved people. They were free to decide their own matters. This is the goal of all free nations. But, here, with the new Islamic state the matter was quite different.

#### The duty to free other nations

My dear friends! This new nation's duty was unique among the nations of the world to free other nations. All the clashes that occurred then were, in fact, about this process of freeing other nations from the clutches of slavery. Do you see what Islam is, my friends!? And what are its obligations? Islam is not about



only prayer and fasting. This is about the clash of truth and falsehood; this is about the confrontation with tyrants that took place at the time of the Prophet (PBUH) and his companions. Was this clash to gain territory; was it to acquire empires; was it to control other nations and their resources? Well, these are the goals powerful nations have always been after throughout history. But these are not the goals of a nation established in the name of Islam, in the name of the Quran, in the name of Allah. In fact, a nation established in the name of Islam is supposed to do the opposite to free people from oppressors by directly confronting them, and if need be going to battlefield and sacrificing their own lives to free other peoples. Allahu Akbar! This is the thing I keep saying why the Quran is unparalleled not just in its words but that a nation raised in its name is also without parallel in history: a nation which is free; a nation which has everything; a nation which has no problems but such a nation readily confronts big powers to free people from their clutches even though that entails going to battlefield and sacrificing lives. This was the duty of a nation raised for the benefit of humankind. And history proves that that nation did free oppressed and enslaved people from the clutches of the superpowers of those days. They not only freed them and pulled them to the level of other nations but catapulted them into surpassing all the developed nations of the time by channeling their energies to higher and higher levels and making them masters of their own destiny.

#### Blueprint of the battle between truth and falsehood

My dear friends! We have now come to the starting verse of today's lecture: الرَّادِفَةُ الرَّادِفَةُ الرَّادِفَةُ الرَّادِفَةُ الرَّادِفَةُ (79:6-7) - (HENCE, think of) the Day when a violent convulsion will convulse (the world), to be followed by further (convulsions)![Asad]. A time will come when you will have to go to battlefield to confront the forces of falsehood. But this will be unlike any other clash. This will be a ground shattering clash that will shake the very foundation of oppression.

My dear friends! Now the Quran is talking about tyrants and oppressors. What will be behind them? The word the Quran uses for this is - الرَّا الوَفَةُ (Al-Raadifah)? The word سنة "Radeef" meaning rhyme is from the same root. The second line of a couplet is called رويف "Radeef" that rhymes with the first line. Or, among the two passengers sitting on the back of a horse or a camel, the one sitting

behind is called ديث "Radeef." The Quran uses this word to show that the result of oppressing a people attaches itself to the back of the oppressors and follows them wherever they go. What a beautiful metaphor the Quran uses to depict this scenario! The clash and the confrontation that occur between liberating forces of truth and the oppressive forces of falsehood; and the consequent suffering that follows the oppressive forces is not that Allah is punishing them but that it is only the result of their own wrong actions that follows them behind and never الوَّادِفَةُ (Al-Raadifah). Then the Quran says: قُلُوْبٌ يَّوْمَئِذِوَّا إِهَلَةُ On that Day will (men's) hearts be throbbing, (and) their أَبُصَارُهَا خَاشِعَة eyes downcast[Asad]. This will be the time oftheir anxiety and distress; and they will be depressed with a feeling of shame and defeat. In just two words what a scene the Quran has sketched of their state; what a scene it draws of their condition; what a picture it paints of their loss and distress! Today they have power, authority, dignity, and wealth. They are riding very high! But: يَقُولُونَ أَيْثًا لَبَرُ دُودُونَ فِي الْحَافِرَةِ (79:10) - They say (now): "What! Shall we indeed be returned to (our) former state? [Y. Ali]. What a pithy way the Quran explains things!

#### An awful scene of suffering and destruction

My dear friends! You can understand the meaning of this verse in easy to understand everyday language. These powerful tyrants mocked at those confronting them by saying to each other: Look at them? They are telling us that whatever we have will be gone; that everything will be snatched away from us; and that we will return to our former pitiable state? And then, on top of that, they have guts to say: ٱلْمِنَا كُمُوا كُمُ كُمُوا كُم

My dear friends! There are hundreds and even thousands of synonyms of certain Arabic words. One needs to pick one suitable word to describe a particular situation precisely from among those thousands of words. Archeology is the study of past civilizations from their ruins that remain buried underground for thousands of years. Archeologists dig these sites and often times they discover remnants of whole cities revealing their one time grandeur and their artifacts. The Quran is saying here in verse (79:11) that these oppressors who seem too invincible now but all their grandeur and wealth and power will end and it will become archeological sites for future generations. What beautiful metaphors the Ouran uses for nation's fall and destruction?! - أَئِنَا كُتَاعِظَامًا نَجَةً - (79:11) - they will become just hollow structure of bones. But here they are saying sarcastically to each other: Look! They are warning us that: أَو اللَّهُ اللَّهُ عَالِهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ ال would, in that case, be a return with loss! - That we will be destroyed? The Quran affirms that certainly this will happen; that you are as ready as a ripe fruit ready to drop to the ground: فَإِثْمَا هِي زَجْرَةٌ وَاحِدَةٌ - But, then, that (Last Hour) will be (upon them of a sudden, as if it were) but a single accusing cry. And then they will face the truth: فَإِذَا هُم بِالسَّاهِرَةِ (79:14) - and then, lo, they will be fully awakened (to the truth)! They will face the truth on battlefield where all these will happen.



obligation to protect their places of worship if attacked, and if need be give their lives in this cause. *Allahu Akbar!* 

#### Maududis pronouncement - Islam spread by the power of the sword

My dear friends! Maulana Muadudi says that Islam spread by sword. The enemies of Islam had to say this anyway. But it is strange that our own people say this - May Allah protect us! Maulana Maududi was in the forefront of this crusade. His very first book is "Al -ihad fil Islam" in which he proudly peddles this myth. He goes so far in this book as to say that the Prophet (PBUH) was giving sermons and inviting people to Islam all his life but very few people accepted Islam; but the moment he picked the sword he conquered nations after nations. Then Maududi proclaims: Tell me then whether Islam spread via sermon or by sword? Well, when our own "scholars" say this which is completely contrary to the Quran, then who can blame its enemies?

My dear friends! We have come to verse 14 now. The first five verses of the Quran inculcated in its believers the conviction to first fight for their own freedom and then to fight for others' freedom wherever they may in the world. Then it further told them to help these newly liberated actualize their internal potential; help them to become strong and be able to make their own decisions; and be able to solve their problems without the help of any other nation. However, this goal invites the wrath of status quo resulting in extraordinary confrontation and fights. You know the style of the Quran that whenever it makes a claim it provides reasoning and proof for it. One way to provide proof is through scientific means of producing results through the laws of nature. Laws of nature apply equally to everything in the universe without any exception. The Quran says that just as its laws are working and producing irrefutable results in the external universe the same way its laws work and produce their results in the human universe as well. But when the Quran comes to nations and their fate it presents its proof from history of the rise and fall of past nations. It provides witness from the pages of history of those nations.

#### The history of the children of Israel as a witness

And now the Quran provides witness for its claim from history of a people who were the most subjugated and enslaved ones under a tyrant who was the most

ruthless in history. And these people had to be liberated from his clutches. Many examples of liberation struggles could have been given from history, but a highly illustrative example of this is the classic confrontation between Pharaoh and Musa (PBUH). The story of the children of Israel is a classical one which the Quran often repeats as an illustrative example to provide witness and proof for many of its claims. The entire population of Israelites was subject to extreme form of slavery by Pharaoh, and Musa (PBUH) was sent to free them from his clutches - who has become the standard bearer of tyranny and oppression in the history humankind. This was the confrontation that was to take place to free an entire population.

The Quran up until now offers its followers: the sound of bugle; the scene of battlefield; clash and confrontation; creating revolution. It says that this

revolution is not any new revolution. This has been continuing from beginning of history - powerful nations have always been oppressing weaker nations throughout human history: That divine messengers and their followers have been uplifting weaker nations by freeing and rejuvenating them with fresh new energy. For example: هَلُ ٱتُّكَ حَدِيْثُ مُوْسَى . Has the story of Moses reached thee?[Asad]. What a beautiful style this is of the Quran? I don't know if life will permit another chance to repeat and appreciate these things. The Quran is not a difficult Arabic book my friends. In fact, it is very easy to understand and its literary style is so beautiful and attractive, notwithstanding it deep realities. By Look at the point in time from where the Quran started this? The early life of Musa (PBUH) was spent in Pharaoh's palace. But the Quran starts the discussion from the time when Musa (PBUH) received the revelation from Allah on Mount Sinai, and he was charged with the duty to liberate Israelites from the clutches of Pharaoh. The Quran starts with: إِذْنَادْهُرَبُّهُ بِالْوَادِ الْمُقَدَّّةِ سِطُوًى (79:16) - The traditional translation of this is: Behold, thy Lord did call to him in the sacred valley of ظؤى (Tuwa) [Y. Ali]. But as I have often said certain key words that Quran uses to describe special situations have extremely deep and broad meaning, e.g., the words describing the high place a messenger occupies and the divine revelation he receives. The one who is going to receive revelation

My dear friends! The meaning of (Dallan) is: one who, in search of truth, is in a state of discovery; he remains passionately driven to explore around to find the truth about life. The Quran mentions this about our Prophet (PBUH); and it has especially stated about Musa (PBUH) that he was very curious to find out about reality of things from any wise person he could find. Before he became a prophet, Musa (PBUH) met a wise man popularly known as Khidr (خصر) although his name did not appear in the Quran - and all this was part of his long journey of discovery. But this search process ended after being selected to receive revelation and then others came to them in need of truth and guidance. What does the guidance of revelation do? - It wraps that very long journey of search for reality. discovery of truth and The meaning degaddas) is: one who journeys very far; and the meaning of كُولُوى (Tuwa) is: to wrap up. So, the meaning of the verse (79:16) is: Musa (PBUH) your long journey in search of truth ends and it is being wrapped up now.

#### Difference between revelation and intellect

Searching for truth using one's own mind is a long hard journey. evelation, on the other hand, folds this long road into a short process. This is the difference between the two sources of knowledge: one subjective and the other objective. Iqbal (1877-1938) has explained this difference at many places. He says:



Though intellect and revelation both guide and travel towards destination;

However, intellect travels by trial and error; and by giant strides revelation!

Intellect works towards reality by trial and error. But revelation brings the reality directly in front of intellect. There is no long journey involved with revelation as it is the case with intellect that tries to reach reality by trial and error. My dear friends! The nation that inherits the Quran is in an advantageous position compared to other nations. Where as ot her nations remain nowhere near reality even after centuries of failed experiments including long wars and huge bloodsheds, just one verse of the revelation guides its nation directly to the reality. This is the difference between the two. This is بِالْوَادِ الْمُقَدَّدِينِ طُوَّى (79:16): when his إِذْ نَادَاهُ رَبُّهُ when his Nurturer called him: O Musa! Your long winding journey in search of truth has been wrapped up, it has finally ended. And listen to what I have to say carefully: a huge responsibility is being placed on your shoulders. Well, those who are very special to Allah carry a special burden entrusted to them by Him. Being selected to receive Allahs revelation is no small blessing.Listen Musa: اذْهَبُ إِلَى نَوْعَوْنَ إِنَّهُ طُغَى (79:17) - "Go unto Pharaoh - for, verily, he has transgressed all bounds of what is right [Asad]. It says it all - just in one word ظفى (Taghaa).

#### Musa (PBUH) and Pharaoh

Pharaoh had crossed all lines in his transgression and aggression. So, Musa (PBUH) was ordered to go Pharaoh. This divine duty was entrusted to Musa (PBUH). In the next verse there is a point that I don't know how to explain. It requires highly focused thinking. As we have seen it is the divine duty of this Ummah to free subjugated and oppressed people from slavery and subjugation. Musa (PBUH) was sent to confront Pharaoh as he had transgressed all humane boundaries. Normally whenever there is confrontation and war it is all about authority, control, and empire building. And don't ask what happens to the defeated nations - disgrace, humiliation, subjugation, imprisonment, torture, and death awaits them. This happens all because of greed and vengeance. But a nation that has been created in the name of Allah, His prophets and messengers

are different. Please listen carefully what the Quran says when the very first revelation that is given to Musa (PBUH) when is ordered to go to Pharaoh:

لَّهُ الْكُالِكَ الْكَانَ تُوَكِّلُ (79:18) - and the (traditional) translation is: and say (unto him), Art thou desirous of attaining to purity? [Asad].

But my dear friends, the single word "\$\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}\tilde{z}

#### Political system of the Quran

My dear friends, with the Grace of Allah people in my audience are thinkers. So, please listen carefully to this point on which a political structure can be erected! This nation when it confronts another nation which on surface can be called war but what is its goal? The Quran says that its followers confront a nation only because that nation is not at the level of humanity. Otherwise, the Quran tells it followers to join hands with those who potentials have been developed and cooperate with them to uplift humanity. This is the political system of the Quran my friends! Raise the humanity of its own people by human development and nourishment and help other nations in this process. It is absolutely and totally against using authority and power to crush people as Pharaoh did, and what the latter-day Pharaohs do in the name of politics:

(28:4) - Those who show signs of true and selfless leadership of their

people these Pharaohs clip their wings, nip them in their buds just as a gardener with a scissor clips the branches that grow taller in order to create conformity. The governments of the world run on the authority of such a scissor and clip the wings of any one who shows human potential for growth and leadership.

The bottom line of Quranic politics is this: Nourish and develop the potential of the downtrodden and suppressed people so that they can grow and rise. And the political system of the Quran confronts those who hold power and authority and brings them to the level of humanity by saying to them: وَهُوْلُ مَالِ أَنْكُوالًا إِنْ الْوَالِيَّالُ الْعَالِيَ الْمُوالِّدُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

- Wont you wish to be nourished and purified and to develop your potential so that you could renounce your animal instincts and join the ranks of humanity? How to make that happen? What will be the process of this transformation? Musa (PBUH) said to Pharaoh: I will tell you this process and I will guide you to the way which if you follow then Allah, the Sustainer, will provide the necessary nourishment that will transform you. For this, there is no need to be fearful of anyone except the law of requital of your Sustainer:وَاَهُدِيَكَ إِلَى رَبِّكَ فَتَخُطْى (79:19) - (If so,) then I shall guide thee towards (a cognition of) thy Sustainer, so that (henceforth) thou wilt stand in awe (of Him). [Asad]. There are many other beautiful names of Allah. But why did the Quran say here "إلى رتك?" We will soon find out. The Quran says: فَأَرَاهُ الْأَيْةَ الْكُبْرِي (79:20) - And thereupon he (went to Pharaoh and) made him aware of the great wonder (of God's grace). [Asad]. Musa presented to Pharaoh the magnificent order of the divine system. He made him aware: that this is the system which guarantees freedom to all of humanity; that no human being remains subjugated to no other human being in this system; that this system brings violent and aggressive wolves like you to the level of humanity; that you have too much energy that is being spent on wrong paths that needs to be redirected into right channels. But the traditional interpreters say that the "الْأَيْةُ الْكُبُرِيُّ was the staff which turned into snake; and Musas hand turned white. We have covered these before and we will explain their meanings as needed in future. But what the Quran is talking about here is to transform Pharaoh and to get him to the ranks of humanity; to warn him of the

consequences of his wrong path; and to direct his energies into the right channels. But he was drunk with power of authority: (79:21) - But (Pharaoh) gave him the lie and rebelliously rejected (all guidance) [Asad]. He told Musa that what you are telling that the result of my system is destruction and death is all wrong. He, instead of accepting divine guidance, became even more rebellious: ثُمَّ ٱذْبِرَيْسُنى (79:22) - and brusquely turned his back (on Moses). The story of confrontation of Musa (PBUH) with Pharaoh has been described at many places in the Quran in great detail.

But the Quran in its last part does not repeat the details of those stories. It points to them briefly and moves on. The Quran has itself given the method for its that is, using concordance and cross referencing. This way we can understand fully any topic in the Quran even when in some verses the topic is briefly sketched. Since the story of the confrontation of Musa (PBUH) and Pharaoh are described in detail elsewhere in the Quran, here, in this verse under discussion (79:22) it simply tells: ثُمَّ ٱذْبَرَ يَسْغي . What to say of the Quran my friends! These are just two words: means that he turned his back on Musa this is a negative aspect of his reaction. But Pharaoh just didnt stop at that.But he started planning against Musa (PBUH): means that he started working on a plan to succeed. He started plotting and scheming: قَعَلَمُ فَعَادَى (79:23) - and then he gathered (his great ones), and called (unto his people). Pharaoh had realized that he cannot defeat Musa (PBUH) in game of politics. He also knew that Musa was among the powerful people in his nation being raised in his own palace so he could not physically harm due to fear of mass scale rebellion. Pharaoh was very clever strategist with deep knowledge of politics.

#### Weapon of religious priesthood

My dear friends! The Quran gives more details about how Pharaohs advisers were getting impatient with these two brothers Musa and Haroon. They told Pharaoh to be tough with them; otherwise these two brothers will dethrone him. They advised Pharaoh not to wait any further. But Pharaoh told them: I knew better how to deal with them but not the way you want. What to do? - Well, lob the ball of religious priesthood against them. What cannot be achieved with

power can be achieved by religious priesthood. How far-sighted was Pharaoh! He thought history will repeat itself: that what a dictator with all his power and authority could not do, just one religious fatwa could do it. The demise of Abbasids empire didnt happen for lack of power and authority, nee the debates about religious issues took the front stage, bloodshed and decline followed. What were the great debates they were engaged in that led to the blood flowing in the streets of Baghdad? - Fatwas about declaring one unbeliever; problems of whether or not the Quran is created; issues about predestination and fate and consequent sectarian fights of Asharites and Mutailites etc. What are called problems of "Ilm-ul-Kalam" or metaphysics were hotly debated and contested which had nothing to do with problems of life. These were issues that led to bloodshed and demise of the Abbasid dynastic empire, ings didnt do this. This was done by religious priesthood. Pharaoh had thought about this plan. He gathered all his people and what is the first thing he tells them to keep in mind? He tells them to remember: Who I am and how you are my slaves and obedient servants; and how I control everything? Now, just a few minutes ago I mentioned why it was said here اِلَى رَبِّك ? Well, Pharaoh gathered his people: فَقَالَ اَكَارَتُكُمُ الْأَعْلِي - (79:24) - and said, I am your Lord All -Highest![Asad]. He asks them: Tell me who is your sustainer and provider? Who controls all the sources of sustenance? The biggest weakness of human then it - اَنَارَبُّكُمُ الْأَعْلَى - being is hunger and bread. When Pharaoh calls himself here does not mean that he is asking his people to worship him. The people were not worshipping him. And Pharaoh himself was worshipping the Sun-god. Here (Rabbukum) means he is claiming to be their provider and sustainer. This meaning becomes very clear if we look at another reference: وَتَادٰى فِرْعَوْنُ فِي وَقُومِهِ قَالَ And Pharaoh issued a call to his يٰقَوْمِ ٱلَيْسَ لِيُ مُلْكُ مِصْرَ وَهٰنِهِ الْأَنْهُرُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِي people, saying: my people! Does not the dominion over gypt belong to me, since all these running waters flow at my feet? Here, he is directly asking his people: Tell me who is owner of all the lands and all the waters for irrigation, the rivers and canals? Tell me! Are all these not mine? I am the sole owner. If I stop this sustenance from you even for a day, then you will know what I mean? Now tell me is this not true?

#### Being deprived of bread

Did you see? This is the real deal my dear friends! This is how humans are controlled directly or indirectly. Control the sources of sustenance and you can control human beings. This is exactly like the ringmaster in a circus who is able to control even the king of animals, the ferocious lion. Why does the lion do whatever the ringmaster wants him to do? - Because it gets food only after it has performed its routine in the circus. It does not get anything before that. The lion gets into this routine and forgets its own nature. Now look at Pharaoh? He says: - اَنَارَبُكُمُ الْأَصْلِ on a smaller scale one can be given some bread some of the times, but, when one claims the highest level (الْأَعْلَى) of authority it is altogether a different matter. Am I not the highest of all sustainers, Pharaoh thunders? And then his big ego is reflected by the plural pronoun We or "6". This is the style of the Quran where We is used instead of I to represent power and authority. Then the Quran says: فَأَخَنَهُ اللَّهُ نَكَالُ الْأَخِرَةِ وَالْرُول (79:25) And thereupon God took him to task, (and made him) a warning example in the life to come as well as in this world.[Asad]. So, the Quran is telling here: Look at what happened even to that greatest of tyrants, Pharaoh, who had full control over the sources of sustenance? The chains that he had placed on his people were flipped on to him for the crimes he had committed before and the crimes he was to commit later. This happened according to the divine system of the law of requital. This is the meaning of "نكال (Nakaal) - to constrain someone and stop his movement. This needs further explaination.

#### Another name of wrong action is punishment

My dear friends! Here in (79:25) it is said that it is not that Pharaohs authority was snatched; that he was defeated and made a prisoner; that he was punished and tortured. This was not the case and neither the goal. He had transgressed all limits and had committed crime against humanity. The Quran has used the word ""(Nakaal) here which means Pharaoh was restrained; that limits were put on him. Whatever his crimes; whatever his wrongs actions; and whatever wrong system he had implemented and put in place; and whatever wrong he was doing

the results of all these wrongs got attached to his back like Radeef; it was as if these results got stuck to Pharaohs back and sat behind him on the camel of his tyranny that he was riding and went wherever he went, and these became the fetters and chains for Pharaoh in the end. This is called ", Ki" ( Nakaal) my friends! This is the same thing the Quran has said as punishment to cut the hands of a thief (5:38), metaphorically speaking. This is to make such a restriction or "[185" ( Nakaal) that one cannot do such things. Now the Quran says: إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَعِهُ رَقَّ لِيَّانِ يَخْفُهُم - [79:26] In this, behold, there is a lesson indeed for all who stand in awe (of God).[Asad]. That is, the story of the confrontation of Pharaoh and Musa (PBUH) that We have repeated here and the consequent liberation of Israelites that We have mentioned this is not just for the sake of history but for "غيزة" or learning lesson. The meaning of "غيزة" is very remarkable. Its root meaning is bridge. The bridge is a means by which one standing on one side of it and whose destination is a road on the other side, is able to get to his destination. The story is only a metaphor; it is a simile; it is a symbol - i.e., it is a bridge by which one can reach the reality. Please do not simply read the words of the Quran as beautiful stories and feel happy about it. This is not the aim of the stories described in the Quran. These stories are, in fact, bridges by which one has to reach the deeper realities of life for which the one must be fearful of the wrong consequences of \_ لِّبَنْ يَخْشَى violating the divine laws. So, one must submit to these laws wholeheartedly. that is, one should submit to these because - يُخْشُى - that is, one should submit to these transgressing them will bring the same result as happened to Pharaoh.

My dear friends! We have covered until verse 26 of Surah Al-Naziat (النَّازِعَاتِ)
This topic concludes here. Next is a different topic of how the external universe provides witness for Quranic realities. This we will discuss in the next lecture.

O our Sustainer! Accept our humble efforts because you are fully aware of what we speak and what is hidden in our hearts. (2:127)

FOUNDED IN 1938 AT THE BEHEST OF ALLAMA IOBAL AND QUAID-E-AZAM

CPL NO. 28 VOL.68 ISSUE

## Monthly TOLU-E-ISLAM

25-B, Gulberg 2, Lahore, Pakistan Phone. 042-35714546, 042-35753666 E-mail:idara@toluislam.com web:www.toluislam.com

