

ناشروچیئر مین محداکرم رانھور

محبلس ادارت ڈاکٹرانعام الحق ۔ ڈاکٹر منظورالحق خواجداز ہرعباس

> مدریانظامی محرسلیماخز

قانونی مثیر مک محرسلیم ایدود کیٹ

زرتعاون 40 روپے فی پرچہ پاکستان -/450 روپے سالانہ بیرون ملک 2500روپے سالانہ

بینگ اکاؤنٹ نمبر 7-3082 نیشل بینگ آف پاکتان، مین مارکیٹ گلبرگ برانچ کوڈ (0465) - لا ہور جلد 68 شاره تمبر 03 مارچ 2015ء



#### اس شارے میں

| صخيبر | معنف             | عنوان                              |
|-------|------------------|------------------------------------|
| 4     | اواره            | لمعات: نظریه پاکستان کیاہے         |
| 6     | مك منظور سين كيل | پرویز صاحب کانظریهٔ اجتهاد (فقه)   |
| 14    | راج عبدالعزيز    | متحرك نفسيات                       |
| 24    | غلام احمد پرویز  | ق ور                               |
| 29    | ڈا کٹر عبدالرزاق | کون ایک خودانحصار محض ہے           |
| 33    | ۋاكٹرانعامالحق   | بابالمراسلات                       |
| 38    | خواجهاز هرعباس   | اسلامي بيئت واجتماعيه اوراس كانقاض |

#### **ENGLISH SECTION**

Introduction to development of

Mafhoom-ul-Quran (MQ) Software

Shahab Aftab 46

Surah Al-Naziat (التَّازِعَاتِ) – Durus-al-Qur'an By G.A.Parwez

Parah 30: Chapter 4 Translated by: Dr. Mansoor Alam 50

اداره طلۇس بال B -25 گلبرگ نمبر 2، لا بور ـ 54660 ( پاكتان ) فون: 642-35714546

E-mail: idarati@gmail.com

ادارہ طلوعِ اسلام (رجٹرڈ) کی مطبوعات سے حاصل شدہ جملہ آمدن قر آنی فکرعام کرنے برصرف کی جاتی ہے

اشتیاق اےمشاق پر نزز سے چھوا کر B-25، گلبرگ II لا مورسے شائع کیا

# طاؤعال

عقانی شان سے جھیٹے تھے جو بے بال و پر نکلے ستارے شام کے خون شفق میں ڈوب کر نکلے ہوئے مرفونِ دریا زیر دریا تیرنے والے طمانیج موج کے کھاتے تھے جؤ بن کر گہر فکلے غبارِ رہ گزر ہیں کیمیا پر ناز تھا جن کو جبینیں خاک پر رکھے تھے جؤ اکسیر کر لکلے جارا زم رو قاصد پیام زندگی لایا خبر دیتی تھیں جن کو بجلیاں وہ بے خبر لکلے حم رسوا ہوا پیر حم کی کم نگاہی ہے جوانان تأرى كس قدر صاحب نظر لكلے زمیں سے نوریانِ آساں پرواز کہتے تھے یہ خاکی زندہ تر' پائندہ تر' تابندہ تر لکلے جہاں میں اہلِ ایماں صورتِ خورشید جیتے ہیں إدهر ووب أدهر فكك أدهر ووب إدهر فكل یقیں افراد کا سرمایہ تعمیر ملت ہے یمی قوت ہے جو صورت گر تقدیر ملت ہے

(بالكودرا\_علامها قبال)

### بسم الثدالرحمن الرحيم

اواره



## نظریہ پاکستان کیاہے

(23 مارچ 1940ء کی ادیس)

بیعجیب حسنِ اتفاق ہے کہ ہمارے ہال موسم بہار کی آ مد کے ساتھ ہی ہماری ملی تاریخ کی دواہم تقاریب منانے کے دن آتے ہیں۔ بہار کا موسم وہ ہے جس میں کا نئات کے گوشے گوشے میں نئی زندگی کی نمود ہوتی ہے۔ شجرِ حیات کی ہرشاخ سے ' حسنِ خواہیدہ انگرائیاں لے کر ہیدار ہوتا ہے۔ چیٹیل میدانوں میں سبز ہ نورستہ اور خشک ٹہنیوں سے گلِ نو دمیدہ آئکھیں ماتا ہوا المصاب اور مرويدة بيناس يكار كركبتا م ك فَانْظُر إلى الورحيت الله كَيْفُ يُحِي الْأَرْضَ بِعَدُ مَوْقِهَا السد (30:50) "م مبداء فیض کی نیسال باریوں اور گہر فشانیوں کو دیکھو کہ اس نے کس طرح زمین مردہ کو حیات تازہ عطا کر دی"۔ موسم بہاری انہی حیات بخشیوں میں جارےسامنے 23 مارچ کاوہ یوم سعیدآ تاہے جب قوم کے قلوبِ مردہ میں ولولہ تازہ کے آثار خمودار ہوئے اور اس نے حصول آزادی کے عزم جوال بخت کا طنطنہ خیز اعلان کیا۔اوراس کے بعد 21 اپریل کا وہ دن جب اس ولولۂ تازہ کا پیامبر' اپنامشن پورا کر کے' اینے سفر کی اگلی منزل کی طرف روانہ ہوا۔ان تقاریب کی عظمت واہمیت کا تقاضاتھا کہ انہیں فلک بوس جوش وخروش اور عالمگیرشان وشکوہ سے منایا جاتا کیکن جس قوم پرصدیوں سے جمود و تعطل چھار ہا ہو'ان کے ہاں ہرحیات بخش<sup>عمل محض</sup> رسم بن کررہ جاتا ہے۔آ پےغور کیجئے کہ ہمارے دین کےایسےانقلاب آفریں عناصر — صوم وصلٰو ۃ اور حج وز کو ۃ وغیرہ — جنہوں نے انسانیت کے عروقِ مردہ میں خونِ زندگی دوڑا دیا تھا، کس طرح بےروح رسومات کا مجموعہ بن چکے ہیں۔ان اعمالِ حیات کو بھی چھوڑ ہے ، وہ کتابِ عظیم جس نے ان کی زندگی کے ہر گوشے میں قندیلِ راہ بنتا تھا کس طرح محض الفاظ کا کاغذی پیکر بن چکی ہے۔ دنیا کی کوئی کتاب اس التزام وتکرار واصرار سے نہیں پڑھی جاتی جس طرح اس کتاب کی تلاوت ہوتی ہے اوراس کے ساتھ ہی بیالم انگیز حقیقت بھی ہمارے سامنے ہے کہ دنیا میں یمی ایک ایسی کتاب ہے جس کےالفاظ تو اس طرح دہرائے جا کیں لیکن ان میں سے کسی لفظ کے معنی معلوم نہ ہوں۔لاکھوں'

کروڑوں گھروں میں اس کی روز انہ تلاوت سے قطع نظر 'ہزاروں' لا کھوں کے جمع میں اسے ایک ایک رات میں اس طرح ختم کیا جاتا ہے کہ نہ پڑھنے والا اس کا ایک لفظ سجھتا ہے 'نہ سننے والے سے اور تراویحوں اور شیخوں کے علاوہ' اب تو گھر گھر قاریوں کے کیسٹ سنائی دیتے ہیں۔ ناظرہ قرآن پڑھانے اور قرات و تجوید کی تعلیم دینے والے لا کھوں' مکا تب کھلے ہیں جن میں اس کے الفاظ کی اوائیگی کے طور پر طریق سکھائے جاتے ہیں۔ لیکن سے کسی کونہیں بتایا جاتا کہ ان الفاظ کے معانی اور مفہوم کیا ہے۔ جوقوم' اس قتم کی کتاب عظیم کے ساتھ ہے کھے کر رہی ہؤوہ اگرا پئی ملی یادگاروں کو کھن رسی طور پر منائے تو اس میں تعجب کی کونی بات ہے؟ یہ بھی کچھے کم غذیمت نہیں کہ انہوں نے ابھی ان یادگاروں کو یکسر فراموش نہیں کردیا!
جس طرح' ہماری معاشرتی (اور نہ ہبی) زندگی میں جس لفظ کوسب سے زیادہ بار بار دہرایا جاتا ہے' وہ اسلام ہے۔ لیکن جس طرح' ہماری معاشرتی (اور نہ ہبی) زندگی میں جس لفظ کوسب سے زیادہ بار بار دہرایا جاتا ہے' وہ اسلام ہے۔ لیکن

ی صرف ہاری میں سے بوچھ کر دیکھ لیجئ اس کے ذہن میں اسلام کا کوئی متعین مفہوم نہیں ہوگا۔اس طرح ہماری سیاسی زندگی میں
آپ کسی سے بوچھ کر دیکھ لیجئ اس کے ذہن میں اسلام کا کوئی متعین مفہوم نہیں ہوگا۔اس طرح ہماری سیاسی زندگی میں
(پاکستان کے حوالے سے) جن الفاظ کی سب سے زیادہ تکرار ہوتی ہے وہ'' نظریۂ پاکستان' ہیں۔ اور لفظ اسلام کی طرح'
نظریۂ پاکستان کے متعلق بھی کسی سے بوچھئے۔وہ بتا نہیں سے گا کہ اس کا مطلب کیا ہے؟ ہم آج اسی 'معمئ' کو لیتے ہیں۔
وُنیا کی ہر مملکت مقصود بالذات ہوتی ہے لیکن اسلامی مملکت ایک بلند مقصد کے حصول کا ذریعہ ہوتی ہے۔ یہ مقصد اس کا
نظریۂ کہلاتا ہے۔اسلامی مملکت کا مقصد دین کا تمکن ہے جس میں اطاعت صرف خدا (کی کتاب) کی ہوتی ہے۔
ہمارے ہاں بیشعر جوزبان زدّ خلائق ہے کہ

پاکتان کا مطلب کیا لا إله إلا الله

معلوم نہیں کہنے والے کے سامنے اس کا وہ مفہوم تھا یا نہیں جوقر آنِ کریم کی رُوسے اوپر بیان کیا گیا ہے کیکن بات اس نے پتا کی کہی تھی جھیقت یہی ہے کہ پاکستان یا اسلامی مملکت کی اساس لا اِللہ اِلا اللہ ہے اور اس سے مراد ہے سے خدا کی کتاب (قرآن) کی حکمرانی ——

یمی نظریهٔ پاکستان سے مراد ہے۔

ملک منظور حسین کیل پھر 0332-7636560 mhleeladv@yahoo.com

قسطاول

### پرویزصاحب کانظریهٔ اجتهاد (فقه)

### ( قانون سازی)

قانون سازی کا اہم ترین کا م، ہر دور میں ، بدلتے حالات اور ضروریات کے پیشِ نظر ، قر آن کریم کی حدود میں رہے ہوئے ، پوری امت کی مشاورت سے جاری رہے گا۔ مشاورت کا طریقہ ، کاربھی پوری امت کی مشاورت سے وضع اور طے کیا جائے گا۔انفرادی یا اجتماعی (گروہی) تدبر و تحقیق کو صرف تجاویز کی حیثیت حاصل ہوگی۔قانون سازی کا اختیار کسی ایک فرد، گروہ ، جماعت پارٹی یا فرقہ کو حاصل نہیں ، یہ پوری امت ( یعنی اسلامی مملکت ) کا کام ہے۔

علامہ پرویز صاحب نے اسلام میں قانون سازی (فقہ یا اجتہاد) کے بارے میں اُسی نظریہ کوچے سمجھا ہے جس کا پرچارعلامہ اقبالُ اور حضرت اہام ابوحنیفہ ؓ نے کیا تھا۔ اُن کے مطابق پہلے سے مرتب شدہ فقہ جات اور اپنے آباؤا جداد کے نتیجہ فکر عمل سے فا کدہ تو اٹھایا جاسکتا ہے مگر انہیں حتی ، حرف آخر اور نا قابل تغیر و تبدل قر ارنہیں دیا جاسکتا۔ ایسا سمجھنا انسانی عقل کی تو بین ہے اور قر آن کے منشاء کے خلاف ہے کیونکہ اس کا مطلب یہ ہوگا کہ انسانی عقل اب ناکارہ ہوگئ ہے اور وہی نے جو آزادی عقل کو دی تھی ، وہ سلب ہوگئ ہے۔ نا قابلی تغیر و تبدل صرف قر آن کریم ہے۔ قانون سازی قر آن کریم کے غیر متبدل اصول واقد ارکے وائرے میں رہتے ہوئے ، ہر نا قابلی تغیر و تبدل صرف قر آن کریم ہے۔ قانون سازی قر آن کریم کے غیر متبدل اصول واقد ارکے دائرے میں رہتے ہوئے ، ہر زمانے کی امت اپنے زمانے کے حالات اور نقاضوں کو مدِ نظر رکھ کر کرتی رہے گی۔ یہ بھی واضح رہے کہ فقہ سازی کا اختیار کی فرو واصل نہیں ، یہ فریضہ اسلامی مملکت کا ہے جو ، پوری کی پوری امت کے باہمی مشورہ سے ادا کیا جائے واحد، گروہ ، فرقہ یا پارٹی وغیرہ کو حاصل نہیں ، یہ فریضہ اسلامی مملکت کا ہے جو ، پوری کی پوری امت کے باہمی مشورہ سے ادا کیا جائے گا مدا قبال اور حضرت امام ابو صفیفہ نے نظریات کی تفصیل آگے آر ، ہی ہے۔

فقہ کیا ہے؟: کسی بھی نظام حکومت میں قانون سازی کو بنیادی اہمیت حاصل ہوتی ہے۔ قانون سازی کے بغیر کاروبار حکومت کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔ چونکہ قرآن کریم کا بنیادی مقصد بھی اپنے طرزی ایک حکومت قائم کرنااوراُ سے ہمیشہ قائم رکھنا ہے اور ظاہر ہے کہ اسلامی حکومت میں بھی ، بدلتے حالات وکوا کف کے ساتھ ، نئے نئے مسائل کے حل کے لئے قانون سازی کی ضرورت پڑے گی ، لہذا ، جناب پرویز صاحب نے قرآن کریم کی روثنی میں''اجتہا '' بیعنی فقہ یا قانون سازی کے بارے میں متعدد مقامات پر بڑی تفصیل سے کھھا ہے۔

فقہ کے لغوی معنی سوچ بچار کے ہیں۔اصطلاحاً قرآن وسنت کی روشی میں ،مسائلِ زندگی پرغورو خوض کرکے ان کاحل مستنبط کرنے (لیعنی قانون سازی) کوفقہ یا اجتہاد کہتے ہیں۔ دوسرے الفاظ میں ،یے ،عقلِ انسانی کا وہ کام ہے جو وہ ،وتی کی روشیٰ میں ، سرانجام دیتی ہے۔ یہ کام ہرزمانے میں ہونا چاہیئے کیونکہ انسانی زندگی کے تقاضے ہرزمانے میں بدلتے رہتے ہیں جن کے لئے سئے تو اندین کی ضرورت ناگز برہے۔اس لئے خدانے قرآن کریم میں ایسے غیر متبدل اصول دیئے ہیں جو ہر دور کے انسان کے لئے کیساں طور پر کارآ مد ہیں لیکن ، سوائے چندا صولوں کی تفاصیل کے ،خدانے ہراصول کی جزئیات و تفاصیل نہیں دیں۔ان اصولوں کی جزئیات و تفاصیل ہم دور میں حالات کے مطابق ،اسلامی حکومت،امت کے مشورہ سے،خود طے کرے گی۔اگر قرآن کریم میں جزئیات و تفاصیل بھی طے کردی جا تیں تو وہ جزئیات بھی غیر متبدل قرار پاجا تیں اور امت مشکل کا شکار ہوجاتی (مؤلف)۔

فقد کے بارے میں عقبیدہ: -عہدرسالتمآب علی اورخلافت راشدہ میں ہرتتم کے (دینی ودنیاوی) قوانین کا جراء اسلامی مملکت کے مرکز سے ہوتا تھا جس پر پوری امت عمل کرتی تھی۔ (وہ قوانین امت کے باہمی مشورہ سے طے کئے جاتے تھے۔اس دوران میں اختلا ف رائے تو ضرور ہوتا ہو گا مگر اختلاف عمل نہیں ہوتا تھا ) کیکن امت کی بقشمتی کہ پچھ عرصہ کے بعد خلافت ،ملو کیت میں بدل گئے۔ دین ، دنیا سے الگ ہوکر مذہب میں بدل گیا۔ ملوکیت نے دنیاوی امورا بے باتھ میں رکھ لئے اور مذہبی امور مذہبی پیشوائیت کے حوالے کر دیئے۔امت کے کچھٹلص افراد نے ،انفرادی طور پر نئے پیش آمدہ مسائل کاحل قر آن کی روشنی میں دریافت کرنے کی کوشش کی۔ نہیں ائمہ فقہاء کہاجا تاہے لیکن امت کی مزید بدشمتی کہان ائمہ کرائم سے متائع ہونے والوں نے ،ان فقہ جات کوغیر متبدل قرار دیتے ہوئے ،ان ائمہ وفقہ کے نام پر باضابط طور پرالگ الگ فرقے قائم کر لئے اوران ائمہ کے وضع کردہ توانین وطرق کی با قاعدہ پیروی شروع کردی۔ ہر فرقے نے بیعقیدہ پیدا کرلیا کہ اُس کے امام صاحب کا فقہ قرآن ہی کی طرح مکمل ،ابدی ، اورغیر متبدل ہے،اب اس میں قیامت تک کوئی ردوبدل نہیں ہوسکتا اور نہ ہی اس میں سی ردوبدل کی کوئی ضرورت ہے۔اس میں تبدیلی کرنے والا خارج از اسلام قرار پایا۔اس عقیدے کے مطابق، ہمارے بزرگوں نے جو پھیمیں دیا، وہ ہمارے لئے کافی ہے۔قرآن کریم میں جو تدبر ہونا تھا، وہ ہو چکا۔ بیکام ہمارے بزرگوں نے بطریق احسن سرانجام دے دیا، البذا، اب اس فقہ برآ تکھیں بند کر کے عمل کئے جانے ہی میں ہماری فلاح اور نجات ہے۔ ہمیں نے سرے سے، اپنے حالات کےمطابق، قرآن کریم میں غور کرنے کی ضرورت نہیں (بلکہ ایسا کرنا گناہ ہے)۔۔جو کچھ ہمارے بزرگوں نے قوانینِ معاشرہ کی صورت میں ہمیں دیا،ہمیں ہرحال میں اس کےمطابق چلنا ہےاوراسےاپنے حالات پرمنطبق (بلکہ حالات کواس پرمنطبق) کرنا ہے۔ یوں ، ہرشخص اپنے فقہ کا پرستار بن گیا۔ ہرفرقہ کی نماز

اس فرقہ کے بانی کے نام سے منسوب ہوگئی۔اور نماز اس طرح اوا ہونے لگی جیسے اس فرقہ کے بانی نے بتائی۔اس طرح ہر فرقہ کی مساجد بھی ایک دوسرے سے الگ الگ بن گئیں ۔ چونکہ دین دنیا سے علیٰجہ ہ جو چکا تھا،لہذا، بیفقہ جات اینے طور پر،آ زادانہ،حکومت وقت کو پریشان کئے بغیر، پروان چڑھتے رہے۔اورمسلمانوں کی حکومتوں نے بھی، زہبی معاملات میں مداخلت نہ کی۔۔۔لہذا،صدیوں سے ب فقه جات مختلف فرقول کے'' پرائیویٹ لاز'' کےطور پرموجود ہیں قرآن کریم کا نام تواب صرف رسماً وتر کا استعال کیا جاتا ہے، جبکہ ند ہب کے طور پرتو یہی فقہ جات ہی ہیں جن پر عمل کیا جارہا ہے۔اب تو ایک اسلامی حکومت کا (غیر قر آنی) تصور بھی یہی ہے کہ اُس میں کوئی نہکوئی مرقبہ فقدرائج ہو۔ ہرفرقہ صرف اسی صورت میں کسی حکومت کو''اسلامی حکومت''تشلیم کرنے پر راضی ہوتا ہے جب وہ حکومت اعلان کرے کہ وہ اُس فرقے کا فقہ نا فذ کررہی ہے۔۔وہ فرقہ ،کسی دوسرے فقہ والی حکومت کو'' اسلامی حکومت'' مانے پر تیار نہیں ہوتا۔۔ان فقہ جات کی موجود گی میں، دنیا میں، کسی بھی جگہ'' اسلامی حکومت'' قائم نہیں ہوسکتی۔ کیونکہ حقیقت ریہ ہے کہ ایک فقہ کا پیروکار، دوسرے فقہ جات کے پیروکاروں کومسلمان ماننے پرمشکل ہی سے تیار ہوتا ہے۔الہذا،ایک فقد کے ماننے والے جب اپنے فقہ کے مطابق حکومت قائم (یا قانون سازی) کرنا چاہتے ہیں تو دوسرے فقہ والے لامحالہ اس کی مخالفت کرتے ہیں۔اس لئے مولانا مودودیؓ نے اعلان کردیا تھا کہ:۔۔۔''اگرمسلمانوں کی ایک متحدہ اسلامی ریاست قائم ہونے کے لئے بیشرط قرار دے دی جائے کہ ملک میں جتنے مختلف مسلکوں کے مسلمان موجود ہیں وہ سب کسی ایک مسلک پر شفق ہوجا ئیں تو پیشرط نہ بھی پوری ہوگی نہاس شرط کے ساتھ دنیا میں کوئی اسلامی ریاست قائم ہوسکے گی۔۔۔۔ '' کتاب وسنت'' کی کوئی الی تعبیر ممکن نہیں جو پبلک لاء کے معالمے میں حفیوں شیعوں اور اہل حدیث کے درمیان متفق علیہ ہو۔''(ایشیاء۔۲۳ ۔اگست • ۱۹۷ء۔۔ بحوالہ شاہ کار رسالت۔۔باب سیاس

اختلاف فقہ کی بناء پرالگ فرقہ: مولانا مودودیؓ کے اس اعتراف واعلان سے بیتا کر ابھرتا ہے کہ سلمانوں کے مختلف میں ان کی اور فرقوں کا وجود مثانا ممکن نہیں ہے لہذا، فرقوں کے وجود کو قبول کرنا پڑے گا۔ گرکیا فرقوں کے وجود کو حجے مان لینا اور فرقوں کا بدستور برقرار رہنا قرآن کے خلاف نہیں ہے، اور کیا ایسی صورت حال (مسلمانوں کے اندر) سیکولرازم کی ایک فتم قرار نہیں پاتی ؟ فرقے ایک دوسر سے ساختلاف کی بناء پر وجود میں آتے ہیں قرآن کا دعویٰ ہے کہ وہ اختلافات مثانا ہے (۱۲/۱۳ سرمانا کا دعویٰ ہے کہ وہ اختلافات مثانا کے لئے اُس چیز پر انفاق کیا جا سکتا ہے جو سب کے درمیان مشترک (Common) ہو کہ کہا قرآن سب مسالک اور فرقوں کے درمیان مشترک اور متفق علینہیں ہے؟۔ (متولف)۔

☆.....☆.....☆

اصول اوران کی جزئیات: \_ پرویز صاحب "مطالب الفرقان" کی جلداول مین "اصول اوران کی جزئیات" کے ذیلی عنوان

کے تحت لکھتے ہیں:۔''ایک چیز ہوتی ہےاصول اور دوسری چیز ہوتی ہےاس اصول کو بروئے کار لانے اور اس پڑمل پیرا ہونے کے طور طریقے۔اصول ہمیشہ غیرمتبدل رہتا ہےاوراس پڑمل پیراہونے کےطرق واسالیب میں حالات کے تقاضوں کےمطابق تبدیلی ہوتی رہتی ہے طبیعی زندگی ہے متعلق ایک مثال کی رو سے اسے یوں سمجھے کہ انسانی زندگی کا مدار غذا پر ہے بینا قابل تغیراصول ہے جوشروع ہے آج تک یکساں چلا آرہا ہے لیکن غذا کی نوعیت اور کیفیت بدلتی چلی آئی ہے۔ابتدائی زمانہ میں غاروں کےرہنے والےانسانوں کی غذا اورتھی اور آج کے انسان کی غذا اور ہے۔'' آ گے چل کر لکھتے ہیں۔''اگر قاعدہ پیٹھبرالیا جائے کہ غذا میں کسی حالت میں بھی تبدیلی نہیں ہوسکتی تو زندگی دوقدم بھی نہ چل سکے۔ یہی کیفیت ان اصول واقد ارکی ہے جوخدا کی طرف سے انسانی رہنمائی کے لئے ملے ہیں۔ان اصولوں کو''الدین'' کہا جاتا ہے جوشروع ہے آخرتک کیساں چلا آیا ہے۔سورۃ الشوریٰ میں ہے :شرع لکم من الدین ماوصیناب ایراهیم ومولیٰ وعیسیٰ ان اقیمو االدین ولا تنفر قوافیه (۳۲/۱۳) \_'' تمهارے لئے بھی دین کا وہی راستہ تجویز کیا گیا ہے جس کا حکم نوح،ابراہیم بمویٰ بیسیٰ کو دیا گیا تھا کہاں دین کو ہمیشہ برقرار رکھنا اوراس میں کوئی اختلاف اور تفرقه پیدا نہ کرنا۔''یہ''الدین''وہ اصول تھےجنہیں شروع سے آخرتک غیرمتبدل رکھا گیا تھا۔ کیکن ان اصولوں بڑمل پیرا ہونے کے طریقوں میں حالات کے مطابق فرق ہوتارہتا تھا۔انسانوں کی ابتدائی زندگی میں ان کے علم کی محدودیت کا بیعالم تھا کہ حضرت نوع کو بیجھی وی کے ذریعے سکھایا گیا کہ کشتی کس طرح بنائی جاتی ہے(۱۱/۲۷)۔۔۔اس سے ظاہر ہے کہ اس زمانے میں دین بیممل پیرا ہونے کے چھوٹے چھوٹے قواعد و ضوابط بھی وجی کے ذریعے بتائے جاتے تھے۔جوں جو علم انسانی میں وسعت ہوتی جاتی تھی ان جزئیات میں کمی اور تبدیلی کردی جاتی

اصول واقد ار: \_ طلوع اسلام دمبر ۱۹۷۵ء ص ۲۲۰ ' ان غیر متبدل اصولوں کو ، قرآن کریم نے اقد ار (values) سے تعبیر کیا ہے۔ ای لئے کہا ہے کہ: \_ اِنگا آئڈ گذائہ فی آئڈ آفڈ کی آئڈ آفڈ کی آئڈ آفڈ کی و نیا ہے کہ اس ایک لفظ ' قدر' میں کئے عظیم حقائق کی و نیا سی ان کی انداز کا حامل بنا کر نازل کیا۔ ' غور فرما ئے عزیز ان من! کہ قرآن کریم نے اس ایک لفظ ' قدر' میں کئے عظیم حقائق کی و نیا سیٹا کر رکھ دی ہے ۔ جیوان اور انسان میں خطِ امتیاز ، اقد ار (values) کا تصور ہے ۔ جیوان صرف اپنی طبیعی ضرور بات کا احساس رکھتے ہیں۔ وہ اقد ار (values) کا تصوری خیس کر سکتے ۔ بیانسان کی خصوصیت ہے کہ وہ طبیعی ضرور بات کا بھی احساس کرتا ہے اور اقد ارکا تصور کھنے کے قابل بھی ہے۔ جب کی معاشرہ میں اقد ارکا تصور گم ہوجائے یا دھم پڑجائے تو وہ معاشرہ انسانوں کی ہتی نہیں رہتا ، حیوانات کا ججوم بن کر رہ جاتا ہے جہاں صرف جنگل کے قانون کی کار فر مائی ہوتی ہے۔ قرآن کریم نے اپنے احکام کی طرح ان اصول و اقد ارکو بھی نہایت و احتصاف نہ رہ بادنی غورو تد بر ، نہایت آسانی سے بچھ سکتا ہے۔ '

شرعى قوانين كيابين؟: \_طلوع اسلام دمبر ١٩٤٥ - صفح نبر٢٦ - "جهال تك قوانين كاتعلق ب،قرآن كريم في بجز چندا حكام، باقي توانین کے لئے صرف اصول دیتے ہیں۔اوراسے ہردور کی ملت اسلامیہ پرچھوڑ دیا ہے کہ وہ ان اصولوں کی چارد بواری کے اندررہتے ہوئے، باہمی مشاورت ہے، جزئی قوانین خودمرتب کرے۔ بیاصول ہمیشہ غیرمتبدل رہیں گے اوران کی حدود کے اندر مرتب کردہ جزئی قوانین زمانے کے تقاضوں کے مطابق بدلتے رہیں گے۔ بیقوانین اسلامی مملکت کی طرف سے نافذ ہوں گے۔اسی کو اسلامی فقہ یا شريعت كہاجا تا ہے۔قرآنی مملکت میں کسی فردیا افراد کی کسی جماعت کوئل حاصل نہیں ہوتا كہوہ فقہی قوانین مرتب یا نافذ كرے۔ يہی وجہ ہے کہ اسلام میں غربی پیشوائیت کا تصور ہی نہیں مسلمانوں میں ریتصور،ان کے دور ملوکیت کا پیدا کردہ ہے۔ جب دین نے غد جب کی حیثیت اختیار کرلی تھی اور فدہب اور سیاست دوالگ الگ شعبے بنادیئے گئے تھے۔''۔۔۔''اسلامی نظام میں اطاعت بقر آن کریم کے قوانین واصول واقدار کی ہوگی۔ان قوانین کے نفاذ کے طور طریق اوران اصول واقدار کی جزئیات، اُمت کے مشورہ سے،اپنے زمانے کے تقاضوں کے مطابق متعین کی جائیں گی۔ابیا کرنے میں،روایات اور فقہ میں جو پچھ قرآن کے خلاف نہیں ہوگا،اس سے بطور نظائر مدد لی جائے گی۔ان کی حیثیت غیرمتبدل،ابدی قوانین کی نہیں ہوگی۔اللہ تعالے نے،لاتبدیل، (غیرمتبدل) صرف کلمات الله كوقرار دیا ہے۔خود خلافت ِ راشدہ کے زمانے میں حضور علی کے عہد کے کئی ایک احکام میں تبدیلیاں بھی کی گئیں اور نے احکام کا اضافہ بھی۔(تفصیل اس کی میری کتاب' شاہ کا ررسالت' میں ملے گی )۔ایسا ہی ہرنظام خداوندی میں ہوگا۔جوامور ( قر آنی حدود کے اندر رہتے ہوئے) اُمت کے باہمی مشورہ سے طے ہول گے،ان میں ،کسی بعد کی حکومت میں تو ایک طرف،خودای حکومت کے دوران، ب تقاضائے حالات، ردوبدل اورحک واضافہ کا امکان ہوگا۔ اس طرح جوقوانین واحکام قرآنی حکومت کی طرف سے نافذ ہول گے، اسلامی یا شرعی قوانین کہلائیں گے۔حکومت کے سواکسی کواس کاحق حاصل نہیں ہوگا کہ کسی بات کواسلامی یاغیراسلامی قرار دے دے۔'' جزئيات كالعين: \_طلوعِ اسلام جون ١٩٧٥ء ص \_٣٠ فرقد ابلِ قرآن كى پھيلائى ہوئى گمراہيوں كے بارے ميں لکھتے ہيں: \_

بالذات تو دین کے اصولوں پڑمل پیرار ہنایا انہیں نافذ کرنا تھا۔ یہ جزئیات ان اصولوں کی تعفیذ کا ذریعیتھیں۔اس لئے پنہیں ہوسکتا تھا کہ بیجزئیات ان اصولوں سے کسی طرح بھی ککرائیں۔ بالفاظ دیگر یوں کہئے کہ بیجزئیات قرآن کے غیرمتبدل اصولوں کی جار دیواری کے اندر دہتے ہوئے باہمی مشاورت سے طے یاتی تھیں۔

رسول الله علی کے متعین کروہ جزئیات: \_طلوع اسلام فروری ۱۹۸۵ء ص-۳۵ نقر آن کریم نے ان احکام کی جزئیات کا تعین ،جنہیں اس نے اصولی طور پر بیان کیا ہے، اور جن احکام کو بالتصریح بیان کیا ہے، ان کی شرائط واحوال کی تبکین ، نظام حکومت اسلامی پر چھوڑ دی ہے۔ جو پچھ قرآن میں آیا ہے وہ تو ہمیشہ کے لئے غیر متبدل رہے گا، کیکن ان کی تفاصل و جزئیات، جنہیں حکومت قرآنی متعین کرے گی ، حالات کے تفاضے کے مطابق ، برلتی رہیں گی۔ اس طرح ثبات وتغیر کے حسین امتزاج ہے، کتاب الله، تمام نوع انسانی کے لئے ہمیشہ ہمیشہ کے لئے ضابطہ وزندگی بنتی چلی جائے گی۔ ان تفاصیل و جزئیات کا تعین سب ہے پہلی اسلامی حکومت نوع انسانی کے لئے ہمیشہ ہمیشہ کے لئے ضابطہ وزندگی بنتی چلی جائے گی۔ ان تفاصیل و جزئیات کا تعین سب ہے پہلی اسلامی حکومت کے سر براہ حضور نبی اگرم علی ہے فرمایا۔ قرآن کریم میں حضور علی ہے ارشاد ہے کہ: و مشاور ٹھیڈ فی الْاکمی کے مشورہ کا تو ایک مملکت میں اپنے صحابہ سے مصورہ لیا کرو''۔ خلا ہر ہے کہ جہاں تک وی و خداوندی کا تعلق ہے، اس میں کسی کے مشورہ کا تو ایک

طرف،خودصاحب وحی (ﷺ ) کے ذاتی خیالات کا بھی کوئی دخل نہیں تھا (۵۳٫۳٫۸) لہذا،مشورہ کا حکم، ان احکام خداوندی کی جزئیات و نفاصیل کے متعلق تھا، جنہیں خدانے اصولی طور پر دیا تھایا جن کی شرا لکا وقیو دیان نہیں کی تھیں۔ان جزئیات وشرا لکا کو کہان جزئیات وشرائط کے متعلق پیمقصودنہیں تھا کہ وہ ہمیشہ کے لئے غیر متبدل رہیں گی۔اگرانہیں بھی غیر متبدل رکھنا مطلوب ہوتا تو انہیں وی کے ذریعے ، قرآن کے اندر محفوظ کر دیا جاتا۔ یا جس طرح حضور علیہ نے قرآن کریم مرتب اور محفوظ شکل میں امت کو دیا تھا ، اسی طرح اپنے فیصلوں کامتنداورمصدقہ مجموعہ محفوظ طور پرامت کودے جاتے لیکن نہ خدانے ،قر آن کریم میں ان تفاصیل کو بیان کیا اور نه ہی رسول الله ﷺ نے انہیں محفوظ طور پرامت کو دیا۔ (احادیث کے متعلق حضرت ابو بکرصدیق اور حضرت عمر فاروق کا طرزعمل'' شاہ کار رسالت' کے باب چہارم میں بتایا جا چکا ہے )اس سے واضح ہے کدان جزئیات کا ہمیشہ کے لئے غیر متبدل رکھنا نہ نشائے خداوندی تفاء ند مقصود رسالت حضور علی نے اس کے رحکس،ایک ایسااصول بیان فرمایا جس سے واضح ہوجا تاہے کہ امت کے لئے ، اینے زمانے کے اسلامی نظام کے فیصلوں کا اتباع ہی مقصودِ خدا ورسول تھا۔ آپ علیہ نے فرمایا کہ: علیم بستنی وسنة الخلفاء الراشدين المهديين (مشكواة - باب \_ الاعتصام بالكتاب والسنة ) ينتم پرمير حطريق اورمير عصاحب رشدو مدايت جانشينول کے طریقے کی پیروی لازم ہے۔"حضور عظیم کا بدارشاد گرامی قرآن کریم میں بیان کردہ اس حقیقت کی تبیمین ہے کہ:۔ (مفہوم) محمد علی ہے برای نیست کہ اللہ کے رسول ہیں۔ان سے پہلے بھی بہت سے رسول ہوگز رے ہیں۔سو،اگریدوفات یا جا کیں یاقل کر دیئے جائیں تو کیاتم (پیمجھ کر کہ دین کا نظام آپ عظیقہ کی ذات تک محدود تھا) پھرالٹے پاؤں پھر جاؤ گے؟ ۔''(۳/۱۴۳)\_ بات بالكل واضح ہے كددين كا نظام حضور عليقة كى ذات تك محدودنهيں تھا۔ائ آپ عليقة كے بعد بھى بدستورآ كے چلنا تھا۔اس نظام ميں جس طرح حضور علی کے زندگی میں،مرکز نظام کی اطاعت' خدا اور رسول کی اطاعت' بھی، یہی شکل حضور علیہ کے جانشینوں کے ز مانے میں بھی رہے گی۔ای نظام کوقر آن کریم نے دسبیل المونین ' کہہ کر پکاراہے۔ یعنی جماعت ِمونین کاراستہ (۱۱۵م)۔۔۔۔ ہم اس بحث میں نہیں پڑنا جا ہے کہ ایسا کیوں ہوا، کیکن (عام عقیدہ کے مطابق)خلافت راشدہ اوّ لین جا رخلفاء تک محدود ہو کررہ گئی۔اس کے حضور علیقہ نے جوفر مایاتھا کہ''تم پرمیری اور میرے خلفائے راشدین کے طریقے کی پیروی لازم ہے۔''اس کا ابعملی مفہوم ،حضور علی کے بعد خلفائے راشدین (چارخلفاء) کی سنت (طریق) لیاجا تا ہے لیکن پینہ تو تھم خداوندی تھا، نہ ارشادِ نبوی عقطیت کہ خلافت ِ راشدہ ، حیار خلفاء تک محدود رہے گی۔ دین کے نظام کا تو ہمیشہ کے لئے جاری رہنا مطلوب تھا۔ بیا نقاق تھا (اور امت، بلكه نوع انساني كي بشمتي ) كه وه نظام زياده عرصة تك قائم نه رباليكن اگروه قائم ربتا (اور جب تك قائم ربتا) تواس كي اطاعت' خلافت راشدہ' کی اطاعت قرار پاتی لینی امت کے لئے اطاعت اپنے زمانے کے نظام اسلامی کی لازم ہوتی ، نہ کہ کسی سابقدزمانے کے نظام کی۔اوراس کی وجرحضور عظیم نے خودہی بیکه کریبان فرمادی کہ:۔الساس اشبه بزمانهم من اسلافهم (حاحظ

البیان و نتین)۔۔آ گے چل کر'' تعلیل الاحکام'' کے صغیم ۱۲۸۸ کا حوالہ درج ہے جس میں آبیء و مکآ آر سلنا کے اِلاَ رَحْمَةً لِلْعَلَمِیْنَ (21:107) کی تفییر میں کہا گیا ہے کہ:۔زمانے کے بدلنے سے نئے مصالح پیدا ہوتے رہتے ہیں۔ایی حالت میں اگر صرف منصوص ہی کا اعتبار کیا جائے تو لوگ خت مصیبت میں پھن جا کیں۔ یہ بات رحمت کے منافی ہوگ۔'' (جاری ہے)

### قرآن عليم كے طالب علموں كے ليے خوشخرى

علامہ غلام احمد پرویز کے سات سوسے زائد دروی قرآنی پر پی تغییری سلسلہ کے تحت برنم طلوع اسلام لا ہور کی طرف سے مندرجہ ذیل تغییری کتب کی اشاعت الگ الگ جلدوں بیں ہو پیکی ہے۔ بیجلدیں 30/8 ×20 کے بڑے سائز کے بہترین کاغذ پرخوبصورت طباعت اور مضبوط جلد بندی کے ساتھ دستیاب ہیں۔ جن کی تفصیل درج ذیل ہے۔

| Car                          | سورهنمبر | صفحات | .1•   | Cab                                       | سوره تمبر           | صفحات | .1.    |
|------------------------------|----------|-------|-------|-------------------------------------------|---------------------|-------|--------|
| نام كتاب                     | 7.035    | قات   | نابه  | نام كتاب                                  | J. 0.19             | ا قات | نيامي  |
| سوره الفاخخه                 | (1)      | 240   | 200/- | سورة الشعرآء                              | (26)                | 454   | 400/-  |
| سورهالفا تخه (سٹوڈ نٹایڈیٹن) | (1)      | 240   | 110/- | سورة النمل                                | (27)                | 280   | 300/-  |
| سورة البقره (اول)            | (2)      | 500   | 400/- | سوره القصص                                | (28)                | 334   | 350/-  |
| سورة البقره ( دوم )          | (2)      | 538   | 400/- | سوره مخكبوت                               | (29)                | 388   | 350/-  |
| سورة البقره (سوم)            | (2)      | 500   | 400/- | سوره روم ُ لقمان السجد ه                  | (30,31,32)          | 444   | 400/-  |
| سورة النساء                  | (4)      | 870   | 700/- | سوره احزاب ٔ سیا' فاطر                    | (33,34,35)          | 570   | 400/-  |
| سوره التحل                   | (16)     | 334   | 300/- | سوره پلین                                 | (36)                | 164   | 150/-  |
| سوره بنی اسرائیل             | (17)     | 396   |       | سوره الصفحت ص زمر                         | (37,38,39)          | 450   | 400/-  |
| سورة الكيف وسوره مريم        | (18-19)  | 532   | 400/- | سورة مومن لم تجده سوره شوري               | (40,41,42)          | 624   | 550/-  |
| سوره طر                      | (20)     | 416   | 350/- | سورة زخرف دخان جاثيهٔ احقاف محرً          | (43-44-45<br>46-47) | 520   | 500/-  |
| سورة الاعبيآء                | (21)     | 336   | 300/- | سورة الفتح الحجرات ق الذاريات الطور النجم | /40 40 50           | 550   | 500/-  |
| سورة الحج                    | (22)     | 380   | 350/- | سورة القمز الرحمان واقعة الحديد           | (54-55<br>5657)     | 384   | 400/-  |
| سورة المؤمنون                | (23)     | 408   | 400/- | 29وال ياره (كمل)                          |                     | 544   | 400/-  |
| سورة التور                   | (24)     | 264   | 350/- | 30وال بإره (ممل)                          |                     | 624   | 400/-  |
| سورة الفرقان                 | (25)     | 389   | 350/- | شرح جاويدنامه                             |                     | 800   | 1000/- |

طفے کا پتہ: اوارہ طلوع سلام (رجشر ف) 25/B و 25/B کلبرگ 2 کلا ہور فون نمبر: 4546 454-29-99+ برم مائے طلوع اسلام اور تا جرحضرات کوان ہدیوں پرتا جراندرعایت دی جائے گی۔ واک خرج اس کے علاوہ ہوگا۔ ۱۱۱۱۱ دسویس قسط

راجه عبدالعزيز ( دهير كوث آزاد كشمير )

### متحرك نفسيات

#### Dynamic Psychology

ڈاکٹرسگمنڈ فراکڈ کی وضع کردہ تحلیل نفسی کی بحث کے دوران 'مونالیزا کی مسکراہٹ'' کا ذِکر بظاہرتو ''مشاہدہ حق کی گفتگو' میں محض'' بادہ وساغ'' کہنے کی بات محسوں ہوگی' مگر حقیقت ہیہ ہے کہ اس کے بغیر فرائڈ کے اس طریقہ علاج کومکمل طور پر سمجھنا بہت مشکل ہے۔ فرائڈ کے پیش کردہ اکثر نظریات کی بنیاد طفی جنسیت (Infantile Sexuality) ہے۔ اس نے دلاکل سے بی ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہن بلوغ کے بہت سے مریضاندافعال نیوراتی علامتیں اورالجھنیں (Complexes) وغیرہ دراصل طفلی جنسیت کے دباؤ اور روک ٹوک کا نتیجہ ہوتی ہیں اور بڑی عمر میں ان کا انسداد خاصامشکل کام ہے۔ فرائڈ نے اپنی بعض تحریروں میں تخلیقی عمل کی بعض صورتوں کو بھی' و جنسیت عِطفی'' کی ارتفاعی صورتیں قرار دیا ہے۔ بیعنی جس دباؤ اور گھٹن کا اظہارعام حالات میں نیوروسس (Neurosis) یا دوسری الجھنوں میں ہوتا ہے'اس کانخیلی' علامتی اورارتفاعی صورتوں میں بھی اظہار ہوتا ہے۔ جو تخلیقی فنکاروں کا ایک مخصوص رجحان ہے۔فرائڈ کی تجربی تحریروں کی زینت وہی منتخب مواد بنتا تھا جوان نظریات کا مددگار بن سکتا تھا' جو تحلیل نفسی کے نام سے تشکیل دیئے جاتے تھے۔ یہ بات فرائڈ کی اہم تحریریا مختصر کتاب''لیونارڈو دُو نِحِي اوراس کے بچین کی ایک یاواشت' Leonordo da Vonce and a memory of his Child (hood کے بارے میں بھی کہی جاسکتی ہے۔ لیونارڈ و مشہور زمانہ آ رٹ کے نمونہ مونالیز ا کی مسکراہٹ کا خالق ہے۔ لیونارڈ و ہمیشہ فرائڈ کے ذہن پر چھایار ہا۔ وہ اسے بہت پیند کرتا تھا۔ فرائڈ اکثر جیکب برٹ ہارٹ کے ایک جملے کا حوالہ دیا کرتا تھا کہ ''لیونارڈوایک ہمہ جہت تابغہ (genius) تھا ہم جس کے بارے میں بس ایک تاثر رکھتے ہیں'اس کی گہرائی کا اندازہ نہیں کر سکتے''۔ فرائڈ جب لیونارڈوکی مرعوب کن اور جیران کر دینے والی شخصیت کے بارے میں سوچتا تو اسے بے پناہ خوشی حاصل ہوتی فرائڈ نے پیتح پر لکھنے کے دس برس بعداینے ماضی کو یا د کرتے ہوئے کہا تھا۔'' بیوا حدخوبصورت تحریر ہے جومیں آج تک لکھ يايا ہول''۔

اس خوبصورت تحریر کے ذریعے فرائڈ نے نفسیات کے علاوہ ادب وآرٹ کی دنیا ہیں بھی قدم رکھا تھا اورادب وآرٹ پر گرے خیالات کیا ہیں؟ اوراس نے اپنے خیالات کا اطلاق ادب وآرٹ پر کس طرح کیا ہے؟ فرائڈ کی اس تحریر ہیں اس کی مثال ملتی ہے۔ اس کتاب ہیں فرائڈ نے لیونارڈو کی بچپن کی یا دواشتوں کا مطالعہ کرتے ہوئے اس کے بچپن کے بعنی محرکات کا بڑی بار یک بینی ہے جائزہ لیا ہے۔ اوراس جائزے کو بنیاد بنا کراس کی تحلیل نفسی کی ہے۔ تجب ہے کہ فرائڈ کی اس تحریر کا حوالہ بہت کم دیا جا تا ہے عالانکہ تحلیل نفسی کے اوراک ہیں اس کی نمایاں اہمیت اور حیثیت ہے۔ اس لئے شنم اواحمد نے نہ صرف اس پر ایک طویل اور کھل بحث کی ہے بلکہ اس کے دیگر تمام گوشوں پر بھی روشنی ڈائل ہے۔ وہ لکھتے ہیں' فرائڈ نے اس مختصر کتاب کوایک خوبصورت تحریر کہا ہے۔ تحلیل نفسی کے حوالہ سے بیتو بڑی آسانی سے کہا جا سکتا ہے کہ لیونارڈ واس کے لئے شبیہ پیر کا حوالہ رکھتا تھا' دوسری وجہ شاید ہیا تھی ہو کتی ہے کہ فرائڈ نے خودکوا دب کے بہت قریب پایا تھا' ہے کہ لیونارڈ واس کے لئے شبیہ پیر کا حوالہ رکھتا تھا' دوسری وجہ شاید ہیا تھی ہو کتی ہے کہ فرائڈ نے خودکوا دب کے بہت قریب پایا تھا' میا کہ اس کے بہت قریب سے کرنے کی کوشش کی تھی اور جس شخصیت کے حوالہ سے بید مطالعہ کیا گیا تھا' اس کے بہت آر زخ تھے گرفرائڈ ہی محسوس کرتا تھا کہ وہ اس کے مرکزی نقطے تک رسائی حاصل کرنے میں کا میاب ہوگیا ہے''۔

لیونارڈواپنے باپ کی ناجائز اولاوتھا۔لہذا فرائڈ نے بینتجہ نکالا کہ بچپن کے آغاز میں وہ اپنی ماں کی اکلوتی اولاوتھا اس لئے ایک دھتکاری ہوئی ماں کی تمام محبت اور شفقت اس کے حصے میں آگی تھی۔اس بے پناہ محبت نے اس کی زندگی پر کیا اثر اندازی کی ہوگی فرائڈ کے مطابق اس کا اندازہ بہت آسانی سے کیا جاسکتا ہے۔ بیسب بچھاس کی باطنی زندگی کے لئے انتہائی فیصلہ کن تھا۔ فرائڈ کی تحلیل نفسی میں بدائی مانا ہوا اصول ہے کہ زندگی کے پہلے سال کے جذباتی لگاؤ کا تعلق بلوغت کے جذباتی لگاؤ کا تعلق بلوغت کے جذباتی لگاؤ سے اس فرائڈ کی تحلیل نفسی میں بدائی مانا ہوا اصول ہے کہ زندگی کے پہلے سال کے جذباتی لگاؤ کا تعلق بلوغت کے جذباتی لگاؤ سے اس فرائد کی تحلیل نفسی میں بدائی سے مفرمکن نہیں ہوتا۔ بہر کیف لیونارڈو وکی پیدائش کے پچھوم میں بداس کے باپ نے شادی کرلی تھی اور لیونارڈو وکو گھر میں لاکراپنا لے پالک بنالیا تھا۔اس کے پچھوم سے بعداس کے باپ نے دوسری شادی بھی کرلی۔'' چنانچہ کم از کم دوماؤں نے اس کی پرورش کی 1500ء کو فوری بعد جب اس نے اپنی شہکار تصویر مونالیز اپینیٹ (Paint) کی تو اس کی پچپن کی دوسی مسکراہٹ اسے اپنی دونو جوان محبت کرنے والی ماؤں کی واضح طور پر یا دولاتی تھی۔ان دونوں ماؤں نے ل کراس کی بچپن کی زندگی کومہر بانیوں سے معمور کردیا تھا۔وہ تخلیقی شعلہ جو آرٹ کو تج بے اور یا داشت کے مابین جھو لئے کی کی کیفیت رکھتا ہے اس نے اپنی دونوں ماؤں کو جیسی کہ اس نے وہائی ڈوارڈوکومٹور کردیے والا اورا کسانے والامونالیز اکا غیر فائی شاہ کارعطا کیا تھا۔اس میں اس نے اپنی دونوں ماؤں کو جیسی کہ اس

کی یا دواشت میں محفوظ تھیں پینٹ کر دیا تھا۔ وہ دونوں ایک ہی عمر کی تھیں اور ان کے چیروں پر ایک ہی طرح کی نا قابل بیان مسکراہٹ کھیل رہی تھی''۔

فرائڈ نے اس سلسلے میں جس مرکزی نقطے کا سراغ لگانے یا جس دھاگے کا سرا پکڑنے کا دعویٰ کیا تھا، شنرا دا تھ کے مطابق اس کی روئیداد کچھ یوں ہے کہ فرائڈ نے جب لیونارڈ و سے متعلق مواد کا جائزہ لینا شروع کیا تو خوش تسمی سے اسے ایک نقط لل گیا جس کی مدد سے وہ تحلیل نفسی کے سارے معاطے کو بیان کرسکتا تھا۔ وہ نقط لیونارڈ و کی شخیم نوٹ بک میں موجود تھا۔ اس کی نوٹ بک بھی عجیب شختی ۔ اس میں بہت سے فاکے (Caricatures) سے سائنسی تجربات سے بتھیاروں کے ڈیزائن سے فصیل بندی کے طریقے سے اخلا قیات اور اساطیر پرموشگا فیاں تھیں اور حساب کتاب کے کھاتے اور تخیینے وغیرہ بھی سے لیونارڈ و نے اس میں صرف ایک بارہی بچپن کا ذکر کیا تھا وہ بھی اس وقت جب وہ پرندوں کی پرواز پر جگالی کر رہا تھا۔ بس فرائڈ نے اس نایا بتحریر کواپئی گرفت میں لیا بیار نامی سے بیان کیا ہے۔" بھے یوں لگتا ہے کہ آغاز سے بی میرا میہ تقدر تھا کہ گرفت میں سوچتار ہوں 'میرے ذبین میں ایک ابتدائی یا داشت کے طور پر آئی تھی' جب میں پنگوڑ سے میں تھا۔ ایک گدھ کے بارے میں سوچتار ہوں 'میرے ذبین میں ایک ابتدائی یا داشت کے طور پر آئی تھی' جب میں پنگوڑ سے میں تھا۔ ایک گدھ از کر میرے پاس آئی تھی' اس نے اپنی دُم سے میرامنہ کھولا تھا اور پھراپئی دُم کوئی بار میرے دبین پر مارا تھا'' فرائڈ اسلیم کرتا کیا دوس کے بارے میں ایک میں موجی خیال (Fantasy) تھا' مگر اس نے پرندوں کے بارے میں اپنے علم وضل کو خوب استعال کیا خاص کر اس کیفیت کے بارے میں جو لیونارڈ و پر پنگوڑ ہے میں گزرے گی۔

قدیم معری تصویرنگاری (Heirogalaphy) میں گدھ ماں کی علامت تھی۔ جو پچھ عیسائیت میں اس کے بارے میں تھا وہ بھی فرائڈ کے سامنے تھا۔ عیسائیت کی اساطیر میں گدھ ہمیشہ مادہ ہی ہوتی ہے نربھی نہیں ہوتی۔ یہ کنواری پیدائش کے لئے ایک شاعر اند علامت ہے کیونکہ اس دیو مالا کے تحت گدھ کو ہوا حاملہ کرتی ہے۔ قرون وسطیٰ میں عیسائی یا دری یہ سوال اٹھایا کرتے تھے کہ گدھ کا نربوتا ہی نہیں تو وہ حاملہ کیسے ہوجاتی ہے اور خود ہی اس کا جواب دیتے تھے کہ ایک خاص وقت میں اڑتے ہوئے وہ اپنے وہ کا منہ کھولتی ہے اور ہوا اسے حاملہ کردیتی ہے۔ ان کا استدلال تھا کہ گدھ کے ساتھ تو یہ واقعہ ہمیشہ ہوتا ہے تو ایک بارانسان کے ساتھ کیوں نہیں چیش آسکنا؟ پیدائش کے لئاظ سے لیونار ڈوکوگدھ بچہ (Vulture Child) بھی کہا جاتا ہے کیون اس کی ماں تھی باپ نہیں تھا۔ فرائڈ تحلیل نفسی کے مل میں آزاد تلاز مہ کے ذریعے مریض کے بچپن کی کوئی ایس ہی یا واشت کو بنیا دینا تا ہے۔ فرائڈ کی بی تھیوری پچھ کرسے تک میرون قائم رہی بلکہ اس کی اہمیت میں بھی اضافہ ہوتا رہا۔ گراس تحریک تیرہ سال بعد 1923ء میں کی بیتے میروں کہ چھوری کے حرصتک منصرف قائم رہی بلکہ اس کی اہمیت میں بھی اضافہ ہوتا رہا۔ گراس تحریک تیرہ سال بعد 1923ء میں

اجا تک فرائد ایک المیے کا شکار ہوگیا۔ ہوایوں کہ لیونارڈو کی نوٹ بک کا ترجمہ جب اٹالین زبان سے جرمن زبان میں ہواتھا تو غلطی سے اطالوی لفظ 'Nebbio' کا ترجمہ گدھ یعنی 'Vulture' کردیا گیاتھا' حالانکہ اصل میں اس کا ترجمہ چیل یعن "Kite" ہونا جا ہے تھا گراس غلطی کی نشاندہی جو 1923ء میں ہوئی تھی' کے باوجود نہ فرائڈ نے اس کا کوئی نوٹس لیااور نہاس کی زندگی میں کسی ماہر تحلیل نفسی نے اس غلطی کی طرف اشارہ کیا۔فرائڈ کے لئے اس غلطی کوشلیم کرنا بہت مشکل تھا کیونکہ گدھ کے ساتھ جو اساطیری (Myth) موادمتعلق ہے وہ چیل کے ساتھ متعلق نہیں فرائڈ لیونارڈ و کے بارے میں اس بتیج پر پہنچا تھا کہ 'اس نے بڑے زوروشور کے ساتھا ہے جنسی جذبے کا ترفع (Sublimation) کیا تھا اور اس نے اس آزادوحثی کو تحقیق پرلگا دیا تھا''۔ آ خرمیں تحلیل نفسی کے طریقہ کار پرایک طنز کا ذکر کرنا دلچین سے خالی نہیں ہوگا جوکون ایس نے اپنی کتاب The Origin of' 'the Sexual Impulse میں فرائڈ اور دیگر ماہرین محلیل نفسی پرایک اعتراض کی صورت میں کیا ہے کہ وہ اپنا تجربہ کرتے وقت شخصیت کی اعلی سطحوں کی بجائے پیلی سطحوں کو بیان کرنا شروع کردیتے ہیں نفسیات دان کے کمرے میں داخل ہونے والا شخص 'لیونارڈ وڈ و نچی ہوتا ہے'ایک عظیم فنکار'سائنس دان اور خداجانے کیا کیا پچھے گر جب وہ اس کمرے سے باہر نکلتا ہے تو اس کی حیثیت محض ایک بیجے کی می ہوتی ہے جو پنگوڑے میں پڑا ہے اور گدھا پنی دُم سے اس کا منہ کھول کرا سے تھیک رہی ہوتی ہے۔ بات دراصل بیہ ہے کہ بقول شنراداحمد فرائڈ نے ایک کوٹ تیار کرلیا تھا' بجین کی جنسیات کا ایک کوٹ' پھروہ اس تلاش میں تھا کہ وہ كسى برى شخصيت كو بورا آجائے ليونار ڈوپر بياستعال شده كوث ايبافث آيا كەفرائىد كواس كى آستىنيىن بھى درست نەكرنى پۈيں ـ ڈاکٹر فرائڈ نے انسانی ذہن کوتین حصول میں تقسیم کیا ہے (1) شعور (Conscious) اس وقت آپ جن باتوں ہے آگاہ ہیں انہیں شعور کہا جاتا ہے۔شعوری سطح انسان کے حافظے میں محفوظ مواد ہوتا ہے۔ جوفر د کے ادراک کے دائرے میں آ سکتا ہے۔ فردایے شعوری عمل کے لئے اس سطے ہے رجوع کرتا ہے۔ شعوری سطح منطق فکری حامل ہوتی ہے۔ یعنی مسائل پر سوچنا ولائل دینا ' اشیاءاورمظاہر کی ماہیت کے بار بےغور وککر کرنا'اسینے مسائل کاحل تلاش کرنا اورارادی واختیاری طور پڑھمل کرنا وغیرہ شعور کا حصہ ہے۔وہ تمام افعال وافکار اور ہمارے حافظے میں محفوظ وہ سب خیالات شعوری ذہن کی کارکر دگی کا حصہ ہیں جن کی طرف ہم سوچ سمجھ کر ماکل ہوتے ہیں۔فرد کے شعوری ذہن اوراس کے ماحول میں عمل اورر وعمل کا ایک اٹوٹ سلسلہ چاتا رہتا ہے۔بیذ ہن کا وہی حصہ ہے جس پرافراد کو دسترس حاصل ہوتی ہے اور جس کی کار کر دگی سے افراد پوری طرح واقف ہوتے ہیں۔ڈاکٹر ساجدہ کے نزدیک لاشعور کے مقابلے میں شعوری ذہن کی وہی حیثیت ہے جوآئس برگ کے اس جھے کی جو کچ آب سے او پر ہوتا ہے۔ آئس

برگ كا زيادہ حصہ زير آب ہوتا ہے جو لاشعورى سطح كے مترادف ہوتا ہے۔ (2) ذہن كى دوسرى سطح تحت الشعور (Sub-conscious mind) ہے۔ بیشعور اور لاشعور کی درمیانی سطح ہے۔ بیدہ چینل ہے جہاں ہمار بعض لاشعوری خیالات شعوری سطیرا بھرآتے ہیں لیعن تحت الشعور شعور کا زیریں حصہ ہے۔اور لاشعور کا بالائی حصہ ہے۔اس سطے پراکٹر ہمارے لاشعوری خیالات حافظے کی زیریں سطح ہے اس کی بالا کی سطح تک پہنچ کرشعور کی گرفت میں آ جاتے ہیں بعض ماہرین نفسیات مثلاً 'Cubie' اور'Hearid Rugg' کے خیال میں شعور اور لاشعور کے دو سرول (Ends) کو جوڑنے والا بیچینل سب سے زیادہ''آ زاد'' ہوتا ہے اور تخلیقی خیالات کا بچے بہیں سے پھوشا ہے۔ حتیٰ کہ ہمارے بے توجہی کے لمحات میں بھی پیفعال رہتا ہے۔ بعض ماہرین اسے'' پیش شعور'' بھی کہتے ہیں۔ ڈاکٹر ساجدہ کے مطابق'' جوتجربات لاشعور کے نہاں خانے میں'' فن''نہیں ہوتے اور پیش شعور میں ہوتے یا وہاں تک آنے پر قادر ہوتے ہیں وہ ایک ارتفاع عمل کے ذریعے علامتی صورتوں میں اپناا ظہار کرتے ہیںاور تخلیق کا سرچشمہ بنتے ہیں۔ کیونکہ وجدان کوئی بیرونی طافت نہیں بلکہایے ہی وجودی تجربات کے بطن ہےجنم لیتا ہاور بہت سے خیالات اور تجربات کا نچوڑ ہوتا ہے۔اور کیونکہ اس کی شکل بدلی ہوئی ہوتی ہے اور اس میں زیادہ گہرائی و گیرائی ہوتی ہے'اس لئے فنکار کو پیمحسوں ہوتا ہے کہ وجدان اس کی فکر کا حصہ نہیں۔اسی لئے غالب کہتے ہیں:'' آتے ہیں غیب سے پیہ مضامیں خیال میں''۔

ڈاکٹر فرائڈ کی اعلیٰ ترین دریافت الشعور (Unconscious) تھی۔اس دریافت سے مروج سائنسی رو یوں کا اٹکار ہوتا ہے۔ جس طرح مکان (Space) کی تین ابعاد (Three dimensions) کے ساتھ آئن شائن نے زماں (Time) کو متعلق کر کے ایک ایکی چیز تخلیق کر دی تھی جو بے حد چوٹکا دینے والی تھی اسی طرح فرائڈ نے شعور کے بینچ تحت الشعور اور الشعور کو دریافت کر کے امریکہ سے بھی ہڑا ہراعظم دریافت کر لیا تھا۔اس کے مقابلے بیل شعور کی حیثیت محض ظاہر کی تھی اب مقابلے بیل باطن اس قدرو سے تھا کہ بقول شنم اواج شعور تو محض دوابعادی ہی محسوس ہوتا تھا 'گرائی کا تعلق تو الاشعور کے ساتھ تھا۔ پھر الاشعور اور شعور اور شعور اور شعور کے زمان بیس کوئی باہمی مماثلت نہیں تھی الشعور میں مکان اور زمان اس بری طرح گڈٹہ ہوگئے تھے کہ ان کی پیچان مشکل ہو گئی تھی۔فرائڈ نے زمان کے لحاظ سے الشعور کی مثال روم کے شہرسے دی تھی جس میں چار ہزار سال پرانی 'ورمیا نی عہد کی اور جدید ترین بھار تیں ایک ساتھ بیک وقت موجود ہیں۔ شنم اواجہ فرائڈ کے اس نقط نظر کونہ صرف جدید طبعیا سے کو اٹم نظر یے کے جدید ترین بھار تیں ایک ساتھ بیک وقت موجود ہیں۔ شنم اواد اس (Experience) سے بھی جوڑتے ہیں جہاں زمان ومکان کی ہمار ک

بنائی ہوئی حدود وقیودٹوٹ پھوٹ جاتی ہیں اور زمان کی میکا کی حیثیت ختم ہوجاتی ہے۔ فرائڈ ہمہ وفت اپنی نفسیات کے لئے حیاتیاتی بنیادوں کی تلاش میں رہتا تھا اور ایک سائنسدان کی حیثیت سے اپنی پہچان برقر اررکھنا چاہتا تھا۔ گروہ اس معاملے میں پوری طرح کا میاب نہیں ہوسکا' کیونکہ بقول شنجراد احمد اس کی دریافتیں ایک دوسرارخ اور پہلوبھی رکھتی ہیں۔ اور وہ پہلومعلوم کی بجائے نامعلوم کی طرف راہنمائی کرتا ہے۔ چنا نچہ لاشعور کی دریافت کے بعد علوم مخفیہ کے درواز ہے بھی کھل جاتے ہیں۔ فرائڈ ایسانہیں جا ہتا تھا گر ایسا ہونا ناگز برتھا۔ اس لئے ژونگ نے جو اس سلسلے میں کھلے دل ود ماغ کا مالک تھا' اسے تسلیم کیا ہے اور اس فیا ہے مدوقتیت (Synchroncity) کا نظریہ بھی متعارف کرایا تھا۔

ایک جدید سائنسدان کی حیثیت سے فرائد ایک دوشاخه پن (Dichotomy) کاشکارتھا ایک طرف تواس کی خواہش تھی کہ وہ انسان کوجد پیرسائنس کی اصطلاحوں میں بیان کرےاورنفسیات کوعلم حیات (Biology) کا ایک ضروری جز وبنا دیا جائے مگر اس کے ساتھ ہی بیخواہش بھی تھی کہ وہ انسان کے اندر چھیے ہوئے نادریافت کو بھی بیان کرئے چنانچیاس سلسلے میں حدود قائم کرنے کی کوشش کے دوران بھی تو اس کا استدلال خالص سائنسدانوں جبیہا ہوتا تھااور وہ نفسیات کوجدیدعلوم کی قطار میں دیکھنا جیا ہتا تھا' مگر دوسری طرف وہ ان امکانات کو بھی نظر میں رکھے ہوئے تھا جو عام طور پر غیر متعلق سمجھ کر فراموش کر دیے جاتے ہیں۔فرائڈ کی وجہ سے نفسیات میں جوسب سے بڑی تبدیلی آئی تھی وہ نفسیات کا جدید خطوط پراستوار ہونانہیں تھا' بلکہ تحلیل نفسی تو بنیا دی طور پراس رویے ہی کے خلاف تھی کہ انسان کومحض شاریات کے حوالے سے دیکھا جائے۔شنراد احمد کے مطابق فرائڈ بظاہر تو علم مخفیہ (Occult) کے وجود سے اٹکار کرتا تھالیکن چند برس پہلے کچھالی دستاویزات دریافت ہوئی ہیں جن ہے انکشاف ہوا ہے کہ 1919ء میں فرائڈ ٹیلی پیتھی پرایمان لے آیا تھا۔اس سلسلے میں انہوں نے فرائڈ کے بیان کردہ چاروا قعات کا حوالہ بھی دیا ہے۔ ان کے نزدیک آکلٹ کا معاملہ یہودیوں کے لئے کوئی اجنبی مسئلہ نہیں ہے۔ان کے ہاں سریت (Esoterism) کی گئی صورتیں ہیں۔لہذاایک یہودی ہونے کے ناطے وہ سریت سے اٹکارنہیں کرسکتا تھا' مگر سائنسدان ہونے کی حیثیت سے اسے قبول کرنا بھی اس کے لئے ممکن نہیں تھا۔لہذالاشعور کی دریافت ایک درمیانی راہتھی جواس صورت حال میں نکالی جاسکتی تھی۔شنراد احمد کے مطابق ''لاشعور کے ڈانڈ ےعلوم مخفیہ سے جاملتے تھے۔لاشعور اورعلم مخفیہ میں کوئی رشتہ ایبا موجود ہے جس کوہم نہ پوری طرح سمجھ سکتے ہیں اور نہ ہی کلی طور براس سے اٹکار کر سکتے ہیں۔ چنانچہ جس شے کو نفسیاتِ عمیق (Depth Psychology) کہاجا تا ہےوہ نفسیات کےان شعبوں سے بالکل مختلف ہے جن کواطلا تی (Applied) 'تعلیمی' اورتجر باتی نفسیات یاان جبیبا کوئی

اورنام دیا گیاہے۔ عملی نفسیات کی جس قدر بھی قسمیں ہیں وہ انسان کے ایسے عوامل کو بیان کرنے کی کوشش ہیں جو ظاہری عوامل ہیں اور جن کا تعلق روز مرہ کی عمومی زندگی یا پیشہ وارانہ زندگی سے ہے مگر انسان اپنے طور پر ایک جہان بھی ہے کہتے ہیں جشنی کا نئات ہمارے اندر بھی ہے'۔ وقی الْاَرْضِ اٰلیتٌ لِلْمُوقِدِیْنُ ۞ وَفِیُ اَنْفُسِکُمُوْ اُلِیتُ اِلْدُوقِدِیْنُ ۞ وَفِیُ اَنْفُسِکُمُوْ اُلِیتُ اِلْدُوقِدِیْنُ ۞ وَفِیُ اَنْفُسِکُمُوْ اُلِیتُ اِلْدُوقِدِیْنُ ۞ وَفِیُ اَنْفُسِکُمُوْ اَلِیتُ اِلْدُوقِدِیْنُ ۞ وَفِیُ اَنْفُسِکُمُوْ اِلْدُ اِلْدُوقِدِیْنَ ۞ وَفِیُ اَنْفُسِکُمُورُ اِلْدُ اِللَّهُ وَلِیْنَ اِلْدُولِ اِلْدُولِ اِللَّهُ اِللَّهُ وَلِیْ اِلْدُولِ اِلْدُولِ اِللَّهُ وَلِیْنَ اِلْدُولِ اِلْدُولِ اِلْدُیْ اِلْدُولِ اِلْدُولِ اِلْدُولِ اِللَّهُ اِللَّهُ اِلْدُولِ اِلْدُولُ اِلْدُولِ اِلْدِیْنَ وَ وَلِیْ اِلْدُولِ اِللَّهُ وَلِیْنِیْنَ وَالْدُولُ اِلْدُولِ اِلْدُولُ اِلْدُولِ اِللَّهُ اِلْدُولِ اِللَّهُ اِلْدُولُ اِلْدُولِ اِللَّهُ اِلْدُولُ اِلْدُولُ اِلْدُولُ اِلْدُولُ اِللْدُولُ اِلِیْنَ اِلْدُیْ اِلْدُیْ اِلْدُرِ اِلْدِیْنِیْ وَالْدُیْ اِلْدُولُولُ اِلِیْنَ اِلِیْنَ اِلْدُیْ اِلْدُولُ اِلِیْنَ اِلْدُیْنِ اِلِیْنِ اِلْدُیْ اِلْدُیْ اِلِیْنَا اِلْدُیْنِ اِلِیْنَا اِلْدُیْ اِلْدِیْکِ اِلْدُیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدُیْنِ اِلْدِیْنِ اِلِیْنِ اِلْدُیْرُولِ اِلْدُیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدُیْنِ اِلْدُیْنِ اِلْدُیْنِ اِلْدُیْنِ اِلْدُیْنِ اِلْدُیْنِ اِلْدِیْنِ اِلِیْنِ اِلِیْنِ اِلْدُیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدُیْنِ اِلْدِیْنِ اِلِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلِیْنِ اِلِیْنِ اِلِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلِیْنِ اِلِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْنِ اِلْدِیْ

''جب فرائد نے لاشعور دریافت کیا تھا' تو یہ ایسا انکشاف تھا جومروج سائنسی رویے کے لئے قابل قبول نہیں تھا'سائنسدان
انسان کواسی طرح سجھنا چاہتے تھے' جیسے گھڑی یاریل کے انجن کو سمجھا جاتا ہے۔ گر لاشعوران کو مجبور کرتا تھا کہ انسان کا مطالعہ خالص
انسانی نقط نظر بلکہ انسانیت کے نقط فکر سے کیا جائے ۔ یہ لاشعور ہی تھا جس کی وجہ سے انسان کے اندرا یک الی گرائی دریافت کرلی
گئر تھی' جس کی جڑیں دور دور دی تھیلی ہوئی تھیں۔ دوسر لے نقطوں میں بیجی کہا جاسکتا ہے کہ''نا معلوم''''معلوم'' سے کہیں بڑا ہو
گیا تھا تحلیلِ نفسی کا ملتب فکر اب اس علاقے میں داخل ہونے لگا تھا جو گشدہ تھا۔ چنا نچہ یہ ایک طرف تو گشدہ کی بازیافت تھی' گر
دوسری طرف یہ امکان بھی تھا کہ گشدہ پوری طرح بھی دریافت نہ ہوسکے گراس کی اثر پذیری بدستور قائم رہے'' عمین نفسیات
کے ذریعے ایک ایسی ہستی کا مطالعہ کیا جاتا ہے جوموجودہ شکل میں کوئی تمیں لاکھ سال سے موجود ہے۔ (یہ اختلافی مسلہ ہے

الشعور کی دریافت کے بعدایک اہم سوال سامنے آیا کہ الشعوری محرکات آخرکار الشعوری بنتے کیوں ہیں؟ کوئی قوت الی ہوگی جواس کی مزاحت کرتی ہؤاگر کوئی قوت الی ہے جوانہیں شعور تک نہیں آنے دیتی تو کیا کوئی قوت الی نہیں جوانہیں الشعور بنتے میں رکاوٹ بنتی ہو؟ اس کا جواب فرائلہ کا ابطان یا احتباس (Repression) کا نظریہ ہے۔ زندگی میں انگیزشیں کے بنتے میں رکاوٹ بنتی دی طور پر غیر مرتب اور الشعوری ہوتی ہیں 'مگروہ اپنی صورت گری ہیرونی اشیاء کے ساتھ خود کو متعلق کر کے کرتی ہیں۔ وہ اشیاء کی ساتھ خود کو متعلق کر کے کرتی ہیں۔ وہ اشیاء بھی تو کسی شخص کی آرزو بن جاتی ہیں یا وہ ان سے نفرت کرنے لگ جاتا ہے یا بیدونوں جذبے ایک ہی شے کے بارے میں بیک وقت موجود ہوتے ہیں۔ اگر یہ خواہشات قابل قبول نہ ہوں تو پھر ان کے لئے دوہ می راستے کھلے ہوتے ہیں یا تو انہیں شعوری طور پر در کر کے انہیں مردہ بنا دیا جائے یا پھر ان کو سفا کی کے ساتھ الشعور میں پھینک دیا جائے 'جہاں ان کی انگیزش تو زندہ رہے مگر ان کوشعوری یا داشت میں واپس نہ لایا جائے۔ جوقوت ان کو واپس شعور میں جانے سے روکت ہے فرائلہ نے اسے ابطان کہا ہے۔ اسی طرح کسی خاص دوست کے خلاف اگر ہمارے ذہن میں حریفانہ عزائم پیدا ہوجا کیں تو ہم دوست کے خلاف اگر ہمارے ذہن میں حریفانہ عزائم پیدا ہوجا کیں تو ہم دوست کے خلاف

پیدا ہونے والے ان منفی اور مخالفانہ جذبات کو تسلیم نہیں کرتے بلکہ ساراالزام دوست پرلگا کراپنے احساس گناہ کوان جذبات میں تبدیل کر کے مطمئن ہوجاتے ہیں کہ زیادتی تو خود ہم سے گائی ہے۔ ایس مدافعتی میکانیت (Projection) کہاجا تا ہے۔ فرائد نے ایسی خواہشات ہماری شعوری انابناتی ہے گروہ خاصی ڈھی چھی ہوتی ہے۔ اسے انعکاس (Ombudsman) کہ بھی وضع کی ہے۔ سلیم اختر نے اسے یوں بیان کو قابل قبول بنانے کے لئے ایک اور اصطلاح محتسب (Ombudsman) کی بھی وضع کی ہے۔ سلیم اختر نے اسے یوں بیان کیا ہے۔ '' نا آسودہ خواہشات شعور کی معظی یا حالت استراحت میں اپنی آسودگی کے لئے بچھتی ہیں کہ اب راستہ صاف ہے۔ لیکن یہاں محتسب کا دروازہ آئرے آتا ہے۔ بیان خواہشوں کے انبوہ پرکڑی نظر رکھتا ہے اور انہیں کھلاکھیل کھیلنے کی اجازت نہیں دیتا۔ البتہ انہیں تو ڈموڑ کر الی سیدھی سادی بات بنا دیتا ہے کہ وہ بے ضرر معلوم ہوں''۔ باایں ہمہ فرائد کے نزد یک بیتمام میکانیات شعوری اعمال نہیں ہوتے ۔ بیسب بچھ لاشعوری طور پر اندکاس کرتا ہے اور اس عمل کا اطلاق مزاحت اور ابطان پر ہوتا ہے۔ شعوری اعمال خیا ہم کرتا ہے۔ وزائد نے لاشعوری طور پر مزاحمت کرتا ہے اور الشعوری طور پر اندکاس کرتا ہے۔ وزائد نے اور الشعوری طور پر مزاحمت کرتا ہے۔ وزائد کی کوشش کی ہے۔

لاشعور کی دریافت سے قبل انسانی ذبن تقریباً شعور کے مترادف سمجھا جاتا تھا اور بیے خیال عام تھا کہ ہمارا شعور کی ذبن ہی ہماری نفسیات کی کل پونچی ہے۔ البتہ پروفیسر ساجدہ کے مطابق 'ادب' نے فراکڈ سے پہلے ہی لاشعور کی ذبن اور محرکات کا تھوڑا بہت ادراک کرلیا تھا جس کی اعلیٰ ترین مثال روی ادیب وسیّرو کی (Desteovsky) کے بیشتر ناول مثلاً جرم وسزا۔ ایڈیت۔ اور برادران کراموز وف مخصوص اہمیت کے حالل ہیں۔ علاوہ ازین نفسیات داں جلتے ہیں بھی لاشعور کی طرف مہم سے تصورات پائے جاتے تھے۔ مثلاً فرانز بروٹنانو م 1917ء (Franz Brontano) کی کتاب Psychology from the پائے جاتے تھے۔ مثلاً فرانز بروٹنانو م 1917ء بعد خود فراکڈ لاشعور کے خیال سے آشا ہوا اس کتاب میں اس طرف اشارات ملتے ہیں کہ بھولے بسرے خیالات اور یا دراشتیں کی پوشیدہ ذخیرے سے اچا تک نکل کرسطے پر آجاتی ہیں۔ تاہم پروفیسر اشارات ملتے ہیں کہ بھولے بسرے خیالات اور یا دراشتیں کی پوشیدہ ذخیرے سے اچا تک نکل کرسطے پر آجاتی ہیں۔ تاہم پروفیسر صاحبہ کے مطابق اور دوسری طرف بی بھی حقیقت ہے صاحبہ کے مطابق اور دوسری طرف بی بھی حقیقت ہے کہ نفسیات کے دائرہ کار میں لاشعور کی دریافت میں فراکڈ کا کوئی پیش رونہیں گذرا اور شخصیت انسانی کی اس عمیق سطح کی دریافت اوراس کا با قاعدہ تجزیہ فراکڈ ہی کا کارنامہ ہے ''۔

ہماری زندگی میں ہزاروں بھولے بسرے واقعات 'گذرے ہوئے تجربات ومشاہدات کا ایک لامحدود خزانہ ہوتا ہے۔ یہ

خزانہ ہمارے لاشعور کا حصہ ہوتا ہے جس پڑ ہمیں وسترس حاصل نہیں ہوتی۔ اس اعتبار سے لاشعور کشعور کی ضد ہوتا ہے۔ انسان عہد طفولیت سے عنفوانِ شباب تک ' مجر زندگی کے ہر حصے میں عہضیعیٰ تک ہزار تجر بات سے گذرتا ہے' بے شار واقعات سے دو چار ہوتا ہے وہ سب شعور کا حصہ بنتے بلکہ جوں جوں وہ ہمارے حافظے سے فراموش ہوتے جاتے ہیں لاشعور کا حصہ بنتے جاتے ہیں۔ کیونکہ کوئی فرد بیک وقت اتنی یا دول ' چیز وں اور واقعات کواپنی یا دواشت میں محفوظ نہیں رکھ سکتا ۔ کین بیسب پھھر فسے فلا کی ہیں۔ کیونکہ کوئی فرد بیک وقت اتنی یا دول ' چیز وں اور واقعات کواپنی یا دواشت میں محفوظ نہیں رکھ سکتا ۔ کین بیسب پکھر فسے فلا کی طرح مٹ نہیں جاتا بلکہ ہماری سائیکی کا حصہ بن جاتا ہے۔ لاشعور میں اس کے نقوش باتی رہ جاتے ہیں۔ لاشعور ایک فعال حقیقت ہے اور اکثر صور توں میں شعور سے بھی زیادہ سرگرم عمل رہتا ہے اور بجیب وغریب تحریک اوجتم دیتارہتا ہے۔ لاشعور کی محل کہ بھی صورت میں ساکت و جامذ نہیں رہتا' اس کا محرک شعور سے بھی زیادہ تو ہی ہوتا ہے۔ کیونکہ لاشعور کے محرکات بیک وقت ' د بے ہوئے بی ہوتے ہیں اور فعال بھی ہوتے ہیں۔ اور دبی ہوئی بے بناہ خواہشات اپنی آسودگی کی خاطر شعور کی گئی کو آتے ہیں۔ اور دبی ہوئی جی خواہشات اپنی آسودگی کی خاطر شعور کی تھی ہیں جو نیور آتی ہی ہوئی ہیں ہیں ہوئی اینا اظہار کرتی ہیں جو نیور اتی طریقے ہیں۔ نیور وہسس میں خواہشات اکثر میں اینا اخواہ ان کی دور وہ ہیں۔ نیور وہسس میں خواہشات اکثر میں اینا خواہشات اکٹر میں لیکن اخبر دیکھیں۔ نیکور وہوئی ہیں ، جیسے ہسٹریا' ضبط ' تشویل کی خواہشات ان کو مجروق ہیں ، جیسے ہسٹریا' ضبط ' تشویل کی اجاز دوغیرہ۔

 تجزیے کے ذریع فرد کی ڈھکی چھپی خواہشات کا سراغ لگایا اور نیوروس کا علاج کیا گیا۔

بعض ماہرین کا خیال ہے کہ خواب اعصابی نظام کو دن بھر کے بچے خیالات سے پاک کرنے کا ایک ذریعہ ہیں۔اس طرح غیرضروری اورغیرمطلوبہ مواد ذہن سے خارج ہوجا تا ہے۔جبکہ دوسرے خیال کےمطابق نیند کی حالت میں د ماغ کوتح یک دینے کے لئے کچھ خود کاراعمال واقع ہوتے ہیں جن کی وجہ سے خواب نظر آتے ہیں۔ماہرین نے خوابوں کی مختلف اقسام بھی بتائی ہیں۔ بعنی تمثیلائی خواب تشویشی خواب تعزیراتی خواب اور کا بوی خواب (Night mere) وغیرہ۔خوابوں کی ایک اورتشم یعنی پیش بنی (Fore Cast) خواب بھی ہے۔خوابی عمل جسمانی نہیں بلکہ وہی وقوعہ ہے۔ فرائد نے خالص نفسیاتی اصولوں پراس کی وضاحت کی ہے اس کے نزدیک نا آسودہ خواہشات زیادہ تر جنسیاتی ہوتی ہیں۔عبدالحمید کے مطابق آج کل سائنسی معلومات کی روشن میں خوابوں کی تشریح کی دوسرے طریقوں ہے کی جاتی ہے لہذا خوابوں کی بنیاد پر لاشعور کا تصور کرناکسی طور پر بھی سائنسی روپیقرارنہیں دیا جاسکتا۔ہم اوپر دیکھ چکے ہیں کہخواب بڑے پیچیدہ مبہم عجیب وغریب بےربط اور بےمعنی ہوتے ہیں بیان بکھرے ہوئے خوابوں کی درست تعبیر ہے جوانہیں ایک ترتیب دیتی اور بامعنی بناتی ہے۔جبیبا کہ سورہ پوسف میں فرعون اوراس کے دوملازموں کے اُلجھے ہوئے خوابوں کوحضرت بوسٹ نے ایک شعوری شکل دی تھی۔ابیا صرف درست تعبیر کے ذریعے ممکن ہوسکا تھا۔ ورنہ بادشاہ کے درباری ماہرین تعبیر نے اس کےخواب کومض پریشاں خیالی کہہ کربات ختم کر دی تھی۔شہزا داحمہ کے مطابق خواب کی تعبیرا گرچدایک بے حدقد میمفن ہے۔ گرفرائڈنے اس کو بالکل نے معنی پہنادیے تھے۔انسانی شخصیت کو سجھنے کے لے فرائڈ نے 1900ء میں ایک کتاب تعبیر خواب (Interpretetion of dreams) بھی لکھی تھی۔ یہ فرائڈ کی ایک اہم دستاویز ہے جھےاس نے ایک مخلیقی کیفیت میں لکھا تھا۔تعبیر خواب کا مقصدیہ ہوتا ہے کہ ظاہر مواد کے پیچھے یوشیدہ مواد تک پہنچا جائے اور یوں مریض کی لاشعوری خواہشات اور انگیختوں کے پچھ پہلو بے نقاب ہوجائیں اوراس کا طریق کا رخملیل نفسی کے باقی عوامل کی طرح آزاد تلازم خیال ہی ہوتا ہے۔ تا ہم مستقبل بین خوابوں میں تحلیل نفسی کی ضرورت نہیں برقی۔ان خوابوں کی تعبیرخواب کے مواد (Content) کی مددسے کی جاتی ہے۔

(جاری ہے)

### بسم الله الرحمن الرحيم

غلام احمد پرویز



قدر كے بنيادى معنى بين اندازه \_ پياند قدرت الشيء كمعنى بين مين ناس چيزكومايا اس كا اندازه كيا اس كى لمبائى چوڑائی جسامت کمیت وغیرہ کو متعین کیا۔ بتایا کروہ کیسی ہے کتنی ہے اس کا تناسب کیا ہے۔ اور قدر الشیشی بالشیشی۔ کے معنی ہیں اس نے ایک چیز کو دوسری چیز کے ساتھ رکھ کر مایا اور اس طرح اندازہ کیا کہ وہ اس کے برابر ہے بیانہیں۔ یا ان دونوں کا باہمی تناسب كيا ب\_قدرت عليه الغوب كمعنى بين اس في الشخص كهاب كمطابق كير بنائ قدرت عليه الشيئى کے معنی ہیں میں نے اس چیز میں ایس مناسب تبدیلیاں کرویں کہ وہ اس پر بالکل فٹ آگئی۔البذاتہ قلہ دیو کے بنیا وی معنی ہیں کسی چیز کا کسی دوسری چیز کےمطابق بنادینا۔اور مسقدار اس پیانے میاماؤل یا (Pattern) کو کہتے ہیں جس کےمطابق کوئی چیز بنائی جائے (تاج محيط لين راغب) قدر كمعنى بيركسي شكااندازه بيان، جم بسامت طول عرض وغيره هذا قدر هذا كمعنى ہیں یہ چیز اس دوسری چیز کے انداز کے پیانے جسامت وغیرہ کے بالکل برابر ہے۔اس کے عین مطابق ہے۔ دونوں ایک ہی قالب میں وُسلی ہوئی ہیں۔جاء عملی قدر کے معنی ہیں وہ بالکل اندازے کے مطابق آیا اور جاوز قدرہ کے معنی ہیں اس نے اپنے اندازے حدود پیانے سے تجاوز کرلیا۔اس ہے آ گے نکل گیا۔ اقسد اس گھوڑے کو کہتے ہیں جواپنی رفتار میں اس انداز واورتواز ن سے چلے کہاس کے پچھلے پاؤں ٹھیک اس جگہ پڑیں جہاں اس کے اس کلے پاؤں پڑے تھےقسداد اس شخص کو کہتے ہیں جومناسب اور معتدل قد كابورندزياده لسباند چهوٹا۔المقتدر برچيز كدرمياني حصر كركتے ہيں۔كم قدرة نخلك تمهاري مجورول ك درختوں کے درمیان کس قدر معین فاصلہ ہے (تاج محیط لین راغب) عوام کی بولی میں المصفدر اس شخص کو کہتے ہیں جو کھیتی اور درختوں کا اندازہ کر کے بتائے کہ غلے کی کتنی مقدار پیدا ہونے کی امید ہے۔قدد ۔ ہانڈی یادیگ کو کہتے ہیں۔اس کی جمع قدود ہے۔ قدير \_ اس گوشت كوكمت بي جو (مناسب مسالول كساته ) بنديا مين يكاياجائ قدار \_ ايسا كهانايكان واليكوكمت بين (نيز قصائی کوبھی)( تاج ہے طرکین۔راغب)۔

ان مثالوں سے واضح ہے کہ قدر اور تقدیو کے معنی ہیں اندازہ اور پیانہ۔یاکسی چیز کواندازہ اور پیانے کے مطابق بنادینا۔ نیز کسی چیز کے تناسب اور توازن کا ٹھیک ٹھیک قائم رکھنا۔متوازن اور معتدل رہنا۔ان بنیادی معنوں کو پیش نظر رکھنے سے قرآن کریم کے متعدد مقامات آسانی سے مجھ میں آجائیں گے۔ (۲) چونکہ کسی چیز کوکسی خاص پیانے اور اندازے کے مطابق بنانے کے لئے ضروری ہے کہ اس چیز پر پوری پوری مقدرت حاصل ہؤ اس لئے قدر کے معنی کسی چیز پرافتذ ارواختیار رکھنے کے بھی ہیں۔قدرت علیٰ الشینی کے معنی ہیں جھے اس قدر قوت حاصل تھی کہ میں اس چیز کواپٹی مرضی یا پیانے کے مطابق بناویتا۔ مالی علیک مقدرة (یامقدرة ۔یامقدرة یا قدرة) کے معنی ہیں جھے تم پر کوئی افتذ ارواختیار حاصل نہیں۔ اس بنا پر قدر کے معنی ہوتے ہیں کسی چیز کو تیارو ہموار کرنے یا کسی معاملہ کو سرانجام دینے کے لئے اس پرغور وفکر کرنا۔ اس سے اس کے معنی فیصلہ کرنے کہ تے ہیں (تاج۔ محیط۔ راغب)۔

(٣) ایک چیز کوآپ بغیرنا پے تولے یو نہی دے دیتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ اس میں کشادگی یا فراخی کا پہلو ہوتا ہے۔ کیکن دوسری چیز کوآپ ناپ تول کر دیتے ہیں۔ اس میں تنگی کا پہلو ہوتا ہے۔ اس لحاظ سے قسدد کے معنی تنگی کے بھی آتے ہیں۔ یعنی کسی کو ماپ تول کر دینا (تاج۔ محیط۔ راغب)۔ نیز اس کے معنی تعظیم کرنے کے بھی آتے ہیں۔ یعنی جس مقام پر کوئی ہے اس کا صحیح صحیح اندازہ رکھنا (تاج۔ محیط۔ راغب)۔

سورہ رعدیس ہے۔ آڈول مِن السّماءِ مَا اُق فَسَالَتُ آؤدیة اِللّه بِعَدُوها (13:17) الله بادلوں سے بارش برسا تا ہے تو ندی نا لے این السّہ بازش برسا تا ہے تو ندی نا لے این السّہ بازش برسا تا ہے تو ندی نا لے این السّہ بازش برسا تا ہے تو ندی نا نداز ہے نی فرف اور پیانہ کے واضح ہیں۔ سورہ جر میں ہے۔ و اِن قِن فَتَیْ ہِ اِلاَ عِنْدُونَا وَ مَا نُکُولُهُ اِلاَ بِقَدُو مِعْمُلُومِ (15:21) کوئی چیز الی نہیں جس کے ہمارے ہاں خزانے موجود نہ ہوں کیان ہم اسے ایک متعین اندازے اور پیانے کے مطابق باہر لاتے رہتے ہیں۔ سورہ سبامیں ہے کہ وحش اتوام کے کاریگر موز سابیان کے لئے منجملہ دیگر اشیاء قدور کے معنی دیگ ہوا کی دیکر اسیاء قدور کے معنی دیگ کے ہیں۔

کسی پرغلبروافتد ارحاصل کرلینے کے معنوں میں سورہ ماکدہ میں ہے۔ مِنْ قَبْلِ آنْ تَقْدِرُوْا عَلَيْهِمْ (5:34) قبل اس کے کتم ان پرغلبہ حاصل کرلو۔ سورہ انبیاء میں ہے۔ فَظَنَّ آنْ لَنْ تَقْدِرُ عَلَیْهُ (21:87)۔ اس نے خیال کیا کہ ہم اس پرقابونہ پاسکیں گے۔ یااس سے کوئی مواخذہ نہ کرسکیں گے۔

سوره بنى اسرائيل ميں ہے۔ إِنَّى رَبِّكَ يَبْسُطُ البِّرْقَ لِمِنْ يَتَكَاّعُ وَيَقْدِرُ (17:30) \_ يہاں قدر \_ بمقابله بسط آيا ہے۔ بسط كمعنى بين فراخى اوركشادگى للبذاقدر كمعنى بين تكى ياكسى چيز كانيا تلامانا \_

نقذریکا سیح مفہوم سیحھنے کے لیے عنوان (ش۔ی۔ا) میں مشیت کے معنی دیکھئے اوران تینوں گوشوں پرغور کیجئے جن کا وہاں ذکر کیا گیا ہے۔ وہاں بتایا گیا ہے کہ گوشتہ اول وہ ہے جہاں امر الہی کے مطابق ہر شے وجود میں آتی ہے اور اس کے لئے قواعد وضوابط (قوانین) اورخواص متعین ہوتے ہیں۔ یہی قواعد وضوابط وخواص ان اشیاء کے پیانے ہیں۔انہی کوان کی'' تقذیریں'' کہا جاتا ہے۔ آگ کی نقدیریہ ہے کہ وہ حرارت پہنچاتی ہے۔ پانی کی تقدیر ہے ہے کہ وہ سیال ہے' نشیب کی طرف بہتا ہے'ایک خاص درجہ حرارت پر پہنچ کر بھاپ بن جاتا ہے اور جب اسے ٹھنڈ پہنچائی جائے تو پھر کی طرح سخت ہوکر برف بن جاتا ہے۔ سورہ فرقان میں ہے خکاتی کال شکن و فقائد کا تا تا ہے۔ سورہ فرقان میں ہے خکاتی کال شکن و فقائد کا تقرید کا اللہ نے ہر شے کو پیدا کیا۔ پھران کے لئے پیانے اورا ندازے مقرر کردیئے۔ امام راغب نے اس پر بحث کرتے ہوئے کہا ہے کہا شیاء کے متعلق تقدیر اللی (پیانوں) کی دوشکلیں ہیں۔ ایک تو یہ کہی شے کوکامل طور پر یکبارگی بنادے اور اس میں کوئی کی بیشی واقع نہ ہوتا وقتیکہ خدااسے فنا کرنا یا بدلنا نہ چاہے۔ (جیسے سے سواات) اور دوسری یہ کہی شے میں پھھ بننے کی صلاحیت رکھ دی گئی ہیں اور وہ رفتہ رفتہ اپنی انتہائی شکل تک پہنچ جاتی ہے اور اس کے سوا پھھا ورنہیں بن سکتی۔ جیسے نتے میں درخت بننے کی صلاحیت۔ بہی اس کی تقدیر ہے۔

امام راغب نے جو پہلی بات کہی ہے (کہ بعض چیز وں کو جو کھے بننا تھاوہ بن چکی ہیں) سووہ جس زمانے میں گذرہے ہیں اس میں وہ بہی کھے تھے۔ہمارے زمانے میں انکشافات جدیدہ کارخ اس طرف ہے کہ جن چیز وں کے متعلق ہم سجھتے ہیں کہ ان میں کوئی تغیرات نہیں ہوتے ان میں بھی تغیرات ہوتے ہیں۔ لیکن یہ تغیرات بڑے غیر محسوس اور غیر مرئی طریقہ سے واقع ہوتے ہیں۔ بہر حال اس بحث سے قطع نظر تسقدیں کے معلی ہیں کی شکور تی ویتے ہوئے اس قدر (Pattern) کے مطابق بنادینا جواس کے کہ متعین ہے۔ یعنی اس کی ممکنات (Potentialities) کا مشہود (Actualise) ہوجانا اور اس طرح اس کا اپنے آخری نقطہ تک پہنچ جانا۔ مقدود ۔ اس چیز کو کہتے ہیں جورفتہ رفتہ اپنے بیانے کے مطابق سامنے آتی رہے۔

قرآن کریم میں حضرت موسے کے تذکار جلیلہ کے ضمن میں ہے کہ جب انہیں پہلی مرتبہ طور پر (نبوت سے سرفراز کرنے کے المایا گیا توان سے کہا گیا کہ نبوت تہمیں یونہی اتفاقیہ نبیں مل گئی کہ۔آگ لینے کوآئے پیمبری مل جائے۔اس کے لئے تہمیں شروع سے تیار کیا جارہا تھا۔ چنا نچیتم اس طرح پیدا ہوئے۔اس طرح تہاری پرورش ہوئی۔اس طرح تم مدین کی طرف آئے۔اس طرح وہاں تم نے گلہ بانی کی۔اس طرح تمہاری تربیت ہوئی۔اور یوں ان مختلف منازل میں سے گذر کر تفتہ جنگ علی قدید یہ وہوں اور یوں ان مختلف منازل میں سے گذر کر تفتہ جنگ علی قدید یہ وہوں اور یوں ان مختلف منازل میں سے گذر کر تفتہ جنگ علی قدید یہ وہوں اس خدا (20:40)۔تم اے موکی!اس اندازے پر پہنچ گئے۔اس پیانے کے مطابق بن گئے جو نبوت کے لئے مقرر کیا گیا ہے اور بیسب خدا کے متعین کردہ پروگرام کے مطابق ہوا (واضح رہے کہ حضرت موسط کو اس کا پچھلم نیس تھا کہ انہیں کن مراحل میں سے گذارا جا رہا ہے اور کس مقصد کے لئے گذارا جا رہا ہے۔اس لئے کہ نبی کو نبی ہونے سے پہلے اس کاعلم واحساس بھی نہیں ہوتا کہ وہ نبوت کے لئے تیار کیا جارہا ہے۔نبوت وہبی ہوتی ہے۔کسب وہنر سے حاصل نہیں کی جاسکتے۔) یہاں لفظ قدر نے اپنا مفہوم بالکل واضح کر دیا۔

سورۃ اعلیٰ میں ہے۔ الَّذِی مُحَلِقَ فَسُوٰی وَالَّذِی قَدَّرَ فَهَدَی (3-:87)۔اللہ وہ ہے جومختلف اشیائے کا ئنات کی تخلیق کرتا ہے۔ پھران میں مناسب اعتدال ہیدا کرتا ہے۔ پھران کے لئے ان کے پیانے اورا نداز مقرر کرتا ہے اوران کی اس راستے کی طرف راہنمائی کردیتا ہے جس پرچل کروہ ان پیانوں اورا ندازوں کے مطابق بن جائیں۔ یہ ہے خدا کا نظام ربوبیت جوکا ئنات میں جاری وساری ہے اور جس کی روسے کا ئنات کی ہرشے اپنی اپنی تقدیر تک پہنچتی چلی جاتی ہے۔انسان کے اندر بھی کچھ بننے کی صلاحیتیں (Potentialities) رکھ دی گئی ہیں۔ لیکن اے دیگر اشیائے کا تنات کی طرح مجبور نہیں کردیا گیا کہ وہ صرف اس راستہ پر چلے جس پر چلئے سے اس کی بہتمام صلاحیتیں نشو و نما پا کر بھیل تک پہنچ جا ئیں۔ اسے اس کا اختیار دیا گیا ہے کہ وہ چا ہے تو بیر استہ اختیار کرے اور چا ہے دو سرا راستہ جس سے اس کی بیصلاحیتیں دب کر رہ جا کیں۔ ان وہوں راستوں میں امتیاز وی کی روسے ہوتا ہے۔ (جوقر آن کریم کے اندر محفوظ ہے)۔ اب انسان جو راستہ اختیار کرے گا' یا اس راستے میں جس مقام پر خمبر جائے گا' اس کے مطابق خدا کا قانون اس پر نافذ ہوجائے گا۔ جس طرح مشلا جب تک پانی سیال رہتا ہے تو اس پر سیالیت (Liquidity) کا قانون نافذ رہتا ہے اور جب مخد موجاتا ہے۔ یعنی انسان جو کچھ بنتا چا ہے اس کے مطابق خدا کا قانون اس پر نافذ ہوجاتا ہے تو پھر جمادیت (Solidity) کا قانون اس پر نافذ ہوجاتا ہے۔ یعنی انسان جو پھر جمادیت (Follow) کرتا گائوں اس پر نافذ ہوجاتا ہے۔ یعنی انسان جو پھر جمادیت (Follow) کرتا ہے۔ چنانچی قرآن کریم میں ہے۔ فکلیا ڈافؤ اللہ قُلُو بھٹر (5:16)۔ جب انہوں نے ٹیڑھار استہ اختیار کرلیا تو اللہ نے ان کے دلوں کو ٹیڑھا کردیا۔ دوسری جگہ ہے۔ ٹیڈونٹ کے مطابق خدا کی اس کے مطابق خدا کی تا تھی خدا ہوجا تا ہے۔ انسان کی ممکنات اس کے مطابق خدا کی اس کے کہتے تھید سر ات ( لیعنی قوانی خدا کی کے اس کے میں کا میدان بھی جو خود اس کے کہتے تھید سر ات ( لیعنی قوانین خدا کی کے اس کے کہتے تھید سر ات ( لیعنی قوانین خدا کی کے اس کے کہتے کی کے اقبال کے الفاظ میں:۔

حرفے باریکش بہ رمزے مضم است
تو اگر دیگر شوی او دیگر است
خاک شو نذر ہوا سازد ترا
سنگ شو بر شیشه اندازد ترا
شبنی! افتدگ تقدیر تست
قلزی! پائندگ تقدیر تست

تم اگر کسی ایک حالت میں ہواوراس کےمطابق قانون خداوندی کے نتائج تمہارے لئے ناخوشگوار ہیں تو تم اپنے اندر تبدیلی پیدا کرلو۔اس سے خدا کا دوسرا قانون( نقدیر )تم پرمنطبق ہوجائے گااور تمہاری تقدیر بدل جائے گی۔

گر زیک تقدیر خول گردد جگر خواه از حق محکم تقدیرے دگر تو است و است زائله تقدیرات حق لا انتها است

یہ ہے قرآن کریم کی روسے تقدیر کامفہوم ۔ البذاجب کہاجائے گا کہ اِن اللہ علی کُلِی شکی یو قدید ۔ تواس کا مطلب یہ ہوگا کہ خدا کا قانون ہرشے پر حاوی اور غالب ہے اور اس شے کواس کی آخری منزل تک لئے جارہ ہے ۔ انسان بھی جس مقام پر اپنے آپ کو رکھے گااس کے مطابق خدا کا قانون (تقدیر) اس پر حاوی ہوگا۔ اب یہ بات انسان کے اپنے اختیار کی ہے کہ وہ اپنے آپ کوکس مقام پر رکھے خدا کی تقدیر پر رکھنا چاہتا ہے اور اس طرح خدا کی کون می تقدیر اپنے لئے منتخب کرتا ہے۔ لیکن وہ اپنے آپ کوکسی مقام پر رکھے خدا کی تقدیر (قانون) سے اپنے آپ کو برنیس لے جاسکتا۔ اِن اللہ علی تگلی شکی یو قدید ۔

قرآن کریم کابیاہم اعلان کہ کا کنات میں ہر شے کے لئے پہانے ( قوانین ٔ انداز ئے تناسب ْ توازن ) مقرر ہیں علمی دنیا میں ا مي عظيم الشان حقيقت كاعلمبر دار ب\_آج سائنس كي تحقيقات اور منكشفات قدم قدم پراس كي شهادت بهم پېنچار بي بين كه كائنات ميس قانون کی کارفر مائی ہے۔ یونمی اندھیر گردی نہیں ۔ یعنی تمام کا ئنات (Rational Basis) پرچل رہی ہے۔ آپ (Rational کے لفظ پرغور کیجئے۔اس کے معنی ہیں جو (Ratio) کے مطابق مواور (Ratio) قدر کیانے اندازے تناسب ہی کو کہتے ہیں۔ و كائ أَمُرُ اللهِ قَدُرٌ المَّقَدُورُ ا (33:38) الله كابر معامله ايك خاص انداز ع كمطابق مقرر كرده ب- يهال بريات (Rational) ب-اندهی فطرت (Blind Nature) کارفرمانہیں۔نہ ہی انسان مجبور اور مقبور ہے۔ ''پہلے سے لکھا ہوا'' صرف قانون ہے ( کہ فلال عمل کا نتیجہ بیہ ہوگا )۔انسان کی''قسمت''نہیں۔اپنی قسمت ہرانسان (خداکے قانون مکافات کےمطابق) خود بناتا ہے۔ہم اوپر بیان کر چکے ہیں کہ قانون خداوندی کوقر آن کریم نے قدر کہہ کر پکارا ہے۔ بیقوانین جس طرح خارجی کا نئات میں جاری وساری ہیں (جنہیں قوانین فطرت یا (Laws of Nature) کہا جاتا ہے) ای طرح انسانی دنیا میں بھی کارفرما ہیں۔مستقل اقدار (Permanent Values) خدا کے یہی غیر متبدل قوانین ہیں جن کے مطابق انسانی اعمال نتیجہ خیز ہوتے ہیں۔ نزول قرآن كريم سے مقصد بيرتھا كەنوع انسان تك ان مستقل اقداركو پېنچاديا جائے ۔اى دجەسے نزول قر آن كريم كى "رات "كوليلة القدركها گيا ہے(۳۔ا/ ۹۷)۔وہ''شب'' (یا تاریک زمانہ جس میں وحی کی روثنی کہیں موجودنہیں تھی) جس میں دنیا کونی اقدار عطا ہو کیں۔ پیہ مستقل اقدارہی ہیں جن کے احر ام اور یابندی ہے انسان حیوانی سطح زندگی سے بلند ہوکر انسانیت کی سطح پر آتا ہے اور جب سی مستقل قدراورطبعی (حیوانی) زندگی کے تقاضا میں تصادم ہوتا ہے (Tie پڑتی ہے) تو وہ طبعی زندگی کے تقاضا کؤ بلند قدر کی خاطر قربان کر دیتا ہے۔ حتیٰ کے عندالضرورت ٔ جان تک کو بھی۔ دین ٔ نام ہی قر آن کریم کی عطا کر دہ مستقل اقدار کے تحفظ کا ہے۔

(ماخوذ ازلغات القرآن)

ما بنام طلوع إلى

مترجم: ڈاکٹر عبدالرزاق

#### خوداخھاری خو دِاعتادی کاذر بعہ بنتی ہے (آڈرے مارکن)

## کون ایک خودانحصار شخص ہے

جب بھی ہم خود انحصار ہوتے ہیں تو ہم اپنی روز مرہ مشکلات کو فتح کرنے کے لئے اپنے اندر سے یعنی اپنی ذات سے طاقت حاصل کرتے ہیں۔ جب بچوں کواس بات کی تعلیم دی جائے کہ ان کا سامنا مشکلات سے ہوسکتا ہے اور ان مسائل کو کیسے حل کرنا ہے اس سے وہ اپنے اندر کی طاقت کوفروغ دیتے ہیں۔ ایک خود انحصار بچرزیادہ پراعتا داور آزاد ہوتا ہے۔

زندگی کے چیلنجز سے عہدہ برآ ہونے کی صلاحیت ہی در حقیقت بقاء کی صلاحیت ہے اور اس سے انسان خود انحصار بنتا ہے۔ آئ کی سوسائٹی جو کہ خوتی میں فوراً آپ سے باہر ہوجاتی ہے وہ مشکلات میں آسانی سے بھر جاتی ہے۔ ہم ہر مشکل کا آسان حل چاہتے ہیں ماں باپ فوراً اپنے بچوں کوادویات پر ڈال دیتے ہیں اور اس طرح ان کی کمزوریوں کوادویات کامختاج کر دیتے ہیں۔ اب ہم ایسا معاشرہ بن چکے ہیں جو کہ کم خود انحصار اور بیرونی مدد کا ہر وقت محتاج ہے۔ خود انحصاری ہمیں زندگی میں مصائب اور سانحات کا حوصلے کے ساتھ مقابلہ کرنے کے لئے تیار کرتی ہے۔ افر خود انحصار محصل کی حوصلہ شمنی بھی کی جائے تو وہ اپنے اندر سے طاقت حاصل کرتا ہے اور جہد جاری رکھتا ہے۔

بہت کم ہوتا ہے کہ خود انحصار شخص شراب نوشی اور منشیات میں مبتلا ہو۔اس کی بجائے وہ اپنی بقاءا پنی اصل طافت یعنی خود انحصاری میں تلاش کرتے ہیں۔

جب ہم خودانحصار ہوتے ہیں ہمیں اپنی ذات کا ادراک ہوتا ہے۔ ہم اپنی طاقت اور کمزور یوں سے آگاہ ہوتے ہیں۔ اور ہم بہتر
پوزیشن ہیں ہوتے ہیں کہ اپنی کمزور یوں کو دور کریں اوراپئی طاقت کا درست استعال کریں۔ خودانحصار شخص اپنی سوچ میں آزاد ہوتا ہے
اور معاشرے کی روش کم بی اختیار کرتا ہے۔ اور معاشر تی روایات کے دباؤ میں نہیں آتا۔ خودانحصار شخص بہتر فیصلے کرتا ہے اور اسے اپنی
ذات پرزیادہ کنٹرول ہوتا ہے۔ اس کئے اس میں عظیم کارنا ہے سرانجام دینے کی صلاحیت زیادہ ہوتی ہے۔ خودانحصاری کا مطلب ہے
آزاد سوچ۔ وہ زیادہ پختہ سوچنے والا شخص ہوتا ہے۔ آزاد سوچ سے انسان زیادہ مطمئن اور خوش رہتا ہے۔ ہم اپنے آپ کوزیادہ آزاد

محسوس کرتے ہیں جب ہمیں دوسروں کی سوچ کے تابع ندر ہنارا ہے۔

آپ کیمامحسوں کریں گے جبآپ کویہ بتایا جائے کہ شب وروز کوئی اور شخص آپ کوقدم بقدم چلائے گا۔

آپ یقین کریں یا شکریں ہم پراکٹر دوسرول کے سوچنے کا انداز اثر انداز ہوتا ہے۔

ہم اس سوسائی میں پیدا ہوئے ہیں جس کا معاشرتی اور سیاسی ڈھانچہ پہلے ہی ہے ہما ہے لئے قائم شدہ ہے۔ہم سلیم کریں بیانہ کریں بیہ ہمارے اوپرایک طرح کا جرہے۔ہمارے گھروں کا نقشہ' کپڑے جوہم پہنتے ہیں۔موسیقی جوہم سنتے ہیں حتی کہ جوتفریج بھی ہم اختیار کرتے ہیں اور جن ذرائع ابلاغ میں ہم گھرے ہوئے ہیں ان کی بیرغبت ہے کہ وہ ہمارے لئے سوچیں۔ہم ان سب چیزوں کے ساتھ بلاچون و چرا چلتے جاتے ہیں جوہمارے لئے تشکیل دی گئی ہیں۔

يهال ايكسوال ہے

كتنى دفعة بمكوئى السافيصلة كرتے بين جو جارى ثقافت اور روايات كے منافى ہو؟

كتنى دفعة بم وه لباس بينت بين جوكمتاز وترين رواج افيشن سے بم آ منگ نه مو؟

كتنى دفعة پجديدفون كمريال وغيره خريدتے بين تاكة پفشن كى دور مين آ كنظرة كين؟

كتى دفعه آپ كوئى نى چىزكى دوسرے كے مشورے كے بغيركرتے ہيں؟

آ زادانہ سوچنے کا بیمطلب نہیں کہ آپ باغی شخص بن جائیں یا تخریبی نظریات اختیار کرلیں۔ بلکه اس کا مطلب یہ ہے کہ آپ ایک باخبراور تعلیم یافتہ شخصیت ہیں اور اپنے طور پر کممل تجربے کے بعد متوازن فیصلے کریں۔اس کا مطلب ہے کہ خود انحصار ہوتے ہوئے اپنے فیصلہ کرنے کی حیثیت پراعتاد کریں۔

بچوں کے لئے خودانحصاری

جن بچوں کوخود انتھاری کی تربیت نہیں دی جاتی اور جن سےخود انتھاری کی توقع نہیں کی جاتی اور جن کی اس راستے کی طرف حوصلہ افزائی نہیں کی جاتی وہ زندگی میں اعلیٰ کا میابیوں وکا مراثیوں کے حصول کے لئے درکار بہت ساری مہارتوں سےمحروم رہ جاتے ہیں۔ بیہ بچے دوسروں پر انتھار کے بندھنوں میں بندھے ہوئے پروان چڑھتے ہیں اور ان میں کم خود اعتادی ہوتی ہے اور ان کا میاب انسان بننے کے امکان کم رہ جاتے ہیں۔ بیہ ہم والدین پر ہے کہ ہم دیکھیں کہ ہم بچوں کو کیسے پروان چڑھارہے ہیں۔

کیا آپ گھنٹوں زیادہ وفت صرف نہیں کرتے کہ انہیں زندگی کی ساری آ سائٹیں ملیں؟ابیا کرنے میں کیا آپ وہ معیاری وفت ان سے چھین نہیں رہے جس میں وہ زیادہ خوداعتا دانسان بن سکتے تھے۔ میں اپنے کام میں اکثر اس بات کا مشاہدہ کرتا ہوں کہ خوشحال گھر انوں کے بیجے جن کو ہر طرح کے مواقع دستیاب ہیں کہ وہ ہڑی سے بڑی کامیابیاں حاصل کرسکیں مگر ان میں وہ لگن اور جذبہ ہی نہیں۔وہ اپنا معیاری وقت نفع بخش مقاصد کے حصول کی بجائے ٹیلی ویژن کے سامنے اور ادھرادھرکی گپ شپ اور شراب نوشی نشیات وغیرہ جیسی تباہ کن حرکات میں صرف کردیتے ہیں۔

بہت سارے والدین بیددلیل دیتے ہیں کہ جب تک وہ خودخود انحصاری اختیار کے ہوئے ہیں ان کے بچے خود بخو دخود انحصار بن جا کیں گے۔ بیہ بات کی حد تک درست ہوسکتی ہے مگر جو والدین آج خود انحصار ہیں بیاس راستے پراس لئے گامزن ہوئے کہ ان کی پرورش اس طرح ہوئی کہ انہیں کم فراوانی ملی اور انہیں اپنی ذات سے طاقت حاصل کر کے جدو جہد کے ذریعے وہ سب حاصل کرنا پڑا جو کہ آج ان کے پاس ہے۔ انہیں پروان ہی ایسے چڑھایا گیا کہ خود انحصاری ہی ہیں ان کی بقاء ہے۔ چونکہ بیو والدین اس کھن راستے ہے آگاہ ہیں جس سے گذر کروہ یہاں تک پہنچے ہیں اس لئے وہ اپنے طور پر اچھی نیت سے چاہتے ہیں کہ ان کے بچول کو ان کی طرح جدو جہد نہ کرنی پڑے اور اس کی بجائے وہ ان کے پاؤں میں قالین بچھاتے ہیں تا کہ ان کے لیے راستہ آسان ہوجائے لیکن بجی سوچ کا انداز دوسروں پر انحصار اور کم خوداعتادی کا ذریعہ بنتا ہے۔

ایک کمھے کے لئے رکیں اور سوچیں کہ آپ اپنے بچول کو کیسے پروان چڑھارہے ہیں۔کیا آپ ان کی مدوکررہے ہیں یاان کوزخم ے رہے ہیں؟

کیسے زیادہ خودانحصار بناجاسکتا ہے۔خودانحصاری اپنے معاملات کواپنے طور پرانتظام کرنے کی صلاحیت کا نام ہے۔اپنے فیصلے خود کریں اورائنہیں اپنی ذات کے لئے فراہم کریں۔

تو پھر ہم اپنی زندگیوں میں کیا کی بیشی کریں کہ ہم زیادہ خودانحصار بن جا کیں۔خودانحصاری اس شخص کے لیے بہت بڑی تبدیلی ہے جو کہ پہلے سے اس کا عادی نہ ہواس لیے بیضروری ہے کہ اپنے آپ کو دہنی اور روحانی طور پر پہلے مضبوط کریں اور حوصلہ اور ایمان حاصل کریں تا کہ آپ اپنے اندر کے خوف سے باہر آ جا کیں۔ آزادی سے سوچنے والے بنیں۔ اس بات کو اہمیت نہ دیں کہ دوسرے کیا سوچتے ہیں بلکہ اس بات پر زیادہ توجہ دیں کہ حقیقی طور پر زیادہ ضروری کون می بات ہے۔ اپنی بنیادی اقد ار Core Values کو جانیں یا نہیں نئے سرے سے طے کریں

ا پے فیصلے خود کرنا سیکھیں۔ اگر آپ بیجان جائیں کہ اس بات میں آپ کی مہارت کم ہے تو باہر سے بھی کچھرائے لی جاسکتی ہے شخیت کریں۔ساری معلومات حاصل کریں پھر فیصلہ کریں اپنی خوداعتادی بڑھائیں۔خوداعتادی کی کمی دوسروں پرانحصار کوجنم دیتی اگر کسی شعبے میں آپ کمزور ہیں تو کسی ماہر سے مددلیں کوئی تعلیمی یا تربیتی کورس کریں جھیق کریں۔ جب ایک دفعہ آپ پراعتاد

بن گئے تو پھر آپ اپنے آپ پر انحصار کریں گے اور دوسروں کے کم مختاج ہوں گے۔ جذباتی طور پر مضبوط بنیں۔ جذباتی پختگی خود

انحصاری کا ذریعہ بنتی ہے۔ جب آپ کو جذباتی طور پر اپنے آپ پر اعتماد نہیں ہوتا آپ ذمہ داری سے کتر اتے ہیں۔ جب آپ کا جذباتی Stamina نیادہ ہوجاتا ہے آپ ہر ذمہ داری کا خود سے سامنا کرتے ہیں۔ اس طرح آپ جذباتی رکاولوں کوعبور کر سکتے

ہیں۔

روپے پیے کا انظام کرنا سیکھیں اپنے وسائل کے اندررہ کر کام کرنے ہے آپ کو اپنے مالی معاملات کا انظام کرنے کا اعتاد آئے گا۔

زیادہ منظم بننا سیکھیں منظم بننے سے سوچ میں شفافیت آتی ہے کہ کیا کرنا ضروری ہے Clarity of Mind بھی خود انحصاری کا ذریعہ بنتی ہے۔ اپنی زندگی این امن اور اطمینان آئے کا ذریعہ بنتی ہے۔ اپنی زندگی ایسی ہاتھ میں لینے سے اور خود انحصاری میں پختہ کار ہونے سے آپ کی زندگی میں امن اور اطمینان آئے۔
گا۔

ماں باپ بینقطہ جان لیں کہاہیے بچوں کوا کیک آزاد مخص کے روپ میں پروان چڑھانے کا ماحول ہی آپ نے دینا ہے تا کہوہ آزاداور خودانحصار بن سکیں۔

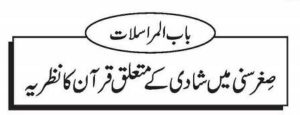
اقوال

دوسرے پر انحصار نہ کریں بلکہ اپنے آپ سے لیس۔ تجی خوثی خود انحصاری ہی ہے۔ Patrica Sampson خود انحصاری ہی تجی آزادی کا راستہ ہے اور اپنی ذاتی حیثیت کا حصول ہی انتہا گی انعام ہے۔ Ralph Waldo Emerson سب سے اچھاروشنی کا عصاء آپ کی اپنی حفاظت کے لئے آپ کی ریڑھ کی ہڈی ہے۔ Fredrick W.Robertson اپنی اندرونی جدو جہد کے بغیر کو کئی مخص عظیم اچھا اور خوش انسان نہیں بن سکتا۔ Henrik Ibsen دنیا کا مضبوط ترین شخص وہ ہے جو کہ اکیلا کھڑ ابوتا ہے۔ Henrik Ibsen

زندگی کاسب سے عظیم نتیجہاں بات پرمشمتل ہوسکتا ہے کہ آپ ایپ اعمال کے خود حکمران ہوں۔جو بات ہمیشہ دوسروں کے تابع میں سے مت

ہوا کثر وہ ایک مردہ چیز ہی ہوتی ہے۔ Saint Thomas Aquinas

ۋاكٹرانعام الحق (اسلام آباو)



مورخه تین فروری 2015ء کی اخبار ڈان کے صفحہ 15 پر حکومت سندھ کا اعلان اشتہار کی شکل میں یوں سامنے آیا ہے کہ

Sindh becomes the first province amending 85 years old Child marriage Restraint act 1929. Both boys and girls should be at least 18 years of age for marriage. If below 18 years it is a child marriage and is a cognizable and non-bailable for any one conducting, facilitating or helping Child marriage shall be imprisoned for three years.

میراخیال ہے کہ سندھ حکومت کااس سے موثر جواب ہوہی نہیں سکتا جوحال ہی میں پاکستان کی نظریاتی اسلامی کونسل نے اپنی حالیہ مجلسِ مشاورت میں لیا ہے کہ

" نکاح ( رُخصتی سمیت ) کے لئے بلوغت کی شرط عائد نہیں کی جاسکتی اور صِغرسیٰ میں نکاح اسلام میں جائز ہے "۔

اس نکاح کی سند کا انتھاروہ رسولِ اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی صِغرسنی کے تاریخ میں منسوب حضرت عاکثہ سے رہتے از دواج میں منسلک ہونے کی روایت سے کرتے ہیں حالانکہ انہیں روایات کی سند کی بنا پر حضرت عاکثہ کواس وقت بلوغت کی عمر کا بھی مانا جاتا ہے۔ ہمارے مدارس کے علماء کرام صِغرسنی کی شادی کوامام بخاری کی روایت اور دوسر نے تواتر کا درجہ ہونے کی بنا پر بلوغت کی عمر کی روایت سے ترجے دیتے ہیں۔اس صِغرسنی میں شادی کے جواز کی روایت کا میں نے قرآن کی روشنی میں تجزیہ کرتے ہوئے ایک خط میں روایات سے ترجے دیتے ہیں۔اس صِغرسنی میں شادی کے جواز کی روایت کا میں نے قرآن کی روشنی میں تجزیہ کرتے ہوئے ایک خط میں نظریہ یا کستان کونسل (ٹرسٹ) اسلام آباد کے استفسار پر درج ذیل وضاحت کی ہے۔

'' نظریہ پاکستان کونسل کی حالیہ میٹنگ میں میرے ذمہ بیفریضہ سونیا گیا تھا کہ میں انعوامل کی نشاندہی کروں جن میں رسولِ کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات برقر آنی تعلیم کے برخلاف خود ہمارے آئمہ کرام کی کتب میں حرف گیری کی گئی ہواور جس کی میری نظر میں نظریہ پاکستان کونسل کے تحت قائم کردہ انٹر نیشنل سیرت سنٹر کو حکومت کے متعلقہ حکام کی توجہ مبذول کرانے کی اشد ضرورت ہے۔ اس لئے کہ اس بات سے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات پرطعن پڑنے کا امکان ہوسکتا ہے اسے دھونے کی ضرورت کا احساس دلانے کے لئے آپ کی توجہ درجے ذیل امام بخاری کی حدیث کی طرف اللہ سے سوبار تو بہ کرتے ہوئے دلانے کی جسارت کرر ہا ہوں۔

میلی روایت بول ہے کہ

'' خود حضرت عائشہ کی زبان میں بیان کیا گیا ہے کہ نبی اکر م صلی الله علیہ وسلم نے مجھے سے شادی کی تھی۔میری والدہ میرے پاس آئیں اور مجھے ایک گھر میں داخل کردیا۔ پھر مجھے کسی چیز نے خوفز دہ نہیں کیا سوائے رسول اللہ(کی آمد) کے۔بیرچاشت کا وقت تھا''۔

(صحیح بخاری تالیف محمد بن اساعیل بخاری ترجمه مولا ناظهورالباری اعظمی علم وعرفان پبلشرزس ندارهٔ جلدسوم صفحه 73)

اس روایت سے ایک صفحہ بی قبل صفحہ نمبر 72 میں اس کتاب میں درج دوسری روایت میں وضاحت ملتی ہے کہ

'' نبی اکرم صلی الله علیه وسلم نے حضرت عا کشہ ہے جب نکاح کیا تو ان کی عمر چھسال تھی اور جب ان کے ساتھ خلوت کی تو ان کی عمر نوسال تھی اور وہ آنخے ضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ نوسال تک رہیں''۔

اس روایت کے برعکس قرآن نے بلوغت کی عمر ہی کو نکاح کی عمر بتایا ہے۔اس ضمن میں سورہ النساء کی **ندکورہ آیت شروع یو**ں ہو تی لیہ

جب کوئی بچے بیتیم رہ جائیں تو تم ان کے اموال وجائیداد کی حفاظت کر واور ان کی دیکھ بھال کرتے رہو۔اس کے بعد ہے کہ حقی اِذَا بِکَغُوا النِّکَائِر (4:6)

يهان تك كهوه نكاح كى عمركو ينجنج جائيس\_

اسی آیت پر آخریس مزیدوضاحت کی گئی ہے کہ اس وقت ان کے اموال وجائیدادان کے سپر دکردو۔ (بشرطیکہ وہ فاتر العقل نہ ں)

دوسری جگه نکاح کی عمر میں ان کے اموال کی سپر دگی کے عمن میں نکاح کی عمر کو پینچنے کی '' بیٹلغ اَشُدگاہ'' لینی جوانی کی عمر کہہ کروضاحت کردی (6:153) اور (17:34)

اَشُدَّة کے لفظ کے جوانی کی عمر کو پینچنے کی وضاحت قرآن کی ایک اور سورہ نساء کی آیت (4:67) سے بھی ہوجاتی ہے جہال انسانی تخلیق کی بتدرج کڑیوں کو بیان کرتے ہوئے اسے طفل اور بڑھا پے کے درمیان'' لتبسلُغُوا اَشُدَ کُم'' یعنی جوانی کی عمر کہہ کر بھی کر لہذا قرآن نے تصریف الآیات کے اصول کے تحت اس حقیقت کو واضح کردیا کہ قرآن کی روسے نکاح کی عمر بلوغت (جوانی) کی ہے۔

درج بالا آیات قرآن کریم سے خود نکاح کے لئے''جوانی کی عمر کی تصریح ہوجاتی ہے' لیکن اس کے باوجود اسلاف کی ترجمانی کرتے ہوئے پاکستان کے متند مفسر قرآن ابوالاعلیٰ مودودی نے قرآن کی ایک ہی سند سورہ الطلاق کی درج ذیل آیت ڈھونڈ کراس کی مدد سے صغرتی کے نکاح اور نابالغ لڑکی کے ساتھ خلوت کا اپنی تفسیر میں یوں جواز پیش کیا ہے کہ

وَالَّيْ يَبِسْنَ مِنَ الْحَيِيْضِ مِنْ يِّسَا لِكُمْ إِنِ التَّبْتُمْ فَعِلَّاتُهُنَّ ثَلْقَةُ الشَّهُرِ وَالَّيْ لَمْ يَحِضْنَ (65:4)

اورتمہاری عورتوں میں سے جوحیض سے مایوں ہو پھی ہوں ان کے معاملے میں اگرتم لوگوں کوکوئی شک لاحق ہے تو (حمہیں معلوم ہوکہ ) اِن کی عدت تین مہینے ہے۔اور یہی تھم ان کا ہے جنہیں ابھی ( یعنی اس وقت ) حیض نیآیا ہو۔

اسی آیت میں درج قرآن کے متن کے الفاظ'' کئے تیجے فین ''کے ترجمہ کے بعداس کی تفییر کرتے ہوئے مودودی صاحب رقمطراز بیں کہ''الی لاکیوں کی عدت بیان کرنا جنہیں چیض آنا شروع نہ ہوا ہو صریحاً اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ اس عمر میں نہ صرف لڑکی کا نکاح کردینا جائز ہے بلکہ شوہر کا اس کے ساتھ خلوت کرنا بھی جائز ہے۔ اب یہ بات ظاہر ہے کہ جس چیز کوقر آن نے جائز قرار دیا ہو اسے ممنوع قرار دینے کاکسی مسلمان کوچی نہیں پہنچتا''۔

حوالہ: تفہیم القرآن ابوالاعلی مودودی جلد پنجم سے شخات 568-571 ناشرادارہ ترجمان القرآن \_ لاہور 1985\_ عربی زبان کے قواعد کے مطابق'' کھر پیچھٹیں'' کاصاف ادر سیدھاتر جمہ ہیہے کہ جنہیں چیش ندآ سکا ہو یا چیش ندآ رہا ہوادریا پھر ندآیا ہو۔اس کی مزید وضاحت قرآن میں نہیں دی گئی۔سیاق وسباق کی روسے بعض علاء کے نزدیک ان سے مرادوہ عورتیں ہوتی ہیں جن کی عمر توالی ہوجس میں بالعموم چیش آیا کرتا ہے لیکن کسی عارضہ کی وجہ سے انہیں چیش ندآ رہا ہو۔

محتر م ابوالاعلی مودودی صاحب اوردوسرے متقد مین علماء نے اسی درجی بالا اپنی تفییر میں آیت کا '' کھر پیچیفین '' سے صغری کے نکاح کے جواز میں اس سے مفہوم سے لیتے ہیں کہ جنہیں جیف آ نا شروع ہی نہ ہوا ہو۔ہم نے البتہ قبل ازیں ہی قرآنی آیات 6:4، فکاح کے جواز میں اس سے مفہوم سے لیتے ہیں کہ جنہیں جیف آ نا شروع ہی نہ ہوا ہو۔ہم نے البتہ قبل ازیں ہی قرآنی آیات 6:4، فکاح اللہ ہوئی ہے۔اس جوانی کی عمر کو اگر دوسر سے طریقہ سے بچھنے کی کوشش کی جائے تو ویسے بھی قرآن نے نکاح کو (4:21) ایک بیثاق (معاہدہ) قرار دیا ہے۔اس کئے بیتر اضی کا بین (فریقین کی باہمی رضا مندی) سے طے پاتا ہے۔قرآن کی روسے اور دنیا کے ہرقانون کے مطابق بھی معاہدہ کرنے کے لئے بالغ ہونالاز می شرط شار کیا جاتا ہے۔

اس محکم اصول کے رد پر ذہبی حلقوں کی طرف سے عمومی طور پراعتراض کیا جاتا ہے کہ حضرت عائشہ گی نکاح کے وقت چے سال کی عمر ہونے کا اسلاف کا تواتر سے اتفاق رہا ہے۔ اس لئے اتنی بڑی اکثریت کی موجود گی میں اس کے خلاف اعتراض کرنے اور سننے کا کوئی جواذ نہیں رہتا۔ ایسی وزنی دلیل اور وہ بھی کمتب ملا کے پر جوش انداز میں ظاہر ہے کہ عوام میں فوری تبولیت حاصل کر لیتی ہے لیکن میں ہم جھتا ہوں کہ اِس دلیل کامن وی قبول کر لیناعلمی روش کے منافی امر ہوگا علمی روش کی روسے انسان سے جاہے وہ کسی بھی مرتبہ پر مین علمی اور سہو کے امکان کو کسی صورت میں خارج از بحث قرار نہیں دیا جاسکتا۔ البتہ جیرت کی بات سے ہے کہ اکثریت کے بل ہوتے پر فیصلوں کا سند حاصل کرنے کے غیر قرآئی تصور کی ہے تو شیح ان اصحاب کی طرف سے پیش کی جاتی ہے جوقرآن کے الحق ہونے پر پورا الیمان رکھتے ہیں۔

اسلاف کی طرف ہے دی گئی اکثریت کی بات کا حق پر ہونے کی دلیل کا اگر تجزید کیا جائے تو اس کی تر دید میں قرآن کا دعوئی سے کہ اکثریت کے علم کو الحق ہونے کے دعوی کے طور پیش نہیں کیا جاسکتا 'جب کہ قرآن کی روسے اکثریت کا اتباع گراہی کا سبب بنتا ہے۔ ہوسکتا ہے کہ قرآن کے اس دعوی کی جانب آپ نے گہرائی سے توجہ نددی ہواور میری بات پچھا فراد کے لئے جیرانی کا باعث بن رہی ہو۔ اس لئے میں دُہرائے دیتا ہوں کہ قرآن کریم نے اپنے اس دعوی کا سرسری طور پر ایک دوبار ذکر نہیں کیا بلکہ متعدد بار اِس کی طرف توجہ مبذول کرائی ہے۔ چندا یک ریفرنس آپ کی سہولت کے لئے دے دہا ہوں۔

- 1- قرآنِ عربی اس قوم کے لئے ہے جوعلم رکھتی ہولیکن اکثریت نے منہ پھیرلیا اوروہ سنتے ہی نہیں۔ (41:3-4)
  - 2- الله في آسانون اورزين كوحق كيساته بيداكياليكن اكثر لوك علم نبيس ركه (44:39)
- 3- اورجم نے قرآن میں سب باتیں طرح طرح سے بیان کر دی ہیں گر اکثر انسانوں نے اسے قبول نہیں کیا اور انکار کر دیا۔ (17:89)
- 4- اورہم نے اِس قرآن میں لوگوں کو سمجھانے کے لئے طرح طرح کی مثالیں بیان کی ہیں۔ لیکن انسان اکثر جھڑ ہے کرتا رہتا
   ہے۔ (18:54)
- 5- اورہم نے اس (قرآن کی آیات) کوطرح طرح سے بیان کیا تا کہ لوگ اس سے نصیحت حاصل کریں .....گرا کثر لوگوں نے انکار کیااور قبول نہ کیا۔ (25:50)
- 6- اورا کٹرلوگ جوزمین پرآباد ہیں اگرتم ان کا کہامان لو گے تو وہ تہہیں اللہ کاراستہ بھلادیں گے۔ میص خیالوں کے پیچھے چلتے ہیں اور زے انگل کے تیر چلاتے ہیں۔ (117)

- 7- اوراللداین کام پرغالب بیکن اکثر انسان اس بات کاعلم نیس رکھتے (12:21)
- 8- الله کے سواکسی کی حکومت نہیں۔اس نے حکم دیا ہے کہ اس کے سواکسی کی عبادت نہ کرو۔ یہی سیدھادین ہے لیکن اکثر انسان اِس کاعلم نہیں رکھتے۔ (12:40)
- 9- الله كے وعدے سيچ ہوتے ہيں جن كو وہ ضرور پوراكرتا ہے \_كيكن اكثر انسان اس بات كاعلم نہيں ركھتے \_ (16:38) اور (30:6) \_
  - 10- اسلام بى سيدهادين بيلين اكثر انسان اس كاعلم نبيس ركت \_ (30:30)
- 11- جہنم میں جانے والے جہنم میں اس لئے گئے کہ وہ اپنے گراہ باپ دادا کے پیچے دوڑتے چلے جاتے تھے اور ان سے پہلے بھی اکثر لوگ گراہ ہو گئے تھے۔ (37:71)
  - 12- مجرمین کے پاس جب حق بات پہنچی ہے وان میں اکثر ناخوش ہوتے تھے۔ (43:78)
    - 13- كافرالله يرجموث بولت بين اوربيا كمرعقل نبين ركهت \_ (5:1-3)
  - 14- السياوكوں كے يتھے نہ چلوجوخود بھى مراہ ہوئے اور پھراكشريت كومراه كركئے اورسيد هراست سے بعثك كئے۔ (5:77)
    - 15- الله كاوعده الحق بي كين اكثريت اسبات كاعلم نبيس رهتى (10:55)
      - 16- اكثرانسان علم بين ركھتے (16:75)
    - 17- اكثريت الله كي قدرت وكيور بهي عقل سي كامنيس ليتى \_ (29:63) اور (31:25)
- 18- تاریخی واقعات س کر بھی اکثریت ایمان نہیں لاتی ۔ (26:67) اور (26:103) مزید (26:121) مزید (26:139) مزید (26:158) مزید (26:174) اور مزید (190:39)۔

مجھے امید ہے کہ اگر آپ ان حوالہ جات کی مدو سے قر آنی متن کا جائز ہلیں گے تو تو اتر سے بہت ہی بڑی اکثریت کے فیصلوں کی بناپرالحق ہونے کی دلیل کے دعوی کو باطل اور اس سے گمراہ ہونے کی حقیقت کھمل طور پر آپ پر واضح ہوجا کیگی۔

☆.....☆.....☆

## ضرورتِ رشته

بین 24سالہ B.A صوم صلوۃ کی پابند کے لئے برسر روزگار یا بیرون ملک مقیم قرآنی فیلی سے رشتہ درکار

ے۔ برائے رابطہ: فون نمبر: 0341-1415534; 0306-2047042

خواجهاز هرعباس فاضل درسِ نظا می azureabbas@hotmail.com www.azharabbas.com

## اسلامی ہیئت اجتماعیہ اور اس کا تقاضے

انسان نے جب اجتماعی زندگی شروع کی تواس کی ابتداء قبائلی نظام سے ہوئی شروع میں جب قبائلی نظام کا دورتھا تو قانون قبیلہ کا سر دار بناتا تھا جوخود بھی قوت کے زور برسر دار بنرآ تھا اور پھر قوت کے زور برہی وہ اپنے قوانین کی اطاعت کراتا تھا۔اس کے بعد ملوکیت كا دورشروع هوگيا تو بادشاه قانون سازي كاحق ركهتا تھا\_اس حق ميس وه بالكل آ زاد تھا\_وه جو قانون بنانا چاہتا تھا وہ قانون بناليتا تھا۔انسانیت ترقی کرتی چلی گئی اور قانون سازی کے حق کو بادشا ہوں ہے چھین کرعوام کودے دیا گیا۔اب قانون سازی کاحق بجائے ا کیکھنے کے بہت سارے افراد میں تقسیم ہو گیااس کا نام پارلیمینٹ یامجلس شور کی رکھ دیا گیا۔کیکن قانون سازی میں انسان بالکل آزاد ر ہا اور قانون کا سرچشمہ عوام قرار دیئے جاتے رہے۔ ہمارے اس موجودہ دور میں غور وفکر وتعقل اور حالات کے تقاضوں کے مطابق قوانین وضع کئے جاتے ہیں مختلف تو میں مختلف قوانین وضع کرتی ہیں اوران میں قدرمشترک یہی رہی کہ قانون سازی میں انسانوں کو کلی اختیار حاصل ہے۔ کیکن قانون سازی میں ایک کمزوری شروع سے چلی آرہی ہےاور وہ پیر کم ہر فردیا ہر قوم جو قانون بناتی ہے جواس کے فائدہ میں ہوتا ہے اور جس سے دوسروں کی Exploitation ہوتی ہے۔آپ ای نکتہ کو پیش نظرر کھ کر جو قانون سازی کی تاریخ کا مطالعہ کریں آپ کوئس بھی ایک جگہ یہ بات نظر نہیں آئے گی کہ بھی کسی فردیا کسی قوم نے ایسا قانون بنایا ہو جسمیں بیا بیار یا یا جاتا ہو کہ اس قانون سےخوداس فردیا قوم کونقصان اور دوسرول کوفائدہ ہوتا ہو کوئی قوم دوسری قوم کے فائدہ کا قانون بھی نہیں بناتی جمہوریت میں بھی پیربات طےشدہ ہے کہاس میں مختلف پارٹیوں کا وجود ہوتا ہے ہر پارٹی اقتدار میں آنا چاہتی ہے۔وہ اقتدار میں آنا ہی اس لیے چاہتی ہے کہ وہ اپنی مرضی کا قانون بنائے جواس کوفائدہ دیں عموماً ہریارٹی ایسے قوانین بناتی ہے کہ جن کے ذریعہ وہ خوداور پھران کی نسلیں اتن secure ہو جائیں کہافتداران کے ہاتھ سے نہ جائے۔خواہ اس کے لیے ملک یاقوم کو نقصان ہی ہور ہا ہو عقل انسانی جس قدرترتی کررہی ہے اس قدرمسائل زندگی میں اضافہ ہوتا جارہاہے اور چونکہ بیمسائل خودعقل انسانی کے پیدا کردہ ہوتے ہیں ۔ای لیے عقل انسانی ان کا علاج تلاش کرنے سے قاصر ہے۔قانون سازی کا مسلہ بھی ان مسائل میں سے ایک ہے۔اب تک عقل انسانی قانون کی تعریف Definition نہیں کرسکی ۔ تمام اقوام عالم مل کر بھی Terrorism کی تعریف کرنے سے قاصر ہیں۔ چونکہ قانون سازی پرکوئی پابندی نہیں ہے اس لئے ہم جنس پرتی جیسے شقیق افعال جائز قرار دئے جانچے ہیں۔ قرآن کریم انسانوں کو قانون سازی کاحق نہیں دیتا۔ وہ انسانوں کے وضع کردہ قوانین کو کفر ، ظلم اور فسق 45-5 5-47

(44-5) پر ببنی قرار دیتا ہے۔ اور قانون کے وضع کرنے والوں کو کا فر، ظالم اور فاس قرار دیتا ہے کسی انسان کو بیش حاصل نہیں ہے کہ وہ خود قانون بنائے اور دوسروں سے اس کی اطاعت کرائے۔ یہ بات انسان کے بلند مقام اور مرتبہ کے خلاف ہے کہ وہ دوسرے انسان کا محکوم بنے۔

اطاعت صرف قانون خداوندی کی جائز ہے۔ باقی بُتانِ آذری۔ چونکہ وہ ساری انسانیت کا خالق ہے اس لئے وہ انسانیت کے تمام تقاضوں سے خوب آگاہ وواقف ہے۔ اس لئے قیامت تک انسانیت کے جتنے تقاضے ہو سکتے ہیں قر آن کریم نے ان سب کے متعلق قوانین عطاکر دیے ہیں۔

صدراول میں حضور علی ہے خود اسلامی ہیئت اجتماعیہ کا قیام فرمایا۔اس کوقائم کرناحضور پر فرض اور واجب تھا (42-14) ای طرح انسانیت کی تاریخ میں جتنے انبیاء کرام آئے ان سب پردین کا قیام فرض تھا۔ آج بھی اس کوقائم کرناامت مسلمہ کے ایک ایک پیرو پرواجب ہے۔ یہی حضور علی کے کسب سے بڑی سنت ہے۔لیکن میرو اجلب ہے کہ خلافت راشدہ کے بعد سے مسلمانوں میں کبھی بھی کہیں بھی اسلامی مملکت قائم نہیں ہوئی۔اور یہی مسلمانوں کے زوال کا سبب ہے تی کی مطلوع اسلام وہ واحد جماعت ہے جو خلافت راشدہ کے بعدا قامت دین کی دعوت لے کراتھی ہے۔

اسلامی مملکت کا کانٹیٹیوٹن صرف قرآن کریم ہوتا ہے۔اسلامی مملکت میں پیشوائیت نہیں ہوتی۔اب آپ اسلامی مملکت کے وہ نقاضے ملاحظہ فرمائیں جو اسلامی مملکت پورے کرتی ہے۔مغربی فکر کے مطابق انسان صرف اس کے جسم کا نام ہے۔اوراس کی نشونما کھانے پینے اور جسمانی اصولِ صحت کے مطابق ہوتی ہے۔ جب اس کی صحت خراب ہوجاتی ہے اور اسے موت آ جاتی ہے تو اس کا جسم ختم ہوجا تا ہے۔اور یہ انسان ختم ہوجا تا ہے۔قرآن نے اس تصور حیات کو حیوانی سے تعبیر کیا ہے۔اوراس کو زندگی کی حیوانی سطح قرار دیا ہے۔

يتتمتعون ويأخلون كما تأخل الأنعام (12-47) ترجمه: برت رب بين اوركهات بين جيها كهائين جوياك-

قرآنِ کریم کے مطابق زندگی نے اس سطح سے مزیدارتقاء کیا ہے۔ اورانسان جسم اورنفس کا مجموعہ ہوتا ہے۔ اصل چیز انسان کا نفس ہوتا ہے۔ اوراس نفس کی نشونما کرناانسان کی زندگی کا مقصد ہے۔ دین کی ساری عمارت انسانی ذات کے عقیدہ پر قائم ہوتی ہے۔ اس لئے نفس انسانی کے عقیدہ کو ہڑی اہمیت حاصل ہے۔ نظام سیاست کی پوری عمارت اسی عقیدہ پر بین ہوتی ہے۔ جس طرح انسانی جسم کی پرورش کے لئے بچھ اور انہیں ہیں۔ یہ وہ مقام ہے جہاں انسان وق کی پرورش کے لئے بچھ اور آن کریم میں محفوظ ہیں۔ یہ قوانین میں ہوتی ہے۔ یونکہ انسانی ذات کی نشونما کے طریقے وتی الٰہی ہی عطاکرتی ہے۔ جوآج صرف قرآن کریم میں محفوظ ہیں۔ یہ قوانین میں سے ذات کی نشونما ہوتی ہے ، ان کو مستقل اقد ارکہتے ہیں۔ ان میں سے ایک قدریہ ہے کہ الکہ بی مختوظ ہیں۔ ان میں سے ذات کی نشونما ہوتی ہے ، ان کو مستقل اقد ارکہتے ہیں۔ ان میں سے ایک قدریہ ہے کہ الگہ بی می گؤتی ممالکہ یکٹو سی مالکہ وقتی ہے ، ان کو مستقل اقد ارکہتے ہیں۔ ان میں سے ایک قدر میہ ہے کہ الگہ بی گؤتی ممالکہ یکٹو سی کی ذات کی نشونما ہے۔ ان اقد ارخداوندی کا ہم بعد میں ذکر کریں گے۔ یہاں صرف یہ عرض کرنا مقصود ہے کہ اگر کوئی شخص نفس انسانی کا قائل نہیں ہے تواس کے سامنے نہ تواسلامی ریاست کا تصور ہوسکتا ہو اس کی صرف حیوانیت کی سطح تک پہنچی ہیں۔ وہ ہو اس کی مارے خیوانیت کی سطح تک پہنچی ہیں۔ وہ ہو ادر نہ ہی اس کو اس کی ضرورت ہوتی ہے۔ آج ساری دنیا میں جتنی بھی حکومتیں قائم ہیں وہ صرف حیوانیت کی سطح تک پہنچی ہیں۔ وہ ہو ادر نہ ہی اس کواس کی ضرورت ہوتی ہے۔ آج ساری دنیا میں جتنی بھی حکومتیں قائم ہیں وہ صرف حیوانیت کی سطح تک پہنچی ہیں۔ وہ

ابھی انسانیت کے معیار پرآئی ہی نہیں ہیں۔

اسلامی مملکت کے لیے دوسری ضروری بات میہ ہے کہ اس مملکت کے باشندوں کا مکافات عمل پرایمان ہونا ضروری ہے۔اگراس مملکت کے باشندوں کا مکافات عمل پرایمان نہیں ہے تو وہملکت اسلامی مملکت نہیں ہو یکتی۔مکافات عمل کا بیمفہوم ہے کہ انسان کا ہرممل ا کی نتیجہ پیدا کررہا ہےاور قرآن کریم نے اعمال کے جونتائج بیان کئے ہیں وہ اس دنیا اور آخرت دونوں میں برآ مدہوتے ہیں۔مثلًا جو . مخض زہر کھا تا ہے وہ مرجا تا ہے۔ بیا بیک طبعی قانون کا متیجہ ہے۔ بیاس وجہ سے ہے کہ خدا نے اپنے طبعی قانون میں بیخصوصیت رکھد ی ہے۔اسی طرح کے اصول اللہ تعالیٰ نے انسانی نفس کی نشونما کے لیے بھی مقرر کئے ہیں۔ جو محض ایٹار کرے گا۔ دوسروں کے کام آئے . گا،حلال کھائے گا۔حرام کھانے سے اجتناب کرے اس شخص کانفس نشونما پائے گا۔ ایسے ہی اصول قر آن نے اقوام کےعروج وزوال کے بھی مقرر کئے ہیں۔جوتو مظلم کرے گی وہ تباہ ہوجائے گی۔جوتو م دوسری اقوام کے کام آئے گی وہ ترتی کرے گی۔مرنے کے بعد اعمال کی جزاوسزا قانونِ مکافات عمل کےمطابق ملے گی قرآن کریم کی مستقل اقدار پڑمل کرنے سے نفس انسانی میں استحکام حاصل ہوتا ہےاوران اقدار کےخلاف کام کرنے سےنفس کمزور ہوتا ہے۔ مستقل اقدار پڑمل کرنے سے ایک بہترین مملکت تغییر ہوتی ہے۔ قر آنِ کریم کی روسے موت کا خاتمہ نہیں ہوتا۔ بلکہ بیزندگی باقی رہتی ہے۔الیی زندگی پانفسِ انسانی کونشو ونما دینے کے لیے ہم مستقل اقدار پوعمل کرتے ہیں۔ان مستقل اقدار پرعمل کرنے سے جہاں نفسِ انسانی کی تربیت ہوتی ہے وہاں اس کا Biy-product بیر حاصل ہوتا ہے کہ مملکت کا نظام درست ہوتا ہے اور جرائم کی تعداد بالکل کم ہوجاتی ہے۔ چونکہ اس مملکت کی اطاعت،عبادتِ خداوندی ہوتی ہے اس لیے اس مملکت کے تمام شہری اس مملکت کی خلاف ورزی نہیں کرتے ۔اس مملکت میں بجلی کے بل گیس کے بل اور مملکت کے تمام وا جبات Revenues اوا کرنے سے عبادت خداوندی ہوتی ہے۔اگر چہوہ شہری بیادا ئیگی اپنی نفس کی برورش سے کرتا ہے۔ لیکن اس کا ایک اضافی ماحصل بدہوتا ہے کہملکت کانظم ونسق بہترین صورت اختیار کر لیتا ہے اورالی مملکت میں جرائم کا انسدا دخود ہوجا تاہے۔

آپ یہ بات تصور میں لائیں کہ ایک روزہ دارا پے گھر میں تنہا بیٹھا ہے تخت گری کا موسم ہے، کیکن وہ پانی نہیں پتیا اور پیاس محسوں
کر دہا ہے۔ ساتھ ہی فرح میں شخنڈ اپانی رکھا ہے۔ کیکن وہ پانی نہیں پتیا اور پیاس کی شدت کو برداشت کرتا ہے۔ کیونکہ وہ سمجھتا ہے کہ
روزہ تو ڑنا گناہ ہے۔ بہی شخص گھر کے باہر جب اپنی کا رمیں نکلتا ہے تو وہ ٹریفک سکنل کی پروانہیں کرتا اور اس کو Cross کرجا تا
ہے۔ کیونکہ وہ سمجھتا ہے کہ بیگناہ نہیں ہے۔ لیکن اسلامی مملکت میں اس طرح سکنل پار کرنے ہے بھی گناہ ہوتا ہے۔ بیعی نفس پراس کا براا ثر
مرتب ہوتا ہے۔ اس لئے اس مملکت میں کوئی شخص اس طرح سکنل Cross نہیں کرے گا۔ اس مملکت میں Sin اور Crime ایک ہوجاتے ہیں۔ اس لئے جوشخص روزہ تو ڑنے کا Sin نہیں کرتا وہ شخص ٹریفک سکنل کوعبور کرنے کا کھی نہیں کرے گا۔

قرآن نے حیوانیت کی سطح کی زندگی اورانسانیت کی سطح زندگی میں ایک نمایاں خط امتیاز کھنٹے دیا ہے۔قرآن نے حیوانی زندگی کی تعریف بیک ہے کہ جس میں انسان دنیا کی چیزوں کوکام میں لاتا ہے اور جانوروں کی طرح کھاتا پیتا ہے۔اوران کا انجام جہنم ہوتا ہے (47/12) اس کے برعکس جوشخص مکافات عمل پریقین رکھتا ہے اور یہ یقین رکھتا ہے کہ زندگی موت کے بعد بھی جاری رہتی ہے۔ یہ
انسانیت کی سطح کی زندگی ہے۔ اس وقت و نیا میں ساری ریا سیس حیوانیت کی سطح پرچل رہی ہیں ۔ کوئی ایک ریاست بھی انسانیت کی سطح
تک نہیں آئی ہے۔ اسلامی ریاست کی چندا یک چیزیں ہم نے آپ کی خدمت عالی میں چیش کی ہیں۔ اسلامی ریاست کا سب سے اعلیٰ
اور سب سے مئوثر نظریہ صفات خداوندی پر ایمان لا نا اور اسلامی نظام کا ان صفات پر قائم ہونا ہے۔ یہ نظریہ ذر اتفصیل طلب ہے۔ اس
کوآپ بغور ملاحظ فرما کیں۔

اللہ تعالیٰ کا اسم ذات اللہ ہاور باقی سب اس کی صفات ہیں۔ ذبن انسانی ذات باری تعالیٰ کا نہ تو ادراک و تصور کر سکتا ہے اور نہ ہیں اس کی ذات کی حقیقت کو جان سکتا ہے۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے اپنی صفات کو بالفعل اپنی ذات ہیں مشہود کرنا زندگی کا مقصد صفات انسان میں بالقو قد موجود ہوتی ہیں۔ جنہیں اساء الحیٰی کہا جاتا ہے۔ ان صفات کو بالفعل اپنی ذات ہیں مشہود کرنا زندگی کا مقصد ہے۔ ان صفات کو اپنے میں مشہود کرنا اور ان کو منعکس کرنا ہی ذات کو نشونما دینا اور ذات کا تزکیر کرنا ہے۔ اللہ تعالیٰ کریم ہے۔ اس لئے ہر خض کو کریم ہونا چاہئے۔ اللہ تعالیٰ کریم ہے۔ اس لئے ہر خض کو کریم ہونا چاہئے۔ اللہ تعالیٰ کریم ہے۔ اس لئے ہر خض کو کو میر دوں کے لئے امن وسلامتی فراہم کرنا ضروری ہے۔ اللہ تعالیٰ عزیز ہے۔ اس لئے ہر خض کو دوسروں کے لئے امن وسلامتی فراہم کرنا ضروری ہے۔ انسان جس درجہ ان صفات باری تعالیٰ کو اپنے اندر منعکس کرے گا۔ ای قدر اسکو قرب خداوندی حاصل ہوتا ہے۔ خدا کی ان صفات کو اپنے اندر منعکس کرنے ہوتی ہوتی ہے۔ قرآن کریم نے ہر مسلمان پریؤ ض کے ۔ انسان جس درجہ ان صفات باری تعالیٰ دات کے جو ہروں کی نموداور ان کی بالیدگی ہوتی ہے۔ قرآن کریم نے ہر مسلمان پریؤ من کیا ہے وہ بشریت کی وسعوں کے مطابق اتباجی خرآن کے مطابق اتباجی خرآن کے خواہوں کی بالیدگی ہوتی ہے۔ قرآن کریم نے ہر مسلمان پریؤ من سے کہ دوہ ہوتی ہے۔ خدار ب العالمین ہے۔ تمام مؤمنین پرفرض ہے کہ دوہ روس کی ربو ہیت کریں۔ ای طرح اسلامی مملکت کا پیؤمن ہے کہ دوہ ہوس کی مربوبیت کریں۔ ای طرح اسلامی مملکت کا پیؤمن ہے کہ دوہ ہر ش کے طمام کا انداد کرے۔ کا سرز ض کے ای فرض ہے کہ دوہ ہر ش کے طمام کا انداد کرے۔

قرآنِ کریم کی رُوسے اسلامی ریاست ایک بہت بلند مقصد کے حصول کا ذریعہ ہے۔ اور وہ مقصد یہ ہے کہ اسلامی مملکت میں اللہ تعالیٰ کی بیصفات، جواس وقت صرف وہنی وفکری ہیں۔ بیصفات ایک شخوس حقیقت میں ختال ہوجاتی ہیں۔ بیصفات اسلامی مملکت میں مشہود ہوجاتی ہیں۔ یہ جواو پرتحریر کیا گیا تھا کہ انسان کا مشہود ہوجاتی ہیں۔ یہ جواو پرتحریر کیا گیا تھا کہ انسان کا مرتبہ اتنا بلند ہے کہ اس کوزیب نہیں دیسروں کی اطاعت نہیں مرتبہ اتنا بلند ہے کہ اس کوزیب نہیں دیتا کہ وہ دوسرے انسان کی اطاعت کرے۔ اس لئے اسلامی مملکت میں دوسروں کی اطاعت نہیں ہوتی ۔ یہ صفات خداوندی ہوستقل اقدار ہوتی ہیں، جن پر اسلامی مملکت قائم ہوتی ہے بہی صفات خداوندی انسان میں بالقو ق موجود ہوتی ہیں۔ اور ستقل اقدار کی اطاعت خودانسان کی اپنی فطرت کا نقاضہ ہوتا ہے۔ ہوتی ہیں۔ اور ستقل اقدار کی اطاعت نہیں ہوتی۔ اسلامی مملکت کے حکمران خود پہلے ان مستقل اقدار کا اطلاق اپنے اوپر کرتے ہیں اور ساتھ اس لئے ریکری اطاعت نہیں ہوتی۔ اسلامی مملکت کے حکمران خود پہلے ان مستقل اقدار کا اطلاق اپنے اوپر کرتے ہیں اور ساتھ

ساتھ اس کوریاست میں نافذ کرتے ہیں۔اس طرح اطاعت حکمرانوں یا افسران کی نہیں رہتی بلکہ اس سے خودا پنے جذبہ کی تسکیان ہوتی ہے۔ بیا اسلامی مملکت کے وہ تصورات وعقائد ہیں جن کی سیکولر حکومتوں کو ہوا تک گئی نہیں ہوتی ہے۔اگر کسی کو بیہ معلوم کرنا ہو کہ فلال ریاست اسلامی ہے یا نہیں ہوتو اس کا واضح طریقہ بیہ ہے کہ وہ بید کیھ لے کہ کیا اس ریاست میں صفات خداوندی مشہود ہورہی ہیں کہ نہیں۔ جوریاست عزیز نہیں ہے بعنی اس کو دوسری ریاستوں کی طرح قوت حاصل نہ ہووہ اسلامی ریاست نہیں ہو سکتی۔اللہ رب ہے۔ جس ریاست میں عدالت ہورہی ہو، وہ اسلامی ریاست ہے۔ اللہ عادل ہے۔جس ریاست میں عدالت ہورہی ہو، وہ اسلامی ریاست ہے۔ اللہ عادل ہے۔جس ریاست میں عدالت ہورہی وہ حکومت اسلامی نہیں ہے۔

قرآنِ کریم میں ہر محم کے ساتھ کی نہ کسی صفت کا حوالہ ضرور آتا ہے۔ کسی آیت کے آخر میں علیم وجیر آتا ہے اور کسی محم کے ارشاد

کے بعد عزیز و حکیم آتا ہے۔ اس سے بیدواضح ہوتا ہے کہ تمام احکامات خداوندی در حقیقت خدا کی صفات کا مظہر ہیں ، خدا کے ہر محم کے
اندر خدا کی ایک صفت کا عکس ہوتا ہے۔ اس حکم پھل کرتے وقت اس صفت کود کے منا ضرور ک ہے۔ اس کا مطلب بیہ ہے کہ خدا کی صفت
ر بو بیت ہے تو ہر خص فرداً فرداً اور اسلامی مملکت اجتماعی طور پر ربو بیت عامہ کے لئے ہروقت کوشاں رہے۔ اصل بات ریاست کا اپنے
آپ کو صفات خداوندی کے تقاضوں کے مطابق بنانا ہے۔ اللہ کی ایک صفت عدل ہے اس کا تقاضہ ہے کہ اسلای مملکت میں عدل ہواور
اس میں تمام باشند ہے بھی عادل ہوں۔ عدل کی جگہ عدل اور عفو کی جگہ عفو ، عدل کی جگہ عفو کرنا معصیت خداوندی کے مترا دف
ہوگا۔ قرآن میں حکم ہے کہ مجرم کو سرنا دینے میں نرمی نہ کرو 2-24 اس لئے اگر کوئی شخص مجرم کو سرنا دینے میں عفو و کرم کی صفت پر عمل
کرے گا تو وہ معصیت خداوندی کا مرتکب ہوگا۔

قرآنِ کریم میں صفور علی ہے۔ خرائف میں تزکیہ کا ذکر بھی آتا ہے، کہ آپ سب لوگوں کا تزکیہ فس کرتے تھے۔ اس کا مطلب میہ نہیں ہے کہ چفص حضور علی ہے۔ کہ چفس میں ہوجوں کی ایس حاضر ہواور حضور اس کا تزکیہ فس کر دیتے تھے بلکہ اس سے میر مراد ہے کہ حضوراً کی ایسا نظام قائم فرمائیں گئے کہ جس میں ہر شخص کی مضم صلاحیت ہو باق ہیں آپ نے دیکھا ہوگا کہ ہمارے گاؤں دیہات میں بعض لوگ ناخواندہ ہونے کے باوجود بڑے سمجھدار ہوتے ہیں۔ ان کے اندر صلاحیت ہوتی ہے۔ لیکن بدشمتی سے چونکہ کوئی اسکول ان کے گاؤں میں نہیں ہوتا تو وہ ناخواندہ دہ جاتے ہیں اور ان کا تزکیہ فس نہیں ہوتا جس کے بید معنے ہیں کے ان کی صلاحیت بیدار نہیں ہوتیں۔ اسلامی مملکت خود بھی مُرت کی ہوتی ہے اور کوئی ہوں۔ گخص ایا نہیں رہتا جس کی صلاحیت مشہود نہ ہوئی ہوں۔

اسلامی مملکت کے بارے میں مزید دوبا تیں تحریر کرنا ضروری معلوم ہوتی ہیں۔ایک بات توبیہ ہے کہ جب بھی آپ کسی شخص کے سامنے اسلامی مملکت کے قیام کا ذکر کرتے ہیں۔ تو ان کے ذہن میں فوراً تھیوکر لیی آجاتی ہے۔ کہ اسلامی مملکت میں وہ شریعت نافذ ہوگی جو آج سے ہزارسال پیشتر وضع کی گئی تھی۔ قرآنی مملکت میں یہ بات نہیں ہوتی۔ بیمملکت قرآن کریم کو آمنے سامنے رکھے گی اور قرآنی اصولوں کے مطابق سے شخوانین بناتی چلی جائے گی۔اس میں 'علاء'' کا کوئی کر دار نہیں ہوگا۔ بیقوانین موجودہ نقاضوں کے مطابق ہوں گے۔صرف اتنا دیکھنا ہوگا کہ بیقوانین قرآن کے اصولوں سے تجاوز نہ کریں۔قرآن کی روسے اجتہا دانفرادی طور پر

نہیں ہوتا۔ بلکہ اسلامی مملکت جو توانین وضع کرتی ہے یا سابقہ توانین میں ترمیم کرتی ہے وہ اجتہاد ہوتا ہے۔اجتہاد کرنے کے لیے حکومت کا ہونالازی ہے۔

دوسری بات بہت کر آن نے اسلامی مملکت کا کوئی ڈھانچہ مقرر کر کے نہیں دیا صرف چنداہداف بیان کردیے ہیں جن کا ذکراسی مضمون میں کیا گیا ہے۔ ان اہداف کو صاصل کرنے کے لیے آپ کوئی مشینری بنالیں ۔ قر آن نے صرف موٹے موٹے اصول دے ہیں مضمون میں حکمر ان ان کو بناؤ جو اس عہدہ کے اہل ہوں 58-41 پے تمام امور مشوروں سے طے کرو 38-42 ہر شخص قانون کا پابند ہو یہاں تک کہ صدر ر دیاست بھی قانون کا پابند ہو۔ اسے کوئی Immunity اسٹنی نہیں ہونا چاہے۔ دوسروں کی ر بوبیت کرو، اسلامی مملکت میں کوئی خوف نہیں ہوتا چاروں طرف امن وامان ہوتا ہے۔ (38-2 ، 70،1-3) اس طرح سے باتی اہداف کرو، اسلامی مملکت میں جو نے جی جو تا ہے۔ یہ مملکت سے ہوتا ہے۔ اسلامی مملکت کا فریضہ ہوتا ہے۔ یہ مملکت اپند ہوری کو پورا کرتی ہے۔ 61۔ 19 جو معاہدہ اسلامی مملکت سے ہوتا ہے۔ اسلامی کہ ملکت اپند سے ہوتا ہے۔ یہ مملکت اپند سے ہوتا ہے۔ یہ مملکت اپند سے ہوتا ہو اسلامی کوئی نوان کو والی ہوتی ہوتی ہوتا ہو ہوجاتی ہے۔ اگر یہ مملکت اپند وعدے پورے نہ کرے وہ اصل میں خدائی وعدے ہوتے ہیں تو اس کی اطاعت مرفوع وساقط ہوجاتی ہے۔ حضور گنے فرمایا تھا کہ اگر کسی میں ایک شخص بھی بھوکا سوگیا تو اس بستی سے اس حکومت کی اطاعت مرجوع ہوجاتی ہے۔

ہم اپنے مضامین میں تحریک طلوع اسلام کے لٹریچر سے فائدہ اٹھاتے ہیں۔ لیکن اس مضمون کی تحریمیں ہم نے مولا نا امین احسن صاحب اصلاحی مرحوم کی ایک بردی عمدہ کتاب''تزکید نفس' سے بہت استفادہ کیا ہے۔ یہ مولا نا کی زندگی کے آخری دور کی تحریر کردہ کتاب ہے۔ اس لئے ان کے علم اور خورہ خوض کا نچوڑ ہے۔ قارئین کرام سے درخواست ہے کہ وہ حضرات'' تزکید نفس' کے موضوع سے دلچیبی رکھتے ہوں تو اس کتاب کا ضرور مطالعہ فرما ئیں اورخصوصاً اس کا بیسواں 20 باب''تعلق باللہ اور اس کے اساسات'۔ برنا عمدہ باب ہے۔ ہمارے تیرہ سوسالہ غم ہی لٹریچر میں ایک جامع تحریرات بہت کم یاب ہیں۔ حضرت مولا نا بڑے بلند پاپیا ما اور قرآن کے مفسر تھے۔ ہمارے نزدیک اس وقت اردو زبان میں ان کی تفسیر '' تدیر قرآن' ' بہتر تفسیر ہے۔ ویسے بھی حضرت مولا نا اخلاص اور تقویل کا مجسم پیکر تھے۔ قرآن کی محضرت ان کے رگ رگ میں سرائیت کئے ہوئے تھی۔ اللہ تعالیٰ ان کی مخفرت فرمائے۔ اور ان کی قرآنی خدمات کو قبول فرمائے۔

ضرورتِ رشته

ایک قرآنی فیمل سے بیٹا تعلیم ایم بی اے ایک لاکھروپے تخواہ پرایک معروف فرم میں ملازم رہائش گرین پارک لا ہور کے لئے مناسب وموز وں رشتہ کارہے۔خواہش منداحباب درج ذیل نمبر پررابط فرما سکتے ہیں۔ مخاراحمہ موبائل نمبر: 0323-1426388

☆

### بسم الله الرحمن الرحيم

# <u> گياز طوعات با غيان اينوي اين</u>

🖈 باغبان ایسوی ایشن کا مالود و قرآن فہمی اور باغبانی "ہے۔

باغبانوں کے غیررسمی اجتماعات ہر ماہ15-30 تاریخ کوہوتے ہیں جن میں وہ اپنے

تجربات ومشاہدات سے باغبانی کوارتقاء کارنگ دیتے ہیں۔

### نوجوانوں کے نام

عزیز نوجوانو! میں نے ایک علم دوست جوان واجد حسین شاہ صاحب کوسیاسی اور فرقہ کی لائن سے بلند ہوکر انسانیت کی خدمت کرتے دیکھا ہے۔ آج پاکتان کو جومشکل صورت حال در پیش ہے اس میں امن ۔ ربو بیت ۔ احترام ۔ تعاون اور آفاقی دوراندیشی کی ضرورت ہے میں پاکتان کے نوجوانوں سے اپیل کرتا ہوں کہ وہ سیاسی اور فرقے کی لائن سے بلند ہوکر انسانیت کی خدمت میں اپنا کردارادا کریں۔

باغبان ایسوی ایش آپ کوالیا ہی پلیٹ فارم مہیا کرتی ہے۔ جہاں آپ قرآنی آفاقیت کے ساتھ ساتھ باغبانی کے جبال آپ کو الیا ہم ہے وہاں ساتھ ساتھ باغبانی کے تجربات بھی کرسکیں گے۔ باغبانی جہاں ماحولیات کے لئے اہم ہے وہاں ذرائع روزگار بھی مہیا کرتی ہے۔ بچلوں کی کثرت غذائیت کا شہکار بن جاتی ہے۔ سبز انقلاب کی شکیل سے ہم بہت سے مسائل حل کرنے کے قابل ہوجا کیں گے بنجریا کتان آباد ہوگا۔

پة رابطه: ملك حنيف وجدانى صدر باغبان ايسوى ايش سنبل سيدان نيومرى ـ پاكستان موباكل نمبر: 1547355-0310

ما بنامه طا<del>رُع ا</del>لل

وہ کون سا دماغ ہے جس میں اِس قسم کے سوالات نہیں اُ بھرتے کہ:

کیاانسان کی قسمت پہلے سے تھی ہوئی ہے؟

کیاغریبوں کی قسمت ہی ایسی ہے کہ شاری عمر دھکے کھاتے ہیں؟

کیا موت کا ایک ن مقرب یاد و آگے پیچے بھی ہو گئی ہے؟
 بعض میں ایشان کے این انگار کی سیار تھی میں کھی ایک ضرب میں دو۔

بعض ہے پیائشی اندھ کو لے کنگڑے کیوں ہوتے ہیں؟ کیایہ بھی خدائی مرضی سے ہوتا ہے؟

اگر خدا کے بال عدل ہے تووہ ظالمو کھے ظلم سے کیوں نہیں روکتا؟

کیادُعاسے تقدیر بدل جاتی ہے؟ اگر نہیں بدلتی توہم دُعا کیوں کرتے ہیں؟

یہ اور اِس قسم کے میر سوالات تعلق **مسئلہ تقدیر** سے ہے جس نے انسانی ذہن کو ہمین شاسم پیچ و تاب بنائے رکھا ہے۔ ● یہ اور اِسی سے کے میر سوالات کا علق **مسئلہ تقدیر** سے ہے جس نے انسانی ذہن کو ہمین شاسم پیچ و تاب بنائے رکھا ہے۔

ہوں مسئلہ تھاج کو تسجیح طور پر سمجھ سکنے کی وجہ سے کارل ماکس نے کہہ ٹیا کہ 'مذہب عوا اُ کے لئے افیون ہے''۔ ''

= جناب برق بنیے نے ۔ دُنیا کے اِس شکل رین سلد کو ۔ اپنی تصنیف



میں قرآنِ کریم کی رفتنی میں اس عمد گی سے ط کر دیا ہے کاس کے بعد ذہن میں کوئی ضلجان باقی نہیں رہتا۔

عِ طَوْعِ إِلَّا مِنْ عَنْ عَيْنَ عَلَيْكَ الْهِيَّ الْهِيَّ الْهِيَّ الْهِيَّ الْهِيَّ

tolueislam@gmail.com; www.islamicdawn.com www.facebook.com/tolueislam.trust

## ابنام طافي عال

#### Introduction to development of Mafhoom-ul-Quran (MQ) Software

Shahab Aftab Team Leader Software Development Team Bazm, Tolu Islam, Karachi

I'm not writing this article because of attention, it is because of an internal change brought about by the intellectual giant Allama Parwez from audio cassettes to his video cassettes along with his books interspersed with meaning through having an aim, purposeful, explanations which has revitalized me when studying what others have to say about the Quran.

Islam in the modern times finds its roots in the works of the great Allama Parwez and he is thus proving to be the most influential man in this millennium as well.

In Allama Parwez estimation he had considered Lughat-ul-Quran and Mafhoom-ul-Quran as the final link of this series. But afterwards he considered that without Tabweeb-ul-Quran the series shall remain incomplete.

The main purpose of a PDF or an eBook is to read or print, to take full advantage of Allama Parwez work, retrieval of lot of cross-references are important because they form an integrated network structure of relations existing between different aspects of Quran, such as of Quranic data (Mafhoom-ul-Quran), Quranic dictionary (Lughat-ul-Quran), Quranic encyclopedia (Tabweeb-ul-Quran), assembling of literal, contextual, content and semantic information which are essential to grasp a comprehensive understanding of the Quran.

The reader can appreciate that to manually retrieve the cross-referenced information of Quranic data (Mafhoom-ul-Quran), Quranic dictionary (Lughat-ul-Quran), Quranic encyclopedia (Tabweeb-ul-Quran), would take enormous time, dedication and effort.

Reading in the 21<sup>st</sup> century is not confined to print reading, reading habits are changing. How we read is evolving, reading of online readers is in transition due to Internet surfing, use of desktop and smart phone software applications i.e. non-sequential, interactive and extensive reading. There is a widespread practice to read Quran without understanding its meaning, thus ignoring the substance of Quran, this attitude is changing now a days. Educated youth of the Muslims is returning towards the Quran.

The current situation is becoming urgent to develop and convert the above immovable information into flexible software programs, create Internet portals and smart phone applications, unlike a PDF or an eBook, meaning that it can be manipulated in many ways, to fit the needs of researchers, students and truth seekers who want to study the Quran in the right perspective and to transform our personality according to the Quranic ideals by differentiating the formal meaning to functional meaning, and consequently to get rid of the misunderstanding of the meaning of the Quran.

The purpose of developing Mafhoom-ul-Quran (MQ) software is to integrate data of Mafhoom-ul-Quran, English version of Mafhoom-ul-Quran (Exposition of Quran), Quranic dictionary (Lughat-ul-Quran), and Quranic encyclopedia (Tabweeb-ul-Quran), providing a unifying framework for building and developing MQ related applications.

The Bazm, Tolu Islam Karachi initiated the project of Mafhoom-ul-Quran (MQ) software in mid-2013 and hired a dedicated team of persons for converting the printed data of Mafhoom-ul-Quran and Lughat-ul-Quran into digital data in the first phase, thereafter two passes of proof reading of the entire converted data along with the correction of typographical error was accomplished. A team of software developer for the purpose of developing Mafhoom-ul-Quran (MQ) software and Internet applications were hired. An initial version (alpha) is available for review and feedback, a website application is also in progress and will be available very soon.

In future a mobile-friendly and usable across multiple platforms, from Android to Windows to attract an even larger audience shall be implemented.

It is most enlightening that some of Allama Perwez's work is translated in up to eleven languages, out of 50 plus books. The importance of the project that may one day help make all content available in multiple languages is exciting, although English is the contemporary language which can also provide tremendous functional and global advantage.

The software to be effectively usable by an international audience, they must be at least provided with Urdu and English language content to making data and information accessible to all people around the world.

So far the softcopy of the translation of Mafhoom-ul-Quran in English (Exposition of Quran) is available and has been integrated in the software, though the printed English translation of Lughat-ul-Quran is available in stores, we are still unable to get hold the softcopy of the same.

Our dedicated team is currently working to integrate the data of Tabweeb-ul-Quran,

ما بنامہ طلق عبل

however if we get the soft data of English version of Lughat-ul-Quran, the same can also be incorporated in the software applications.

#### Outline of the salient features of the Mafhoom-ul-Quran software:

- The Internet, desktop and smart phone applications involves combining <u>data</u> residing in different sources and providing users with a unified view of these data.
- The interface is laid out in searching, browsing format to a particular topic with minimal clutter so that the work flow is more natural and intuitive. The tabbed search interface lets you pursue several lines of investigation simultaneously, keeping multiple searches open at the same time.
- Advent of online digital Quran and an increase of online Quran learners worldwide
- 4. Faster and integrated access to key and integrated information
- 5. The invention of number of IT applications that ease retrieval of information from Quran
- 6. Identify the key components and phases while searching the Quran text
- 7. Integration of Quran word by word with Root Word and Quranic dictionary (Lughat-ul-Quran)
- 8. Root Word based Search with Quranic dictionary (Lughat-ul-Quran)
- Retrieval and Display of Mafhoom-ul-Quran and Exposition of Verses (Basic text search)
- 10. Search Verses containing Words with Same Roots, with Quranic dictionary (Lughat-ul-Quran)
- 11. Retrieve Words with Same Root with Quranic dictionary (Lughat-ul-Quran)
- Search Whole Verse containing all Words in Verse with Roots and (Lughat-ul-Quran)
- 13. A salient feature of application is the ability to retrieve Quranic verses, Mafhoom-ul-Quran and Exposition, Root Word, (Lughat-ul-Quran) using search phrases in languages other than Arabic.
- 14. Searching by using filters, like in selected Surahs or within some ranges of verse.
- Search Quran by entering parameters, such as, ayah no., surah name, root word etc.

- 16. Design and development for all necessary components for searching, reading, annotation, mobile applications and Internet around the central theme of Mafhoom-ul-Quran and Quranic dictionary (Lughat-ul-Quran) In progress
- 17. Inter-Language search, you can search in English and Urdu and get the Arabic, Root Word, Mafhoom-ul-Quran, Quranic dictionary (Lughat-ul-Quran), Exposition information for it
- 18. Development of Web based applications like Quranic portals Under construction
- Development of mobile based like Windows & Android applications –Future implementation
- 20. Capable of fine distinction between formal and functional meanings of Quran, which plays a significant role in achieving better understanding
- 21. Comparison of Mafhoom-ul-Quran with different translations Internet based, under construction
- 22. Search based on Tabweeb-ul-Quran titles and sub-titles with display of related verses of Mafhoom-ul-Quran, integration with Root Word, Quranic dictionary (Lughat-ul-Quran)—In progress.
- 23. Off-line MQ Software for desktop installation would be available for download form website as well as on Cds
- 24. Links of available different Lughats (Quranic dictionaries) such as of Lane's and different Quran translations would be available for download.

For example: a user making a request through MQ software, searching Quranic encyclopedia (Tabweeb-ul-Quran), like "find Ayats relating to main title: "جد" and its sub-title" would be accessed within no time, integrated of course with Mafhoom-ul-Quran, Exposition of Quran, Root words and Lughat-ul-Quran.

"اجر - ایمان وتقوی کا اجر"
اجر - ایمان واعمال صالح (یا مومنین) کا اجر"
اجر - کسی کا اجر ضائع نہیں ہوتا"
اجر - انبیائے کرام اجر نہیں مانگتے تھے "
اجر - متفرق"

We would like to thank especially Mr. Iqbal in Representative of Bazm Tolu Islam, Karachi who pushed the limits, remain steadfast and work tirelessly to make it come true.

#### Surah Al-Naziat (الثَّازِ عَاتِ) – Durus-al-Qur'an Parah 30: Chapter 4

By G. A. Parwez

(Translated by: Dr. Mansoor Alam)

My dear friends, today is June 8, 1984 and today's lecture starts with Surah Al-Naziat (الثَّازِ عَاتِ). As I had mentioned at the end of my last lecture the first five verses of this Surah are comprised of just two words each. As far as my knowledge goes the essence of Deen; the ultimate goal of Islam; the genesis of the Islamic duty of the *Ummah*; the strategy for a new world-order – all of these, amazingly, have been fully incorporated in just these ten words. This is the miracle of the Quran! And you may very well imagine what my emotional state becomes whenever I ponder on the Quran's literary style and its richness of focus: I simply become ecstatic. And as for لَوُ ٱنْزَلْنَا هٰذَا الْقُرْانِ عَلَى جَبُلِ لَرَآيَتِهُ خَاشِيًا its power and greatness, the Quran itself says that: (59:21) – Had We sent down this Qur'an on a mountain, verily, thou wouldst have seen it humble itself and cleave asunder for fear of Allah. [Yusuf Ali]. After all! Humans are not stones. They have emotions. And I start shaking in awe of the Quran's power and eminence whenever I get to such places. Explaining such verses is a challenge and requires extraordinary courage. I keep praying to Allah to give me strength, otherwise I do find courage to face these verses. Iqbal said it beautifully:

Passion taught me the mystery of the Word I wish to convey;

May Allah give me the breath of Gabriel, only then I will say!

Yes, my dear friends, it requires one to have the breath of Gabriel to venture to explain these verses. Otherwise, what is my humble position compared to the Quran's supreme position!? Anyway, I shall try my best to present the profound meanings contained in these verses. But this requires some initial introduction.

#### Result of self-centered thought-from individuals to nations

My dear friends, let us look the individuals first. The aim of every individual – if he is religious – is *his* salvation. He is obsessed to achieve his *own* salvation. He works very hard at it; he bears all kinds of hardships; and he undergoes harsh esoteric exercises to achieve his salvation. He is focused on his own salvation unconcerned about his neighbor's. If, on the other hand, he is materialistically oriented then he worries about his own career advancement; he works for his own success and material comforts of life. If you go beyond individuals to nations – you find the same pattern. Every nation strives for its own success; its own material progress; its own power and control, no matter if its progress occurs at the expense of other nations, or by sucking their blood. The national hero is one who is most patriotic. What is being a patriot mean? Well, it means – one is a patriot if one works for the benefit one's own nation by squeezing other nations. Who are those people whose statues don the corridors of power, and whose names are written in golden letters in history? Those are the ones who were passionately driven day and night for their own national interests of all kinds; and for whom the only motto was: *my* nation – right or wrong.

My dear friends, if we do in our private life what we do in the name of national interest then we would be called a big Satan. In the words of famous thinker: "If we did for ourselves what we do for our country, what rascals we should be." – Cavour, Foreign Affairs, July, 1952. Rascals they may be. But their people make them heroes; worship them; and erect their statues. Why shouldn't they? What didn't their "heroes" do for their national interest, its power, and its glory? Who knows how many nations and individuals they exterminated in the process? But who cares about them? Whatever bloodshed, destruction, and mayhems are going on in the world today the reasons are the same. Powerful nations always think about their own power, their own control, and their influence in the world. They don't care what happens to other nations. This is what has been going on all through human history. And today the

same thing is going on in front of our eyes - religionist seeking his own salvation in the afterworld and the materialist seeking his own gain in this world. Here "own" may mean "own family" or at the very most "own nation". But in human history we see an exceptional nation: A nation whose Arab leader made it distinct and unique in all the nations. We just saw how a nation decorates its hero – that is, one who brings glory and greatness to his nation at the expense of other nations. Contrary to this, the Quran raised a nation whose motto was: كُنْتُوْ خُيْرُ أُمَّاةُ أُخْرِجُتُ لِلنَّاسِ (3:110) - YOU ARE indeed the best community that has ever been brought forth for (the good of) mankind [Asad]. My dear friends, these are the places where the Quran remains unparalleled and unique. In all of human history you won't find another nation which was raised solely for the benefit of all humankind. But the Quran raised such a nation. In Arabic language the letter "ك" in "لِلْنَاس" means: for benefit. What has the Quran said here? - That a new nation has been raised whose life's mission is to work for the benefit of humanity. And the duty of this nation's Messenger (PBUH) is: shackles that were upon them (aforetime) [Asad].

#### The duty of the last Prophet (PBUH) and his companions

My dear friends, the very purpose of Prophet's life was that he shall release humanity from all kinds of bonds and chains—not just of his own people but of entire humanity; that he will throw away all the heavy burdens that had been placed on human beings by temporal and religious authorities. This was the duty of the last Prophet (PBUH) and the Messenger of Islam. And after him his *Ummah* inherited this duty via the Quran. This is the purpose of *Deen*. The Quran says:

(90:10) — We have shown both the ways. One of them is such that humans normally avoid it:

(90:11)—But he would not try to ascend the steep uphill road. This is a difficult task—one cannot climb fast on such a steep uphill road. One needs to stop frequently and take deep breaths. This is the road of *Deen*. This is the road of Islam.

This is the life's mission of this nation which has been raised for the benefit of humanity. Now the Quran says: (90:12) – And what could make thee conceive what it is, that steep uphill road? The answer: (90:13) – (It is) to free a slave [Pickthall]. This is the goal of *Deen*. This is the right road of *Deen* which is like climbing up a steep hill – i.e., to eradicate slavery from this world. The Quran does not go into details of this. It enunciates its principle in just two words:

#### Lack of sustenance gives birth to all kinds of subservience

My dear friends, the highest of repression is being deprived of sustenance; being deprived of the basic needs of life. Compliance then follows naturally. All rulers first try to control the sources of sustenance. And once people become deprived of their basic needs of life it is to turn them into slaves. A slave is always obedient. One who is not deprived will never be enslaved. There is a phrase in our language that we use very often to protest submission: Do I eat someone else's handout? So, how dare he could dictate me!? This is how a life of slavery and obedience begins - by being deprived of basic sustenance. The Quran says that its arduous program of climbing the uphill road begins when the conditions are difficult: وَالْعُلَمْ فِي يُوْمِ ذِي مُسْتَعَبِيَّة (90:14) - And to feed in the day of hunger [Pickthall]. That is, when the basic necessities of life become very scarce due some natural disaster (e.g., earthquake) then to make sure that no one remains hungry; that everyone's basic needs are met – this is the road of Deen. In the ultimate goal of releasing humans from bondage and chains of all kinds of slavery the first step is to begin from this point – fulfilling the basic physical needs of people by opening the door of sustenance to everyone; and to make sure that no one feels alienated in the society, not even an orphan: تَنْمُ الْمُعْرِية (90:15) - An orphan near of kin [Pickthall]. What to say of these two words " سيتما كالمقارية " mv friends! In two words the Quran says it all - Don't let anyone feel alone in society?

ابنام طافي عال

Here "alone" does not mean that one is in a jungle or in a desert or in a lonely place. It is not a physical loneliness. It actually means that one should not feel alone even though one is surrounded by a throng of people.

#### The first step of climbing the uphill road

My dear friends, don't go far. Just look at your condition today and honestly tell: aren't you feeling alone while living in this society? In reality, every one of us is an orphan, broadly speaking. Whoever is facing difficulties, is suffering alone: مرافع (90:16) – or of a needy lying in the dust [Asad]. Leave aside the one who is not able to work. Take the one who is struggling day and night to find a job. He goes out in search of a job – any job. He goes from door to door in the hope of finding anything but returns home in the evening laden with dust. If he is lucky he works as a laborer lifting mud and bricks all his life that does not pay enough to feed his family. He becomes stuck (منافية static) in this rut for the rest of his life. But life means journey and movement – life is nothing but a passion for journey. Even at the normal physical level life is measured by movement. If one disturbs a still insect and if it moves then we know it is alive, otherwise not.

These Arabs were a strange people. If a snake, all curled up, is lying still one will never know if it is alive or dead? But if you disturb it a little then you will immediately know by its movement that indeed it is alive. Movement is essence of life and the word "حيات" is derived from this movement that is depicted by such a scenario as described above. Life and movement are inseparable from each other. When individuals or nations get stuck and are not able to move forward then that is the shackle that chains them into slavery. The first step then is:

(90:13) – to free a slave [Pickthall]. Did you notice what the essence of *Deen* is? It is:

(90:13) – to free a slave. The Quran does not go into its details except to mention one aspect that slavery begins when other humans get hold and control of sources of sustenance. This is where the first step of the goal of *Deen* begins; this is where its

ابنام طلوعيل

practical implementation begins: عَكُ رَوْبَةِ (90:13) – to free a slave. This is *the* first step along this uphill road.

You see that it is the Quran's clear order to its nation to free slaves and eradicate slavery from this world. So, do you think this nation will enslave free people? But the Muslim history – our so-called Islamic history – tells that Muslim kings used to have up to three thousand slaves and concubines. This issue is being debated until today.

#### Demand for at least one concubine in the parliament of Pakistan

My dear friends, if you remember some time ago there was a debate about this issue in the parliament of Pakistan, and somehow my name came into the picture. What to do? - It is impossible to explain it without giving an example. When I raised this issue against slavery and concubinary, it is as if, I poked a beehive. The religious establishment started a crusade against me. Mr. Abul Ala Maududi has written a book on this topic and he has proclaimed that slaves and concubines are part of Islam! He shouts who has the guts to say that it is forbidden? He even resorted to name-calling. He alleged that I have lost my mind. What was my "crime" according to him? Hold your breath! It was that I brought the proof against slavery and concubinary from the Quran. So much so that in the parliament of Pakistan a religionist stood up and demanded that if not more, then allow at least one concubine. This is happening today when the UNO in its charter has forbidden slavery. But who cares about the UNO? - Our religious establishment insists that keeping slaves and concubines is a Islamic duty! It says that when we acquire power - that is, when our version of Islam comes to power - then no one will be safe. We proclaim that we have freedom; but which freedom are we talking about anyway when we are told to follow thousand year old man-made sharia laws, knowing full well that these are impossible to implement; knowing full well that these are against knowledge; knowing full well that these are against the Quran? But we feel helpless. We have to accept them. These are all different forms of slavery although on the surface it does not look like it. This is why Iqbal said about the Quran: It is a message of death for all kinds of slavery. Slavery is not just putting a rope around the neck. It is to lose one's freewill. You are not allowed to quote the Quran. Sharia laws become the law of the land. That is why the Quran said that — (90:13)—to free a slave—is like climbing an uphill road.

My dear friends, I was saying that one cannot even imagine that Quran will allow such thing as slaves and concubines. If it makes — (90:13) — to free a slave — the foundation of the *Deen* then how could it allow such a thing as slavery? Would it say that go ahead and make other peoples slaves and concubines, and bring them home? Absolutely never. The fact is in days when the Quran was being revealed slavery and concubinary was common not only in Arabia but throughout the world. The Quran closed the door of future slavery and at every step it encouraged freeing of slaves: if you commit a sin then free a slave — whether your own or of somebody else's, and at whatever cost it takes to free them. In the entire Quran, the message is to free slaves, not to make slaves. Making slaves is left only to our religious priesthood now.

My dear friends, the beginning of freedom started with — (90:13) as the first step. The ultimate goal? — To free the entire humanity from all kinds of slavery. This is the essence of *Deen* and the duty of the *Ummah*. Did you see this was a totally unique and unparalleled thing in the history of humankind? History of nations goes so far as to free one's own people from other nations' slavery. This was also the goal of Pakistan movement which the religious leaders (Nationalist *Ulema*) had opposed. Maulana Hussein Ahmad Madani (1879-1957) was in the forefront of this opposition. His debate with Allama Iqbal (1877-1938) is interesting. Maulana Madani told Allama Iqbal: Why you have started a separate movement for freedom when our goal too is freedom from the British. Why don't you join Congress as we have? On this the seer, this mature visionary, this Mard-e-Momin said: It is alright that with you the goal is to get freedom from the British slavery or from anyone else's

slavery. But to us achieving freedom is not the goal but only a first step to achieve a higher goal. Freedom from British slavery is only a means to achieve freedom from any other human slavery. Our final goal: to free humankind from any human slavery except Allah's.

#### The duty of the Ummah after gaining its own freedom

wersion of freedom and the Quranic version of freedom. He told Maulana Madani that the difference between your version of freedom and ours is that: Our aim is not just to gain our own freedom from slavery but that it is also to try to free all human beings from slavery across the entire planet. The description in previous chapters of the clash between Truth (Haq غ) and Falsehood (Baatil باطلات) was supposed be a non-stop continuous process. Their own freedom – that the Prophet (PBUH) and his companions had gained – was for the purpose of removing all hindrances that had been erected in the path of humanity. I had mentioned that according to normal worldly standards the traditionalists had gained their freedom. This was to be their goal and they achieved their goal. Now, consider our freedom. What duty was going to be placed on the Prophet's Ummah? Well, in a nutshell, that duty is to free humanity for all kinds of slaveries.

#### In choosing words the style of the Quran is also a miracle

My dear friends, please ponder on every word of the Quran. I will say it again: please note it down. In any case, I will keep on reminding that only after you dive deep in the Quran that you will start understanding the meanings of its words. Please ponder on the comprehensive of the Quranic words. Then only you will discover the miracle of the Quran. And yet, after further pondering you will be amazed to discover that the style of the Quran is also a miracle of the Quran. The Arabic language has thousands of synonyms. To choose from among these thousands of words the one word to describe the breadth and the depth of the issue at hand is in itself miracle of the Quran

as well. Now, let us come back to the issue at hand. – The duty of the Ummah was to free enslaved and subjugated peoples; to free them of their fetters and chains of slavery and subjugation; and to bring them to the level of a free people. Having broken their own chains is not their ultimate goal of life. In fact, the issue starts from this point in the verse at hand (79:1)

#### Using the word "غرق" Gharq (Drowned) for subjugation and slavery

My dear friends, after this rather long but necessary introduction, let us begin our lecture today with the first verse of this Surah: وَالنَّرُعْتِ غَرْقًا (79:1). There are only two words in this verse. To throw people into slavery and subjugation has always been the practice of tyrant rulers. Their pitiful condition could have been referred to as "pit of degradation" or simply as "degradation". There are many words in Arabic language to describe this situation. But the Quran has chosen the word "غرق" Gharg (drowned) – to describe the despicable condition of the people! This was such a low level of degraded state!? This is akin to drowning people in a very deep of water. What happens when a person is drowned in deep water? – He cannot see nor listen to anyone; and no one can listen to him. Allahu Akbar! The Quran has drawn such an extreme picture of slavery in just one word! You can enslave and imprison a person on the surface of the earth – but this would not produce the same effect. He can at least cry if he cannot do anything; he can hear someone; or he can see someone. But the tyrants put stamps on all the doors of feelings of slavery and subjugation. Now he cannot see with his own eyes; he cannot hear with his own ears; and he cannot talk with his own tongue. The tongue is his but the word is theirs; the lamp is his but the night is theirs! Here the Quran has brought the word "غرق" Gharq (drowned). I do not know whether or not this moves your hearts, but don't ask what happens to my feelings?

Who knows what he'd say; or see; or he'd do?

If God gave the pious one eyes like mine, too!

Yes, indeed! If only the self-righteous one had the eyes to see that in just one word "غرف" Gharq (drowned) the Quran has painted an extreme picture of what the rulers do to their subjects. They turn them into: روز المعلق (2:18) – Deaf, dumb, blind - and they cannot turn back. This is what the magic of rulers does to people – they drown people in deep waters so that they cannot hear anyone nor others can hear them; and that they cannot see anything nor others can see them. The Quran asks its followers to pull them out from this depth of pit, from this suffocating state. Now, how to rescue them from the bottom of such a deep sea of subjugation and slavery? What are the obstacles? First, the rulers won't let anyone to rescue their prey. They won't let anyone release these slaves and prisoners. They would put up hindrances and obstacles in this path. But, the biggest hindrance will come from the slaves themselves. That is, when slaves become used to subjugation; when their minds become rigid and habituated with slavery – then they don't themselves want to change:

The arrow is not in the bow, nor is the hunter in ambush:

Yet, in a small corner of my cage, how comfortable I feel!

#### Psychoanalysis of subjugated people

My dear friends! You cannot free a caged bird. I saw in India that in the early morning some Hindus used to go for a walk while carrying their caged partridges. They usually removed the birds from their cages. The birds dutifully followed them while the wild birds called them to the wild. But instead of running to the wild and fly away, it was strange to see these birds climbed on the cage and knocked at the cage door in order to open it. They were free but they wanted to be caged again when they heard the call of freedom from those free wild birds. This is what happens to a people who become used to and comfortable with bondage and servitude. How beautifully Allama Iqbal puts it:

It is not at all difficult to rule by aggression;

ابنامه طافي عبل

#### Once the slaves become used to oppression!

This is what happens to a people who become used to slavery? They say to the hunter: Come, get us. We are here waiting for you.

My dear friends, before coming to the next verse let us understand the entire context of what we have discussed by focusing our mind on the state of those who have been subjugated and drowned: these people have lost their sense of perception; they have lost their ability to think. On top of this their tyrant rulers constantly machinate to make sure that they never become free; that no one is able to help them; that even if someone stands up to these tyrants those habituated to a life of servitude do not themselves want to get out of slavery. Now imagine a people drowned to such an extent in the ocean of slavery – and they have to be brought out to the surface of freedom from the bottom of this depth? What is the word that the Quran uses for this? "النَّازِ عَاتِ" It is indeed a miracle, my dear friends that the Quran has used the word whose meaning is: to pull someone up by grabbing his hair. If one wants to bring someone up by swimming and at the same time by physically holding the drowned person, then both will drown. What the Quran has said here is the best way to save such a person – by nudging him up by pulling his hair. When tyrants have pushed people to such low depths of servitude then the only way to pull them out this depth is by pulling their hair. This was the duty assigned to the Muslim Ummah by the Quran.

#### Moving step by step towards destination

My dear friends! The first thing is to pull the people to the surface; to bring them to a place where, like everyone else, they could breathe: (79:1). The Prophet (PBUH) and his companions, after going through extreme struggle and confrontation, had won their freedom – they had swum from the dark depths and had barely reached the shores when they were told to rescue those who were still drowned. This duty was assigned to them by Allah. What is popularly reported in history about Islamic wars is that Islam spread through the sword. But during the first

period of Islam - these were not wars to spread Islam but to rescue the oppressed ones from tyrant forces of Caesar and Cyrus. Its sacred seed was planted by the Prophet (PBUH) himself in Medina. The Prophet (PBUH) very soon after arrival in Median wrote letters to both Caesar of Rome and Cyrus of Persia about it. Just imagine that the Prophet (PBUH) and his small group pf companions had barely set foot in Medina when he wrote these letters! Could there be any glaring example of David vs. Goliath than this? The Prophet (PBUH) wrote letters to them that stop oppressing your workers and farmers. Otherwise, we will have to stop you. Just imagine! An orphan from Arabia and refugee in Medina who had not yet fully established his state, he is writing letters to the greatest empires of the time and telling them to stop their oppression and subjugation of their own people. And, ironically, the the people did not want to get out of their slavery because they had gotten used to this subjugation. First, our Prophet (PBUH) and his companions had to confront these empires and then, they had to pull these people out of the depth of the ocean of their misery – by nudging them, and by pulling their hair. What a picture the Quran has drawn for rescuing these oppressed people from their oppression and subjugation in the very first verse of this Surah - وَالنَّزِعْتِ عَرْقًا (79:1)? So, they did rescue them. But does it mean that the Prophet (PBUH) and his companions accomplished their mission? No, that was only the first step – to breathe fresh air in an environment of freedom after a long subjugation and oppression – in the journey towards the Quranic destination. The next step was for them to recognize the taste of true freewill and freedom of choice.

#### The concept of freedom in Islam

My dear friends, the next two words present a definition of freedom that in the history of the world one cannot find such an example. What is generally meant by freedom is that a nation and its people have freedom to do anything they want to advance their nation's material power and status. They think that they are not bound by any moral limits. They think that they are free to make whatever decisions they like. They think they can kill people and/or loot their resources under the guise of national security.

This is what freedom means to them. But there is another definition of freedom – a freedom that operates within the limits of certain principles – the universal permanent values. This is the real freedom. Let us see how the Quran explains this by pointing to planets and stars. Certain stars seem to remain at the same position in the sky while planets keep moving within their prescribed orbits subject to the laws of nature. This is real freedom – to be in motion but subject to a fixed law. Similarly, the real freedom according to the Quran is to have full freedom to act and exercise the power of freewill but to do so within the limits of the permanent values specified by the Quran. This is called it is called in the limits of the permanent values full freedom to exercise freewill within the limits of permanent values.

#### Self-imposed control

Please excuse me if there is some bitter taste in this concept of freedom. Do you know what is called happy hour now? — Well! It is when people lose control of themselves. How sad that these misled people have not only lost their senses but have also lost their language! But true happy hour, the real happiness comes by exercising freewill within the boundaries of the Quanic values. I have studied world literature my friends and I can claim unequivocally that this definition of freedom you will not be able to find anywhere else! — To be completely free but within certain self-imposed universal permanent values without any kind of external pressure. This is the true freedom; and this gives the real happiness that one feels so blissful and rapturous. What a beautiful poem is this:

You set me completely free by turning me yours;

What a beautiful slavery; what a lovely freedom!

This is the freedom that the Quran gives to its followers. This is the meaning of the Quranic verse: وَٱلنَّهُمُ عَنْ مُنَا وَالنَّهُمُ وَالْعَالِينَ مُنَا وَالْعَالِينَ وَمُعَالِينَ وَمُعَالِينَ وَمُعَالِينَ وَمُعَالِينَ وَمُعَالِينَ وَمُعَلِينَ وَمُعَالِينَ وَمُعَلِينَ وَمُعُمِينَ وَمُعَلِينَ وَمُعَلِينَ وَمُعِلِينَ وَمُعِلِينَ وَمُعَلِينَ وَمُعُلِينَ وَمُعُلِينَا وَمُعَلِينَ وَمُعُلِينَا وَمُعَلِينَ وَمُعُلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعَلِّمُ وَمُعِلِينًا وَمُعَلِّمُ وَمُعِلِينًا وَمُعَلِّمُ وَمُعِلِينَا وَمُعَلِينَا وَمُعِلِينَا وَمُعِلِينَا وَمُعِلِينَا وَمُعِلِينَا وَمُعِلِينَا وَمُعِلِينَا وَمُعِلِينَا وَمُعِلِينَا وَمُعِلِينَا وَمُعَلِّمُ وَمُعِلِينَا وَمُعِلِينًا وَمُعِلِينًا وَمُعِلِينًا وَمُعِلِّمُ وَمُعِلِينًا وَمُعِلِينًا وَمُعِلِينًا وَمُعِلِينًا وَمُعِلِمُ وَمُعِلِينًا وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعُلِمُ وَمُعُلِمُ وَمُعُلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ ومُعِلِمُ ومُعِلِمُ ومُعِلِمُ ومُعِلِمُ ومُعِلِمُ ومُعِلِمُ ومُعِينًا ومُعِلِمُ مِعِلِمُ مِعْلِمُ ومُعِلِمُ ومُعِلِمُ ومُعِلِمُ مِعْلِمُ ومُعِلِمُ ومُعِلِمُ ومُعِلِمُ مِعِلِمُ مِعِلِمُ ومُعِلِمُ ومُعِلِمُ ومُعِلِمُ ومُعِلِمُ ومُعِلِمُ ومُعِلِمُ مِعْلِمُ ومُعِلِمُ ومُعِلِمُ ومُعِلِمُ ومُعِلِمُ ومُعِلِمُ

"غَرْفًا" My dear friends, the next verse is: وَالسَّياتِ سَبَّعًا (79:3) and let us focus on the word

a little more in relation to the word "سَنِّخَ" in this verse, which means to swim in a free style fashion with one's full potential. Compare and contrast the two scenarios: scenario one is illustrated by "غُرْقًا" (Gharqan) — meaning those who have been subjugated and drowned: those who have been deprived of their abilities of sense-perception; those who have lost their abilities to think — versus the scenario two illustrated by "سَبِّخَا" (Sabhan) — meaning those whose abilities have been developed to such an extent that they are able to move ahead in every field of life without any hindrance as if they were swimming (سَبِّخَا means to swim freestyle) on the surface (of life) with full power; as if they were racing on racecourse like racehorses with full power with fully stretched legs. What to say of these two contrasting metaphors of "عَرُفُ" (Gharqan) and "عَرُفُ" (Sabhan) my friends! "عَرُفُ" (79:3) — And this way (after they have been pulled up from the bottom to the surface) floating swiftly in the sea of activity, they move onwards without any obstacles in their way; without any hinderer (the Devil) stopping them.

# Momin's place according to the Quran – الأَ-عُلُونَ (Al-a'aloun) – The topmost position

My dear friends! The *Momineen* (true believers) move so fast that there is no question of them being left behind. It is not possible for any nation to surpass them. The *Momin* cannot even imagine it. His self-respect cannot even tolerate someone at his level. That is why the Quran says: (79:4) – and yet overtake with swift overtaking [Asad]. Please pay attention to these two words – in fact with the same word root! Do you see what this nation's life duty is; what its system of life is? How its rescue was realized from slavery and then what was its road to freedom? Do you see how the Quran has summed up the goal of Islam in just two words – always on the march ahead? The Quran has called *Momineen* (true believers) الأعلَّوْنَ الْ كَانْتُوْلُوْنَا اللهُ عَلَوْنَ الْ كَانْتُوْلُوْنَا اللهُ عَلَوْنَا اللهُ عَلَوْنَ الْ كَانْتُولُوْنَا اللهُ عَلَوْنَ الْ كَانْتُولُوْنَا اللهُ عَلَوْنَ الْ (Al-a'aloun) is the highest form of greatness beyond which no other

greatness is possible. That is where a nation raised in the name of God, in the name of the Quran is supposed to be. And its duty is to rescue all the oppressed peoples of the word from the depth of misery and remove all the obstacles placed in their way by tyrants and bring them to freedom and make them strong so that they are able to float swiftly and march onwards.

#### The golden period of Islam

My dear friends, this, the first period of Islam, was *the* golden period of Islam. Alas! If its history was not compiled from the angle as that described above! – Not only did they come out from their depths swimming but they also pulled other drowned peoples to the surface. The struggle of that first period; their military preparation; the confrontation with dark forces of evil – all this was for this purpose. Such a history would have told which nations they had pulled out from their depths of darkness; and then they had given a freedom that the Quran calls blissful and heavenly freedom – freedom within the limits of Quranic permanent values; and then how their potentials were developed and actualized that enabled them to race ahead in the life of race that no one could come even close to them.

# The meaning of مُلِكِ يَوُمِالدِّبُنِ (Maalike Yaumiddin) – the Master of the Day Judgment

My dear friends! So far the Quran was explaining things in metaphors and similes. In the next verse it now presents its message directly: (79:5) – they dealt with all their affairs by their own thoughts and planning. How wonderful! Now, they received the right guidance; the true freedom; and the real authority to govern by their own freedom of choice and freewill within the limits of the Divine code: والأَمْرُيَّوْمَيْدِيْلُوُ (82:19) – The (absolute) command on that day is Allah's. This is the goal. This is the meaning of

My dear friends! In every ra'ka (unit) of every prayer we recite the opening Suarh Fatiha. If we count how many times we recite "ملك يَوْمِ الدِّهُ فَي (Maalike Yaumiddin)" in

all the ra'kas (units) of all the daily prayers the total comes to more than 40. And: (82:17) – what could make thee conceive what that Judgment Day will be? [Asad]. If you do not know then We will tell you about it. This will be period when this society, this code of life, this system will be such that: يَوْمُرُ لِا تَكِلُكُ نَفْسٌ لِنَفْسٍ هُنِكًا (82:19) - It will be a Day when no human being shall be of the least avail to another human being [Asad]. This will be the "ملك يَعْمِ الدِّيْن (Maalike Yaumiddin)". So, would there be anarchy that one does what one wants? There is a famous story that after freedom was declared an old woman was crossing the road. The traffic police told her not to cross the road there. She told I can cross wherever I want as I am free today. In the mean time she got hit by a cyclist. The old woman shouted: what is this? The cyclist replied: this is freedom! My dear friends, this is not freedom. Real freedom is one in which no one is dependent on another human being except that every matter - يَوْمُ الدِّينَ will be decided based on the values laid down by Allah in the Quran. This is where everyone will have equal respect. They will find out solutions to their problems by themselves with the condition that decision regarding every matter will be done according to the decision of Allah. This nation that had acquired freedom with their own effort after a long struggle and after facing multiple clashes on the battlefield - this nation pulled other nations out of the darkness of oppression and into the light of freedom. This was the duty of the Muslim Ummah. This was the Deen. This is the Sunnah of the Prophet (PBUH). This is the very first message of action of the Quran to the nation of its followers.

My dear friends, we have covered today the first five verses of Surah Al-Naziat (الثان عات). Establishing the Deen is not a bed of roses that everything will be hunkydory. You have seen how tyrant rulers don't allow a single slave to become free from their iron grip of tyranny, let alone a whole nation. The following verses continue to the same theme of how these ruthless tyrants do not let up on their victims. This we will discuss in the next lecture.

### رَبُّنَا تَقَبُّلُ مِنَّا ﴿ إِنَّكَ ٱلْتَ السَّمِينُمُ الْعَلِيمُ

O our Sustainer! Accept our humble efforts because you are fully aware of what we speak and what is hidden in our hearts. (2:127)

FOUNDED IN 1938 AT THE BEHEST OF ALLAMA IQBAL<sup>R</sup>AND QUAID-E-AZAM<sup>R</sup>

CPL NO. 28 VOL.68

ISSUE

3

## Monthly TOLU-E-ISLAM

25-B, Gulberg 2, Lahore, Pakistan Phone. 042-35714546, 042-35753666 E-mail:idara@toluislam.com web:www.toluislam.com

