# لمعات

#### نوائے دل نواز

اس وقت 'امریکہ' اسرائیل' اور بھارت کا جومحور (Axis) پاکستان کو بری طرح اپنے گھیرے میں لئے جا رہا ہے میصورت حالات بڑی تشویش انگیز ہے' اور ذمہ دار حضرات اس کے مداوا کے لئے مختلف تد ابیر سوچ رہے ہوں گے لیکن جہاں تک ہم غور کر سکتے ہیں اس کا ایک ہی توڑ ہے اور وہ بیر کہ پاکستان میں بلامزید تا خیر وہ معاشی نظام رائج کر دیا جائے جسے قرآن نان مصائب ومشکلات کا واحد حل قرار دیتا ہے۔اس ضمن میں علامہ اقبال نے اپنے 28 مئی 1937ء کے خط میں قائد اعظم کولکھا تھا کہ:

شریعت اسلامی کے طویل اور گہرے مطالعہ کے بعد میں اس نتیجہ پر پہنچا ہوں کہ اگر اس نظام کو اچھی طرح سمجھا جائے اور اس پر عمل کیا جائے تو اس کی روسے ہر فرد مملکت کو اس کے رزق کی ضانت (مملکت کی طرف سے) مل جاتی ہے ۔۔۔۔۔ اسلام کے لئے معاشی جمہوریت (یعنی رزق کے سرچشموں کاعوام کے لئے عام ہو جانا) ۔۔۔۔۔کوئی انقلاب نہیں ہوگا بلکہ حقیقی اور خالص اسلام کی طرف مراجعت ہوگی۔

اور قائداعظم نے اپنی آخری تقریر میں (جوانہوں نے مکم جولائی 1948ء کو اسٹیٹ بینک کے افتتاح کے موقع پر کی تھی ) فرمایا تھا کہ:

مغرب کے معاشی نظام نے نوع انسانی کے لئے لا پنجل مسائل پیدا کر دیئے ہیں .....اس نظام کی رو سے ہم اپنا نصب العین کینی عوام کی مرفد الحالی اور اطمینان کبھی حاصل نہیں کر سکتے۔لہذا ہمیں اپنا راستہ آپ تر اشنا چاہئے اور دنیا کے سامنے وہ نظام پیش کرنا چاہئے جو اسلام کے نوع انسانی کی مساوات اور عدل عمرانی کے تصور پر مبنی ہو۔

یہ الفاظ کہ اسلام اپنامخصوص معاشی نظام رکھتا ہے ہم یہاں برسوں سے مختلف زبانوں سے سنتے چلے آرہے ہیں لیکن وہ نظام در حقیقت ہے کیا۔ اس کے متعلق آج تک کسی نے کچے نہیں بتایا۔ طلوع اسلام ایک عرصہ سے اس نظام کو پیش کر تا چلا آرہا ہے اس کا مخص یہ ہے کہ قرآن کی روسے ہر فرد کی بنیا دی ضروریات زندگی اور اس کی ذات کی مضمر صلاحیتوں کی نشو ونما کا سامان بہم پہنچا نا مملکت کا بنیا دی فریضہ ہے۔ اگر کوئی مملکت اس ذمہ داری کو اپنا فریضہ نبیس ہمجھتی یا اس فریضہ کی ادا گئی نہیں کرتی تو وہ مملکت کہ بنیا دی فریضہ ہے۔ اس لئے کہ اسلامی مملکت وہی ہوسکتی ہے جس کے کاروبار میں صفات خداوندی منعکس ہور ہی ہوں اور ان صفات میں سب سے پہلی اور بنیا دی صفت ، رب العالمینی کی صفت ہے یعنی تمام نوع انسانی کی ربو ہیت۔ اس میں انسان کے جسم اور اس کی ذات دونوں کے تقاضوں کا پورا کیا جانا ضروری ہوتا ہے۔ ظاہر ہے کہ ایک مملکت اس اہم فریضہ سے اسی صورت میں عہدہ برآ ہوسکتی ہے جب رزق کے سرچشمے افراد کی ملکت کے عمر چشمے افراد کی ملکیت کے بسرچشمے افراد کی ملکیت کے بسر چشمے افراد کی ملکیت کے بسر چشمے افراد کی ملکیت کے بسر چشمے افراد کی ملکت سے کہ ایک مشتر کہتو بیل میں رہیں۔

ہم اس حقیقت کو برسوں سے دہرائے جارہے ہیں لیکن ارباب اقتد اراور مذہب پرست طبقہ دونوں کی طرف سے اس کی مخالفت ہورہی ہے۔ ارباب اقتدار کی طرف سے اس لئے کہ اس سے خود ان کے مفاد پرزد پڑتی ہے اور مذہب پرست طبقہ کی طرف سے اس لئے کہ وہ اس مذہب کا علمبر دار ہے جو ہمارے دور ملوکیت میں وضع ہوا تھا (اور جو اس دین کی فقیض ہے جسے نبی اکرم نے خدا سے لے کر دنیا کو دیا تھا) اور اس کے اپنے مفاد خود اس سرمایہ دار طبقہ سے وابستہ ہیں۔ لیکن ہم اس حقیقت کو ایک مرتبہ پھر دہرا دینا چاہتے ہیں کہ اگر پہلے اس کی ضرورت شدید تھی تو اب اشد ہے کہ اس قر آئی نظام کو یہاں بلا مزید تا خیر جاری کر دیا جائے ورنہ موجودہ نظام کے ماتحت یہاں عوام کی جو حالت ہورہی ہے وہ سیلاب بلا کے لئے خود دعوت بن جایا کرتی ہے امریکہ اسرائیل اور ہندوستان کے مثوم عزائم کا یہی ایک توڑ ہے۔

محترم وزمراعظم سے

ہم نے طلوع اسلام کی کسی سابقہ اشاعت میں لکھا تھا کہ حکومت کے مقصود ومنٹی کے متعلق تفصیلی گفتگو کی جائے تو

اس کے لئے ایک ضخیم کتا ہے جمی نا کافی ہوگی لیکن اگر ان تفاصیل کوسمٹا کر مختفر کیا جائے تو کہا جا سکتا ہے کہ حکومت سے مقصود یہ ہے کہ ملک کے باشند سے اطمینان اور خوش حالی کی زندگی بسر کرسکیں اس نقطۂ نگاہ سے دیکھا جائے تو یہ حقیقت واضح طور پر سامنے آ جاتی ہے کہ اس آ ٹھ سال کے عرصہ ہیں پاکستان میں جتنی حکومتیں بھی قائم ہو کیں' سب اپنے مقصود میں نا کام رہی ہیں۔ ملک کے باشندوں کو نہ اطمینان نصیب ہوا نہ خوش حالی۔ بلکہ اس کے برعکس' ان کی بے اطمینا نی اور برحالی میں دن بدن اضا فہ ہوتا چلا گیا۔ اس افسوسنا کے صورت حالات کے وجوہ واسباب متعدد ہیں لیکن اس کے بنیادی اسباب میں سے ایک بڑا سبب یہ ہے کہ حکومت کے دفاتر کی مشینری اس ڈھب سے چل رہی ہے کہ جو بدنصیب اس کے چکر میں پھنس جاتا ہے' وہ اپنی قسمت کو روتا ہے۔ وہاں قاعدہ اور قانون (Role of the Law) کا سوال جملے ہیں ہوتا۔ لوگوں کو نئک اتنا کیا جاتا ہے کہ اچھے اجھے اصول پرست بھی ان کے تقاضوں کو پورا کرنے پر مجبور ہو جاتے ہیں۔ تا نیر کا یہ عالم ہے کہ اس نے پر انی دلی ریاستوں کی مضحکہ انگیز کہانیوں کو مات کر دیا ہے۔ ان دفاتر کے جاتے ہیں۔ تا نیر کا یہ عالم ہے کہ اس نی سنتا ہی نہیں۔ دفاتر وں ہی کا ایک شعبہ عدالتوں کو سیحکے۔ ان میں کسی کو انصاف کی تو تع نہیں رہی ۔ ہر طرف دھاند کی ہوا در شوت ۔ اس کا نتیجہ یہی نہیں کہ لوگ بے اطمینان اور بدحال ہور ہو ہیں بلہ ان کے دل سے قانون کا احتر ام اور حکومت کا وقار اٹھ گیا ہے۔

آپ کے برسرا قدار آنے سے بیامید قائم ہوئی تھی کہ آپ اس مشیزی کوڈھب پر لے آئیں گےلین معلوم ہوتا ہے کہ آپ دوسرے کاموں میں اس قدر مصروف ہیں کہ آپ کو اس طرف توجہ دینے کی فرصت ہی نہیں ملی ۔ جن کاموں میں آپ مصروف ہیں' ان کی اہمیت سے کسی کوا نکار نہیں' لیکن ایبا کہنے میں کچھ مبالغہ نہیں ہوگا کہ اگر وہ سب کام ٹھکا نے بھی لگ جا ئیں لیکن دفاتر کی اور عدالتی نظم ونسق بدسے بدتر ہوتا جائے تو ایسی حکومت بھی کا میاب حکومت نہیں کہلا سکے گی ۔ ہاری آپ سے باادب گزارش ہے کہ آپ دیگرامور حکومت کو اس طرح بانٹ دیجئے کہ آپ کواس اہم شعبہ کی دکھ بھال کے لئے کافی وقت مل سکے ۔ اگر آپ کے زمانہ حکومت میں دفتر کی اور عدالتی مشیزی صحیح خطوط پر چل پڑی تو سمجھ لیجئے کہ آپ نے استحام پاکستان اور فلاح و بہود عوام کے لئے ایک نمایاں خدمت سرانجام دے دی ۔ آپ کے حسنِ تدبر کا یہی ٹھیٹ ہے۔

## طلوع إسلام كامقصد ومنتهى

حق کی مخالفت کرنے والوں کے پاس' حق کی تر دید اور اپنے باطل دعویٰ کی تائید کے لئے دلائل و براہین تو ہوتے نہیں۔ اس لئے وہ اس کے خلاف بہتان طرازی اور افتریٰ پردازی سے کام لیتے ہیں۔ یہی ان کے پاس سب سے بڑا حربہ ہوتا ہے۔ یہی حربہ ہے جوطلوع اسلام کے خلاف استعال کیا جاتا ہے۔ ان غلط فہمیوں کور فع کرنے کے لئے جوان مخالفین کی طرف سے پیدا کی جاتی ہیں۔ ہم ضروری سمجھتے ہیں کہ وقتاً فو قتاً طلوع اسلام کے مقصد کی وضاحت کر دی جائے۔ آج جبکہ ماہنامہ طلوع اسلام کا نئے سال کا دوسرا پر چہشائع ہور ہا ہے ہم اس مقصد کوایک بار پھر دہراتے ہیں۔ حدیث وسنت کے بارے میں ہمارا مقصد ہیہے کہ:

- (۱) قرآن کریم خدا کی طرف سے تمام نوع انسانی کے لئے آخری اور مکمل ضابطۂ دین ہے اس کی انتاع کے بغیر کا میابی اور سعادت کی راہیں کبھی نہیں کھل سکتیں۔
- (۲) قرآن کریم چونکہ تمام نوع انسانی کے لئے اور ہرزمانے کے لئے ضابطۂ دین ہے اس لئے اس میں (بجز چند مستثنیات) دین کے صرف اصول دیئے گئے ہیں۔اس سے منشائے خداوندی میہ ہے کہ یہ اصول تو ہمیشہ غیر متبدل رہیں گئے لیکن ان کی حدود کے اندر رہتے ہوئے 'جزئی قوانین مختلف زمانوں کی ضرورتوں کے ساتھ ساتھ بدلتے جائیں گے۔ یہ جزئیات اسلامی نظام شورائیہ متعین کرے گا۔
- (۳) سب سے پہلے اس قتم کا نظام' نبی اکرمؓ نے متعین فرمایا۔اور قر آن کے غیر متبدل اصولوں کی روشی میں اپنے زمانے کے نقاضوں کوسامنے رکھتے ہوئے' جزئی قوانین قر آن کے عکم کے مطابق اپنی بصیرت اور صحابۃؓ کے مشورے سے مرت فرمائے۔
- (۷) رسول الله کے بعد یہی سلسلہ خلفائے راشدین کے زمانے میں جاری رہا۔اورانہوں نے جن جزئی قوانین کے متعلق دیکھا کہ ان میں کسی تبدیلی کی ضرورت محسوس کی۔ متعلق دیکھا کہ ان میں کسی تبدیلی کی ضرورت محسوس کی۔ ان میں تبدیلی کرلی اور جہاں کوئی نیا تقاضا سامنے آیا۔اس کے لئے نیا قانون وضع فرمالیا۔
- (۵) خلافت راشدہ کے بعدیہ سلسلہ منقطع ہو گیا۔ اب جواسلامی نظام علی منہاج نبوت قائم ہوگا۔ وہ وضع قوانین کے لئے رسول الله اور خلفائے راشدین کا طریقہ اختیار کرے گا۔ یعنی وہ قرآن کے غیر متبدل اصولوں کی روشنی میں اپنے زمانے کی ضرورتوں کا جائزہ لے گا۔ اگر پہلے سے مرتب شدہ قوانین ان ضرورتوں کو کما حقہ' پورا کریں گے تو وہ انہیں علیٰ

حالہ رہنے دے گا اگر ان میں کسی تبدیلی کی ضرورت محسوں کرے گا تو وہ تبدیلی کرلے گا اور نئے تقاضوں کے لئے نئے قوانین مرتب کرے گا۔

(۲) جب تک بیاسلامی نظام قائم نہ ہو کسی فردکو بیت حاصل نہیں کہ امت جن جزئی قوانین پرکار بند ہے ان میں ردوبدل کر کے ملت میں مزید انتشار اور تفرقہ انگیزی کا موجب بنے (اس اصول کی روشیٰ میں ظاہر ہے کہ جولوگ پرا پیگنڈہ کرتے ہیں کہ طلوع اسلام کہتا ہے کہ تین نمازیں پڑھو اور نو دن کے روزے رکھو وہ کذاب ہیں اور افترابرداز)۔

(2) رسول الله اور صحابہ کبار سے عہد مبارک کاریکارڈ ہماری کتب روایات (وکتب سیر و تاریخ) میں مضبط ہے۔ ان میں کتب روایات (احادیث) کو خاص اہمیت حاصل ہے۔ لیکن ان احادیث کا کوئی مجموعہ نہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے مرتب فر مایا۔ یہ مجموعے حضور کی وفات کے سینکڑوں سال بعد انفرادی کوششوں سے مرتب ہوئے۔ ان مجموعوں میں دوقتم کی احادیث ملتی ہیں 'ایک وہ جن کی حثیت قانونی ہے۔ دوسری وہ جن کا تعلق رسول الله الله علیہ سے ہے۔ پہلی قتم کی روایات کے متعلق او پر کھا جا چکا ہے۔ باقی رہیں دوسری قتم کی روایات 'سویہ حقور انسانی سیرت وکر دار کے بلند ترین مقام پر فائز تھے۔ لیکن بدشمتی سے ان مجموعوں میں ایک روایات نے محضور گل سیرت کو داغدار کر دیتی ہیں۔ اس قتم کی تمام روایات غلط ہیں۔ حضور گل سیرت کو داغدار کر دیتی ہیں۔ اس قتم کی تمام روایات غلط ہیں۔ حضور گل سیرت کو داغدار کر دیتی ہیں وہی حضور گل سیرت کو حیج شکل میں پیش کرتی ہیں۔ اس قتم کی روایات سے قرآن ہے۔ جو روایات اس معیار پرضیح اترتی ہیں 'وہی حضور گل میں دنیا کے انسانوں کے لئے نمونہ ہیں۔ اس قتم کی روایات سے قرآن کے کینے میں حضور گلی جو سیرت مرتب ہوگی وہ ساری دنیا کے انسانوں کے لئے نمونہ (اسوہ حنہ) پیش کرے گل کہ ایک یا کہاز اور بلند کر دارانسان کی زندگی الیں ہوتی ہے۔

یہ ہے اس باب میں طلوع اسلام کا مقصد۔ جو شخص اس کے خلاف کوئی بات طلوع اسلام کی طرف منسوب کرتا ہے' وہ جھوٹ بولتا اور بہتان تراشی کرتا ہے۔

ہماری گذارش بیہ ہے کہ جسے طلوع اسلام کی مخالفت کرنی ہے وہ اس مقصد کوسا منے رکھ کرمخالفت کر ہے' اور جسے اس کا ساتھ دینا ہے۔ وہ بھی اس مقصد کو سمجھ کراس کا ساتھ دے۔

والسلام علىٰ من تبع الهدىٰ

\*\*\*\*

#### لغات القرآن

#### س ج د

السهجه د کے معنی ہیں سرکو جھکا دینا۔ ابن فارس اس سے آگے بڑھتے ہیں تو آپ کا سر جھک جاتا ہے۔ اس حقیقت کا اثر زبان پربھی پڑتا ہے اوران الفاظ سے جن کا بدیہی نخلة ساجدة. جها بوا مجور كا درخت بالخصوص وه جو بجلول مفهوم جسم كي طبعي حركت بوتا بي اس جذبه كا اظهار مقصود بوتا ب کے بوجھ سے جھک جائے (تاج)۔سے د البعیر داون جواس حرکت کا سبب ہوتا ہے۔مثلاً جب ہم کہتے ہیں کہ اس نے مادہ کے معنی طبعی طوریر (Physically) انسان کے سر (پاکسی کہاس نے اس حکم کونشلیم کرلیا اوراس کی فٹیل کر دی اور جب ہم اور چیز ) کے جھک جانے کے ہیں۔لیکن انسانی جسم کی حرکات و سکتے ہیں کہاس نے حکومت کے قانون سے''سرکشی'' اختیار کی تو اصطلاح میں متوازیت یا (Parallelism) کہتے ہیں۔اس کا انکار کر دیا اور حکومت کے خلاف بغاوت اختیار کر لی۔ قرآن کریم بھی چونکہ ایک خاص زبان (عربی) میں بات کرتا کے جسم (Body) کی حرکت میں گہراتعلق ہوتا ہے اور بیدونوں سے اس لئے اس کے ہاں بھی اظہار مطالب کا یہی انداز ہے۔ معنوں میں بھی استعال کیا ہے۔مثلاً سور پخل میں ہے و لہ آپ کسی بات پر ہاں کہتے ہیں توساتھ ہی سر ہلا دیتے ہیں (بلکہ دابة والسلنکة وهم لایستکبرون (١٦/٣٩)"اور خدا کے سامنے سربیجو و بیں اور وہ سرکشی اختیار نہیں کرتے'۔

نے اس کے بنیادی معنیٰ بیت ہونا اور جھک جانا لکھے ہیں۔ نے اپناسر جھکا دیا تا کہ سواراس پر بیٹھ جائے (تاج)۔لہذااس میرے حکم کے سامنے''سر جھکا دیا'' تواس سے مرادیہ ہوتی ہے سکنات کے پیچھے ایک فلیفہ کارفر ماہے جسے دور حاضر کی علمی اس سے مرادیہ ہوتی ہے کہ اس نے اس قانون کے ماننے سے مطلب یہ ہے کہ انسان کے نفس (Mind) کے ارادے اور اس متوازی چلتے ہیں۔ مثلاً جب آپ لیٹے لیٹے کسی کام کا ارادہ اس اعتبار سے اس نے سجدہ کالفظ اطاعت اور فرماں پذیری کے کرتے ہیں تواس خیال کے ساتھ ہی اٹھ ہیٹھتے ہیں۔ جب آپ آرام كرنے كااراده كرتے بين توبير ياليك جاتے بيں۔ ياجب يسجد ما في السمون وما في الارض من یوں کئے کہ آپ کا سرخود بخو دغیرشعوری طور پر ہل جاتا ہے) جو جاندار کا ئنات کی پستیوں اور بلندیوں میں ہیں اور ملائکۂ سب جب آپ کسی کا احترام کرتے ہیں تو آپ کا ہاتھا ٹھ جاتا ہے'اور یہاں پیسے دکامفہوم لا پیست کبرون نے واضح کردیا ہے۔ پایوں کہتے کہ وہ اسے عہد طفولیت سے نکال کرسن شعور و ہے۔ یعنی وہ احکام خداوندی سے سرکشی اختیار نہیں کرتے بلکہ اس بلوغت میں لانا چاہتا ہے۔ وہ علم بالحواس Perceptual کی اطاعت کرتے ہیں۔ اس کی مزید وضاحت اس سے اگلی آیت نے کردی جہاں کہا کہ ویفعلون مایؤ مرون (۱۲/۵۰) ''انہیں جو کچھ تکم دیا جاتا ہے وہ اسے کرتے ہیں''۔ مجھی شکل (Form) کی بجائے معنویت (مقصود ومفہوم) کی اس کئے قرآن کریم میں جہاں جہاں اس مادہ (سے۔د) کی اہمیت کونمایاں کرتا ہے۔لیکن وہ شکل (Form) کو بالکل ترک مختلف شکلیں آئیں وہاں اس حقیقت کوسامنے رکھنا حیاہے کہ بیہ لفظ حقیقی معنوں میں استعال ہوا ہے یا مجازی ( فرماں پذیری کے )معنوں میں۔

جب ذہنِ انسانی اپنے عبد طفولیت میں تھا تو وہ (بیچے کی طرح) ہے تو اس کے لئے ہاتھ' یاؤں' سر' آئکھ کی حرکات ناگزیر ہوتی محسوس اشیاء ہی کوسمجھتا تھا اور اپنے خیالات کا اظہار بھی ( بیشتر ) ہیں۔وہ ان محسوس اشارات کے بغیرا بے خیالات اور جذبات کا محسوں طور پر کرتا تھا۔ آج کل کی علمی اصطلاح میں یوں کہتے کہ اظہار کر ہی نہیں سکتا۔ (وہ اسی طرح مجرد حقائق Abstract) اس کاعلم (Sense-Perceptions)" حواس" کے دائرہ کے دائرہ کا کربھی محسوس مثالوں سے سمجھا تا ہے )۔ بیوجہ ہے کہ میں محدود تھا۔ وہ ہنوز تصورات (Concepts) کے ذریعے حصول علم یااظہار خیالات کی منزل تک نہیں پہنچا تھا۔ یہ وجہ تھی کہ باوجو دُ بعض مقامات میں اسے باقی بھی رکھا ہے۔صلوۃ (نماز) اس کا اس زمانے کا ندہب (نہب اور دین کے فرق کے لئے (ذھے۔ ) اور (دے ی۔ن) کے عنوانات دیکھئے)۔ محسوسات کے (سورۃ نساء میں جہاں جنگ کی حالت میں صلوۃ کی ادائیگی کا دائرے میں گھرا ہوا تھا۔ لینی وہ (Formalism) کی منزل میں تھا۔اس نے''خدا'' کے لئے محسوس پیکرتراش رکھے تھے۔ یوجا پاٹ کے طریق اور دیگر مذہبی رسوم و تقاریب میں بھی سارا سے کر چکییں' تو وہ پیچھے ہو جائیں اور دوسرا گروہ نماز میں کھڑا ہو زورشکل (Form) یر دیا جاتا تھا۔ بلکہ (Form) ہی کومقصود جائے۔ ظاہر ہے کہ یہاں''سجدہ'' سے مرادنماز کا وہ سجدہ ہے بالذات سمجهاجا تاتهابه

قرآن کریم نے اپنی تعلیم میں انسان کو بالغ تصور کیا 📉 زمانه نزول قرآن میں' نبی اکرمٌ اور جماعت مومنین میں رائج

(Knowledge کے ساتھ تصوراتی علم (Conceptual (Knowledge پر بھی زور دیتا ہے۔اور دین کے معاملہ میں نہیں کرتا۔اس کا تھوڑا سا حصہ ضرور باقی رکھتا ہے۔ یہاس کئے که (جبیبا که ہمارا مشامدہ ہے) انسان کوتصورات (Ideas) ک تعبیر کے لئے (Form) کے بغیر نہ حیارہ ہوتا ہے' نہسکین۔ اس کے ساتھ ہی ایک بات اور بھی غور طلب ہے۔ بڑے سے بڑا تصوراتی مفکر (Idealist) بھی جب بات کرتا قرآن کریم نے (Form) سے اس قدر بلند ہو جانے کے میں قیام ورکوع و بجود کی طبعی حرکات اسی حقیقت کی مظہر ہیں۔مثلاً ذکرآیا ہے وہاں کہا ہے) کہ ایک گروہ رسول الله کی اقتداء میں كمر ابوجائ\_فاذا سجدوا (۴/۱۰۲). "پيرجب وه سجده جس میں انسان سے مچے اپنا سرخدا کے سامنے جھکا تاہے' اور پیشکل

تقی ۔ قرآن کریم میں 'صلوٰۃ اور جج ہی وہ'' تقاریب' ہیں جن میں محسوس ارکان (Form) کی تھوڑی سی شکل باقی رکھی گئی ہے۔ یہ دونوں چیزیں (صلوٰۃ اور جج ) اجتماع عمل ہیں اور اجتماعی عمل کے لئے ویسے بھی ضروری ہوتا ہے کہ ان کی محسوس شکل میں کیے جہتی اور ہم شکل ہو ۔ اجتماع عمل میں اگر ہر فردا پنے اپنے طور پر جس طرح جی چاہئے حرکات وسکنات کرے تو اس سے جس پر جس طرح جی چاہئے حرکات وسکنات کرے تو اس سے جس قدر انتشار بیدا ہوتا ہے اس کی وضاحت کی ضرورت نہیں ۔ ان امور کی مزید تفصیل صلوٰۃ کے عنوان (باب ص ۔ ل ۔ و) میں ملے امور کی مزید تفصیل صلوٰۃ کے عنوان (باب ص ۔ ل ۔ و) میں ملے گی۔

لیکن یہ بھی ظاہر ہے کہ انسان کا اس طرح خدا کے سامنے سر جھکادینا 'اس کے اس جذبہ اور ارادہ کامحسوس مظاہرہ ہو گا کہ وہ قوانین خداوندی کے سامنے سر سلیم خم کرتا ہے۔ لیعنی وہ خدا کی کامل اطاعت کا عہد کرتا ہے۔ اگر اس کامحسوس مجدہ اس خدا کی کامل اطاعت کا عہد کرتا ہے۔ اگر اس کامحسوس مجدہ اس کے اس پر خلوص جذبہ کا بیساختہ مظہر نہیں اور محض (Form) ہی ہے جس کے لئے قرآن کریم نے واضح طور پر کہہ دیا کہ لیسس ہے جس کے لئے قرآن کریم نے واضح طور پر کہہ دیا کہ لیسس البسر ان تبول و اوجو ھے کم قبل السمشر ق والمعرب و لئکن البر ..... (۱۵ کے ایک البر کے مذہ کرتے ہویا مغرب کی مذہبیں کہتم اپنے منہ مشرق کی طرف کرتے ہویا مغرب کی طرف ۔ بلکہ نیکی اور کشاد کی راہ اس کی ہے جو خدا 'آخرت' ملائکۂ کتب اور انبیاء پر ایمان رکھتا ہے۔ اور مال و دولت کو اس کی مجت کے باوجود قرابتداروں 'قیموں' مساکین' ابن السبیل اور مختاجوں اور محکوموں کو دیتا ہے .....' یعنی صلوٰق در حقیقت انسان کے جذبہ فرماں پذیری اور اطاعت کی محسوس مظہر ہے۔ اگر انسان خدا

کی اطاعت تو نہ کرے اور صرف اس محسوں شکل کو مقصود بالذات سمجھ لے تو خدا کی میزان میں اس کا کوئی وزن نہیں۔ بلکہ اس کے برعکس قر آن کریم کہتا ہے کہ فدویدل لسلہ صدلیدن المذین هم عن صدلاتهم ساهون الذین هم یراء ون و یہ منعون المماعون (۷۰۵/۱۰)۔"ان نمازیوں کے لئے تباہی ہے جواپی نماز کی حقیقت کونظر انداز کردیتے ہیں اور نماز کے ظاہرہ ارکان کو لوگوں کے دکھاوے کے لئے ادا کرتے ہیں (اور سمجھ لیتے ہیں کہ صلاق ہی کافریضہ ادا ہوگیا۔ عملاً ان کی حالت سے ہوتی ہے کہ) رزق کے ان سرچشموں کو جنہیں ہے پانی کی طرح ہرایک تک پنچنا چاہئے (بندلگاکر) روک رکھتے ہیں '۔ اس سے ظاہر ہے کہ قرآن کریم کی روسے مجدہ سے کیا مفہوم ہے۔

المسجد ـ بیشانی کو کہتے ہیں جوز مین پر کھی جاتی ہے اور المسسجد ـ بیشانی کو کہتے ہیں جوز مین پر کھی جاتی ۔ یہ اسم ظرف ہے جس کے معنی سجدہ کرنے کی جگہ اور سجدہ کرنے کا وقت دونوں ہو سکتے ہیں ۔ سورۃ کہف میں ہے کہ لوگوں نے ان نوجوانوں کے غار کے مقام پر مسجد بنا دی (۱۸/۲۱) ۔ لیخی وہ مجاہدین تھے۔لیکن بعد میں لوگوں کی نگا ہوں سے یہ تصور تو اوجھل ہوگیا اور (جیسا کہ اکثر ہوتا ہے) ان کی یادگار میں ایک خانقاہ یا مقبرہ تعمیر کر دیا جو سجدہ گاہ انام بن گیا۔ سورہ بنی اسرائیل میں یہودیوں کے بیکل کو مسجد کہہ کر پکارا گیا ہے (ک/کا)۔سورۃ کی بنیاد تقویل پر رکھی گئی تھی (۱۹/۹)۔ اور اس کا بھی ذکر ہے جس کی بنیاد تقویل پر رکھی گئی تھی (۱۹/۹)۔ اور اس کا بھی جس کا مقصد مسلمانوں میں فرقہ پیدا کرنا تھا اور جے قر آن کریم نے کفر

سے تعبیر کیا ہے اور خدا اور رسول کے خلاف جنگ کرنے والوں

کے لئے پناہ گاہ کہہ کر پکارا ہے (۹/۱۰۷) ۔ قرآن کریم نے فرقہ
بندی کوشرک قرار دیا ہے (۳۰/۳۱) اور واضح طور پر کہہ دیا ہے کہ
مشرکین کواس کاحق حاصل نہیں کہ وہ ''اللہ کی مسجدوں'' کوآباد
کریں ۔ اس نے اعلان کر دیا کہ ان المستجد لله فلا
تدعوا مع اللہ احدا (۲/۱۸) ''مسجدیں صرف اللہ کے
لئے ہیں ۔ سواللہ کے ساتھ کسی اور کو نہ پکارو' ۔ فرقہ بندی شرک
اس لئے ہے کہ اس میں خالص خدا کی اطاعت نہیں ہوتی ۔
فالص قوانین خداوندی کی اطاعت کرنے سے امت میں
اختلاف اور تفرقہ پیدا ہوہی نہیں سکتا کیونکہ قرآن کریم نے اپنے
منجانب اللہ ہونے کی دلیل ہے دی ہے کہ اس میں کوئی اختلافی
بات نہیں ۔

جس طرح سجدہ سے مرادصرف سرکوز مین پر کھانہیں بلکہ اس سے مفہوم قوانین خداوندی کے سامنے سر جھکا دینا بھی ہے اسی طرح مسجد سے مراد بھی بالخصوص وہ عمارت نہیں جس میں نماز اداکی جاتی ہے۔ اس سے مراد وہ مقام ہے جو اس نظام کا مرکز ہوجس کی رو سے قوانین خداوندی کی اطاعت کی یا کرائی جائے۔ کعبے کو جومسجد الحرام کہا گیا ہے (۲/۲۸) تو اس جہت سے نہیں کہ وہ الی عمارت ہے جس میں سجدہ کیا جا تا ہے بلکہ اس لئے کہ وہ خدا کے نظام تو حید کا مرکز ہے۔ وہ اس امت کا مرکز محسوس ہے جس کی خصوصیت مسلمة لک (۲/۱۲۸) بتائی محسوس ہے جس کی خصوصیت مسلمة لک (۲/۱۲۸) بتائی محسوس ہے جس کی خصوصیت مسلمة لک (۲/۱۲۸) بتائی خداوندی کے سامنے جسکی والی۔ چونکہ نبی اگرم کی مکہ سے مدینہ کی طرف ہجرت کے بعد مدینہ کو حکومت خداوندی کا مرکز قرار یانا تھا اس لئے قرآن کریم میں (شب خداوندی کا مرکز قرار یانا تھا اس لئے قرآن کریم میں (شب

ہجرت کے تذکرہ کے سلسلہ میں) مدینہ کو مسجد اقصلی (دورکی مسجد) کہہ کر پکارا گیا ہے۔ سبسخن الذی اسری بعبدہ لیلا من المسجد الحورام الی المسجد الاقصا المذی برکنا حوله لنریه من اینتنا (۱/۱)'وہ ذات نقائص سے بہت دور ہے جوا پنے بندے کوایک رات' مسجد الحرام (مکہ) سے اس مسجد کی طرف لے گیا جو (مکہ سے) بہت دور تھی۔ جس کے ماحول کو ہم نے باہرکت بنایا تھا۔ تاکہ ہم اسے اپی آیات (نشانیاں) دکھا کیں' ۔ اس کے بعد حضرت موسیٰ اپنی آیات (نشانیاں) دکھا کیں' ۔ اس کے بعد حضرت موسیٰ کو فرعون کی طرف سے جانے کا تھم دیا گیا ہے وہاں بھی یہی کہا گیا ہے کہ لندریک من اینتنا الکبری (۲۰/۲۲) گیا ہے کہ لندریک من اینتنا الکبری (۲۰/۲۲) آوینش حضرت موسیٰ و فرعون میں حضرت موسیٰ کی کامیابی آوینش حضرت موسیٰ و فرعون میں حضرت موسیٰ کی کامیابی میں دینہ کو بننا تھا۔ یعنی جماعت مونین کا باطل کی قو توں پر غلبداور مدینہ کو بننا تھا۔ یعنی جماعت مونین کا باطل کی قو توں پر غلبداور کامرانی۔

اس سے بید حقیقت بھی ہمارے سامنے آ جاتی ہے کہ مسجد کی عمارت بھی صرف نماز پڑھنے کے کام کے لئے مخصوص نہیں۔ اس میں اسلامی مملکت کے مختلف امور سرانجام دیئے جا سکتے ہیں۔ اصل یہ ہے کہ قر آن کریم کی روسے''عبادت' اور عام دنیاوی امور میں فرق ہی نہیں کیا جا سکتا۔عبادت کے معنی اطاعت کے ہیں (دیکھئے عنوان ع۔ب۔د) اور دنیا کا کوئی کام جو قوانین خداوندی کے مطابق کیا جائے عبادت ہو جاتا ہے۔ اجتماع صلوۃ بھی چونکہ قانون خداوندی کی اطاعت ہے اس لئے وہ بھی عبادت ہے۔ اس لئے وہ بھی عبادت ہے۔ اس لئے کے لئے کسی ایسے الگ مکان کی

ضرورت نہیں جس میں اور کچھ نہ کیا جا سکے۔

سورة اعراف میں ہے پابسنسی آدم خذوا زینتکم عند کل مسجد (۱۳/۵)اس میں "میر" (ظرف) کو مصدری معنوں میں استعال کیا گیا ہے (لسان العرب ہے اس کی تائید ہوتی ہے۔) لیعنی اطاعت کرنا۔ اس آیت میں ایک عظیم حقیقت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ عیسائیت (اوراسی قتم کے دیگر مذاہب) میں رہبانیت کواطاعت وعیادت کامنتهٰی قرار دیا گیا تھا۔ یعنی ترک دنیا۔ ترک لذت۔ ترک زیبائش و آرائش۔قر آن کریم نے اس غلط تصور کا بطلان کیااور کہا کہ دنیاوی زیبائش وآ رائش خدا کی اطاعت کے راستے میں جائل نہیں ہوتی اس لئے اسے ترک کرنا' اطاعت نہیں۔ان چزوں سے ضروری متمتع ہونا جاہئے۔صرف ان حدود کا خیال رکھنا جاہئے جوخدانے مقرر کر دی ہیں۔اس آیت کے اگلے جھے' اوراس سے ملحقہ آیت نے اس مفہوم کی وضاحت کر دی ہے۔ آيت كاباقي حصريي بي و كلو او اشربوا ولا تسرفوا. ان الله لا يحب المسرفين (١٦/١) ـ "تم کھاؤ بیو۔ لیکن حدسے تجاوز نہ کرو۔خدا حدسے تجاوز کرنے والوں کو پیندنہیں کرتا۔''اس سے اگلی آیت میں ہے قبل مین حرم زينة الله التي اخرج لعباده والطيبات من الرزق .... (٤/٣٢) ــ ان سے كهوكم الله كي زينت كي المجرمون بسيمهم (٥٥/٨١) مجرم اين علامات سے چزوں کو جنہیں اس نے اپنے بندوں کے لئے پیدا کیا ہے۔اور رزق طیب کوئس نے حرام قرار دیا ہے ''؟ دوآ بیتی پہلے ہے قل ہے۔ اطاعت خداوندی سے قلبی سکون کی کیفیت مینائے رخ امر رہے بالقسط واقیموا و جو هکم عند کل سے جھک کر باہر آ جاتی ہے۔ مسجد و ادعو مخلصين له الدين ..... (٧/١٩)

''ان سے کہدو کہ الله نے تنہیں اعتدال برر بنے کا حکم دیا ہے اور تم اطاعت گزاری میں اپنی تمام تو جہات کوتوازن کے ساتھ (اس کی طرف) مرکوز رکھو۔ اور اطاعت کو خالص اس کے لئے مختص كرتے ہوئے اسے يكارؤ'۔ان مقامات سے ظاہر ہے كه قرآن کریم کااس ماب میں سیجے مقصود کیا ہے۔

سورة الفتح میں محمد رسول الله الله والذين معه كے متعلق ہے تہ اهم رکعا سجدا (۴۸/۲۹)۔"توانہیں رکوع کرتے ہوئے۔ سحدے کرتے ہوئے دکھے گا''۔ یہال رکوع اور بجود کے حقیقی معنی لئے جائیں تو مطلب اجتماع صلوۃ کے رکوع و بچود ہو نگے اور اگر محازی معنی لئے جائیں تو' ذمہ دار بول کے بوجھ سے جھکے ہوئے اور اطاعت شعاری میں سرتسلیم خم کئے مونك ـ اس ك بعد ب سيماهم في وجوههم من اثر السجود (۴۸/۲۹)۔اس کے عام معنی ہیں''ان کی نشانیاں ان کے چیروں پرسجدوں کے اثرات سے ظاہر ہیں'۔ مطلب یہ ہے کہ قوانین خداوندی کی کامل اطاعت سے ان کے قلب میں جواطمینان وسکون کی کیفیت پیدا ہوتی ہے اس کے اثرات ان کے چروں سے نمایاں ہیں۔ پینفسیات کا مسلہ ہے کہ انسان کی داخلی کیفیات و جذبات کا اثر 'اس کے چیرے سے نمایاں ہوجا تاہے۔قرآن کریم میں ہے یہ عصر ف پیچانے جائیں گے۔اس میں اسی نفساتی کیفیت کی طرف اشارہ

## مج کی اہمیت

ذیل میں ہم برویز علیہ الرحمته کی وہ تقریر شائع کررہے ہیں جوا ۱۹۵ء میں جج کے موقع پرریڈیو یا کستان کراچی سے نشر ہوئی۔ (ریڈیو پاکتان کی اجازت اورشکریہ کے ساتھ ) طلوع اسلام۔

بڑے پُر آشوب دریا اور ان کی حدود فراموش طغیانیاں' مہیب مقام پر سے اس دور تہذیب وتدن کا انسان بھی ٹھیک اسی مقام پر جنگل اور ان میں بسنے والے خوفناک درندے آسان پر کڑئی ہے جہاں ابتدائی دور وحشت و بربریت کا انسان تھا۔ بس اتنے ہوئی بجلیاں اور گرجتے ہوئے بادل۔اس ہیبت انگیز ماحول اور فرق کے ساتھ کہاس وقت اسے صرف ایک دوسرے پر پتھر پھینکنا لرزه انگیز حالات میں گھرا ہوا انسان نہتا اور تنہا! انہی خطرات کے بچوم نے اس کے جذبہ معاشرت (Herd Instinct) ہے۔ قومیت برستی کی اس لعنت سے صرف یہی نہیں ہوا کہ دنیا کو بیدار کیا اوراس نے الگ الگ رہنے کے بجائے خاندانوں میں کہیں امن وسکون باقی نہیں رہا۔اس نے انسانیت کے بنیا دی میں مل جل کررینے کا طریقہ اختیار کیا۔انسانی معاشرتی زندگی کی ر بہا شکل تھی۔اس سے ذرا آ گے بڑھے تو خاندانوں نے قبائل کی صورت اختیار کرلی۔اس اجتماعی زندگی ہے اس نے فطرت کی قوتوں کورفتہ رفتہ مسخر کرنا شروع کر دیالیکن خود انسانوں کے مشتر کہ مفاد کے نکراؤ سے خاندانوں اور قبیلوں میں باہمی مخالفتیں شروع ہوگئیں اوراس طرح خارجی خطرات کی جگہ داخلی عداوت نے لے لی۔ یہی قبائل پھیل کر قومیں بن گئے۔اس وقت تک دنیا قوموں میں بٹی چلی آ رہی ہےاور مختلف قوموں کی باہمی عداوت

انسان کی ابتدائی زندگی برغور کیجئے۔ زمین بر بڑے اور رقابت کا جو عالم ہے وہ کسی کی نگاہوں سے پوشیدہ نہیں۔اس آتا تھا اور آج بیرت قی کرتے کرتے ایٹم بم پھینکنا بھی سکھ گیا تصورات تک بدل دیئے ہیں ڈاکٹر بکسلے کے الفاظ میں: تومیت برسی اخلاقی تاہی کا موجب ہے کیونکہ بیہ عالمگیریت کے تصور کے منافی اور خدائے واحد کے انکار برمبنی ہے اور انسان کی پیہ حیثیت انسان کی کچھ قبت نہیں سمجھتی دوسری طرف یہ باہمی تفرقہ انگیزی کا موجب ہے انانیت اور تکبر پیدا کرتی ہے باہمی نفرت بڑھاتی ہے اور جنگ کو نہ صرف ضروری قرار دیتی ہے بلکہ مقدس ٹھہراتی ہے۔

اہل مغرب پر بہ حقیقت پہلی جنگ کے بعد ہی بے نقاب ہوگئی تھی کہ ان کی تاہیوں اور بربادیوں کی بنیادی وجہ ان کی قومیت برستی باشندوں سے بھی بمشکل واقف ہوسکتے تھے۔اور یہ چیز کسی کے ہے۔لیکن چونکہ انسانی عقل ابھی تک قومیتوں کے دائرے سے آگے بڑھ نہیں سکی اس لئے انہوں نے اس کا علاج جمعیت الاقوام لینی لیگ آف نیشنز کی تشکیل میں سوچا کیکن زبان نے پیاعلان کیا کہ کان المناس امة واحدة بادر کھو علامہ اقبال کے الفاظ میں کفن چوروں کی جماعت جس بری متمام نوع انسان ایک برادری ہے اس لئے نسل اور وطن کی طرح ناکام رہی واقعات اس پر شاہد ہیں' اسکے متعلق (Reves) این کتاب Anatomy of Peace لکھتاہے کہ:

> لگ آف نیشنز کی ناکامی کی وجہ بہتھی کہ وہ بین الاقواميت كےغلط تصورير قائم كى گئى تھى اوراس كاخيال تھا کہ دنیا کی مختلف قوموں کے نمائندوں کو بیجا کر کے باہمی بحث وتمحیص سے دنیا کا امن قائم رکھا جا سکتا

دوسری جنگ عظیم کے بعداقوام مغرب نے پھراینے ناکام تج بہکو د ہرایا ہے اور سمجھ لیا ہے کہ لیگ آف نیشنز کا نام U.N.O رکھ دیے سے ناکامی کا میانی میں بدل جائے گی۔ U.N.O کامیاب ہوتی ہے یا ناکام'ا سکا فیصلہ وفت کر دے گا۔ یہ ہے انسانی معاشرہ کی وہ شکل جسے انسانی عقل آج تک تجویز کرسکی

سامنے لائیے جب سامان رسل و رسائل اور ذرائع مواصلات نمائندے اپنے میں سے ایک منتخب کردہ امیر کی قیادت میں مرکز

اس قدر محدود تھے کہ ایک بستی کے رہنے والے دوس کی بستی کے حیط تصور میں بھی نہیں آ سکتی تھی کہ مختلف قوموں کے افراد میں کوئی شے قدرمشترک بھی ہوسکتی ہے۔عین اس زمانہ میں وحی کی بنیادوں پر انسانوں کی تقسیم تمہاری خود ساختہ اور حقیقت کے خلاف ب- خلقكم من نفس واحدة -الله نتمام انسانوں کونفس واحدہ سے پیدا کیا ہے۔اس کے بعدا سنے کہا کہ جب تمام انسان ایک ہی برادری کے افراد ہیں تو ان کے معاشرے کی بنیادیں بھی ایک ہی آئین پراستوار ہونی جاہئیں۔ لینی دور حاضرہ کی اصطلاح میں بوں کہتے کہ ار One Mankind and one world Govt. کے بعدان سے کہا کہ اس حقیقت کے پیش نظر تمام دنیا کے انسانوں کے دو حصے ہو جائیں گے ایک وہ جواس آئیڈیالوجی کو ا پنا ضابطہ حیات بنالیں انہیں ماننے والوں کی جماعت یا امت مسلمہ کہا جائے گا۔ دوسرے وہ جو اس روش زندگی سے انکار کریں اور انسانوں کی قومی گروہ بندیوں کو قائم رکھتے ہوئے انہیں ایک دوسرے سے ٹکراتے رہیں۔انہیں غیرمسلم کہا جائے ہے۔لین انسانی عقل سے ماوراءایک اور ذریعہ علم بھی ہے جسے گا۔امت مسلمہ کے سالانہ اجتماع کا نام حج ہے۔اس سے مفہوم وحی کہا جاتا ہے۔اب دیکھئے کہ وحی نے اس مسلہ کاحل کیا بتایا ۔ یہ ہے کہ تمام دنیا کے انسان جواس نصب العین پر ایمان رکھتے ہوں کہ تمام دنیا میں اس آئین کے مطابق حکومت ہونی جاہئے آج سے قریب بندرہ سوسال پہلے کی دنیا کا تصور جووجی نے مرتب کیا ہے'اپنے ملکوں سے نمائند سے چنین' بیہ

وحدت انسانیت لیخی کعبیۃ الله کی طرف روانہ ہوں عرفات کے میدان میں ان کا باہمی تعارف ہو پھر بیسب نمائندگان ملت اینے میں سے ایک صدر کا انتخاب کریں اور تمام دنیا کے حالات کوسامنے رکھ کر باہمی مشاورت سے ایبا پروگرام مرتب کریں جسے آئندہ سال کے لئے بطور مشتر کہ اصول اختیار کیا جائے۔ ان کا منتخب کردہ صدر اپنے خطبۂ حج میں اس پروگرام کا اعلان کر دے جو دنیا کے گوشہ گوشہ تک پہنچ جائے۔اس کے بعد بیتمام نمائندگان اس پروگرام کی جزئیات برغور کریں اور بیسوچیس که مختلف مما لک بران کا کیا اثریڑے گا۔ان مذاکرات کے بعد بہ نمائندے اینے اپنے ملکوں کو واپس آ جائیں اور اس طے شدہ پروگرام کی روشی میں اینے اپنے ہاں کانظم ونسق چلائیں۔ یہ ہے و عملی طریقہ جو قرآن کریم نے تمام دنیا کے انسانوں کوایک امت بنانے اوران کے معاشرتی مسائل کاحل تجویز کرنے کے لئے بنایا ہے۔قرآن نے حج کے اس مقصد کونہایت مخضر الفاظ میں بیان کر دیا ہے آپ ان مخضر الفاظ برغور کیجئے اور پھر سوچئے کہ سی اجتاع کی غایت اس سے بلند' اور کوئی انداز بیان اس سے بلغ ہوسکتا ہے؟ ایک جگہ ارشا دہے کہ فج کا اجتماع ایبا ہے جس کے فائدے الجرکرسامنے آجاتے ہیں۔ لیشہدو اسنافع لهم اوراس كى غرض وغائت كيا ہے؟ قياما للناس ليعنى اس اجتماع سے مقصود میہ ہے کہ انسانیت اپنے یاؤں پرآپ کھڑی ہو جائے۔غور کیجئے! کیا دنیا میں کسی کانفرنس کسی اسمبلی کسی یارلیمان کسی اجتماع کا مقصداس سے بلند بھی ہوسکتا ہے کہ وہ اجماع دنیا میں شرف انسانیت کے قیام اور انسانی معاشرہ میں توازن قائمُ رکھنے کا ذریعہ ہو۔کسی خاص قوم' خاص ملک' خاص

ملت کے قیام کا باعث نہیں بلکہ تمام نوع انسان کے قیام کا موجب ہے جے کے اجتماع کا مقصد لینی قیاما للناس موجب ہے جے کے اجتماع کا مقصد لینی قیاما للناس آج دنیا چاروں طرف سے تھک تھکا کراس نقط تک تو آئیجی ہے کہ دنیا سے قومیتوں کی تفریق کو مٹا کراس کی جگہ ایک عالمگیر برادری کا قیام نہایت ضروری ہے۔ چنانچہ ڈاکٹر Gauld اپنی کتاب سے چیز بالکل فطری نظر آتی ہے کہ تمام نوع انسانی کا ایک منظم برادری قائم کردی جائے۔

اورساری دنیا میں ایک حکومت کا خیال بھی روز بروز بھیلتا جارہا ہے۔ چنانچہ H.G.Wells نے 1942ء میں سائنس کانفرنس میں کہاتھا کہ:

بُعدِ مكانی جو دنیا کی الگ الگ حکومتوں کے لئے وجہ جواز تھااب ختم ہو چکا ہے اب ان حکومتوں کی حدود ایک دوسرے پر بچھ چک ہیں۔ تمام نوع انسانی اب ایک ملت بن چکی ہے۔ 1900ء میں بینا ممکن تھا کہ تمام دنیا کے معاملات کو ایک نظام امن کی شکل میں مضبط کیا جا سکتا۔ اُس وقت ایک حکومت صرف ایک خاص رقبے میں ہی نظم ونسق قائم مرکھ سکتی تھی عالمگیر نظام قائم نہیں کر علی تھی۔ اب بُعدِ مکانی کے ناپید ہو جانے سے ایک علی تھی اللہ موجودہ جنگ اور اس کے بعد کے لواز مات کے پیش نظر اسکی ضرورت بھی اشد ہو چکی ہے۔

لیمیٰ تمام دنیامیں ایک حکومت قائم کرنے کی ضرورت کا احساس تو پیدا ہور ہاہے کیکن ان کی سمجھ میں بیہ بات نہیں آتی کہ اس خیال کو

عمل میں کس طرح لایا جائے! اس کاحل بھی وہی ہے جوقر آن
نے بتایا ہے۔ یعنی ساری دنیا کے لئے اصولی طور پر آئین بھی
ایک ہے۔ اور پی ظاہر ہے کہ اس قتم کا آئین وہی ہوسکتا ہے جو
مختلف اقوام کی مصلحت کوشیوں اور مفاد پرستیوں کے بجائے تمام
نوع انسانی کی مشتر کہ نشو ونما کے اصول پر قائم ہو۔ اس کا نام
قرآن کی اصطلاح میں نظام ربوبیت ہے جس دن دنیا کی سمجھ
میں یہ بات آگئی اسی دن ایک عالمگیر حکومت کا خیال عملی شکل
اختیار کر لے گا۔ جج کا اجتماع اسی نظام کی طرف دعوت کا پیغام

یہ ہے ج کا قرآنی مفہوم۔ آج عالم اسلام چاروں طرف سے مشکلات میں گھرا ہوا ہے۔ غیرمسلم قومیں ان کے خلاف متحدہ محاذ قائم کئے ہوئے ہیں۔ مختلف ممالک کے مسلمان مختلف مقامات پر کانفرنسیں منعقد کرتے ہیں کہ انسانی لغتوں کا متحدہ طور پر مقابلہ کیا جائے۔ تمام اسلامی ممالک میں اخوت اور روابط کی تح یکیں چلائی جارہی ہیں یہ سب چھ ہورہا ہے لیکن کسی کی نگاہ اس طرف نہیں اٹھتی کہ جوطریق ربط ونظم ہمارے خدانے ہمارے لئے تجویز کیا تھا اسے ہم ایک بے کیف رسم بنائے ہوئے ہیں اور اسے دوبارہ زندہ کرنے کی کوئی فکر نہیں کرتے۔ اگر کہیں ہمارے اس اجماع میں صحیح زندگی کی حرارت پیدا ہوجاتی تو اس وقت عرفات کے میدان میں جو اجتماع ہورہا ہے ساری دنیا کی ملیانوں کا مقام ہی یہی تجویز کیا تھا جب اس نے کہا تھا کہ مسلمانوں کا مقام ہی یہی تجویز کیا تھا جب اس نے کہا تھا کہ مسلمانوں کا مقام ہی یہی تجویز کیا تھا جب اس نے کہا تھا کہ وکھ دا اس کے کہا تھا کہ مسلمانوں کا مقام ہی یہی تجویز کیا تھا جب اس نے کہا تھا کہ وک ذالک جعلنکم امہ وسطا لمتکونوا شہداء

على المناس - م نيتهين ايك بين الاقوامي مركزي امت بنایا ہے اور تمہارا فریضهٔ حیات یہ ہے کہتم تمام اقوام عالم کے اعمال کی نگرانی کرویتمهارا کام پیهے که تـــــامــــرون باالمعروف وتنهون عن المنكر -تمام نوع انساني کوحق وانصاف کے راستہ پر چلاؤ' اورانہیں ظلم وسرکشی کی راہوں سے روکو۔ ظاہر ہے کہ کسی قوم کو اس قتم کی پوزیشن اسی صورت میں حاصل ہوسکتی ہے جب اس کے پاس اتی قوت ہوکہ وہ اپنے فيصلول كوتمام اقوام عالم سے منواسك اس قتم كى قوت مركزيت کے بغیر نامکن ہے۔آج دنیا میں مسلمانوں کی تعداد ایک ارب ہے بھی زیادہ ہے جغرافیائی حیثیت سے دیکھئے تو انہیں ایک ایسی مرکزی یوزیش حاصل ہے جو دنیا کی کسی اور قوم کومیسر نہیں۔ انڈونیشاء سے لے کر مراکش تک ایک ٹھاٹھیں مارتا ہوا سمندر ہے جوسلسل یہاں سے وہاں تک پھیلا ہوا ہے۔اسباب اتحاد و ریگانگت کود کیھئے تو ان سب کا سرچشمہ فکراور محرک عمل ایک ہے۔ لیکن حالات کی الیی قابل رشک سازگاری کے باوجود ہماری حالت بیہ ہے کہ اقوام عالم کی امامت وقیادت تو ایک طرف ان کی ہمسری اور برابری بھی نصیب نہیں۔اس کی وجہ صرف بیہ ہے کہ ہماری مرکزیت گم ہو چکی ہے اگر بیمرکزیت زندہ ہوجائے تو ہماری بے بناہ تو توں کا کوئی مقابلہ ہی نہیں۔ بہمرکزیت کعبہ کے ساتھ وابستہ ہے اور اس کی دوبارہ زندگی اسی صورت میں ممکن ہے کہ ہمارا حج کا اجتماع قرآنی خطوط پرمتشکل ہوجائے۔ ایک ہوں مسلم حرم کی یاسبانی کے لئے نیل کے ساحل سے لے کر تا بخاک کاشغر

0-0-0-0-0

## بيمان وفا

اب میں ہوں اور ماتم یک شہرِ آرزو توڑا جو تو نے آئینہ تمثال دار تھا

اے ہم سفرو! بیہ کیا ہوا۔ کس بدخواہ کی نظر لگ گئی۔ ہم یہ وہ گزرگئی جولکھ نہیں سکتے۔ وہ بیتی جو کہنہیں سکتے۔ وہ ہوا جو مہر وکرم ختم ہوا۔ سورچ نہیں سکتے۔

وہ جو بحرالفت تھا نہ رہا۔ وہ جو سایئر شفقت تھا ڈھل آرہی ہے۔ ہوش کے کانوں سے صدائے دوست سن فرمایا: '' ہے شک میں اب جراغ سحری ہوں کیکن اس میں گیا۔ وہ جو دریائے مروت تھا خشک ہوا۔ وہ جو امیدوں کا شاہزادہ تھا چل دیا۔

زخم دل پر محبت کی مرهم کون رکھے گا۔ اب کس کا روئے متبسم کے بعد تاریکی نہیں'اجالا ہوگا۔'(پرویزٌ) تمہاری نااُمیدی کوآس میں بدلے گا۔ اب دکھوں میں سہارا الله اکبر۔ انسانیت کے روثن مستقبل براس قدرسچا اعتاد اوراییا کون دے گا۔کون دل شکستگی میں ہمیں گلے لگائے گا اور کس کی سمحکم یفین صرف پر تیز صاحب کے ہاں ہی مل سکتا ہے۔ شگفتگی مزاج کلیهٔ افلاس کومنورکرے گی۔

اے حلقۂ یاراں! رزم حق و باطل میں اب پُشتیان سکتا ہے جومجت سےلبریز ہو۔ کون بنے گا۔ اب طلوع فجر کی اذان کون دے گا۔ اندھیرے پیصدا کیسی انسان آفریں۔ انسان پرور اور انسان کس طرح چھٹیں گے۔اب آخری فتح ونصرت کی بشارتیں کون ۔ دوست ہے۔اسےسُن کرکس کا دل زندہ رہنے کو نہ جا ہے گا۔ د ہاکرےگا۔

جهانِ شوق تھا اُجڑ گیا۔ بزم آرزوتمام ہوئی۔فسائہ

مگرنہیں۔اے دل الم نصیب تھہر۔سُن پیر کیا آ واز گھبرانے کی کوئی بات نہیں ۔فطرت کا قانون ہے کہ ہر غم زیست کے دکھیارو!مثفق مسیانفس چلا گیا۔اب سحر کے بعد صبح کی نمود ہوتی ہے۔اس لیے میرے بجھنے

امیدوں کی پہنور بھری قوس قزح صرف وہی دل بُن

شروع فروری کی ایک تشھری ہوئی صبح تھی۔محترم

بڑھتی ہوئی اذبیت سے زچ اور نقاہت سے نڈھال تھے۔علالت نے تشویشناک صورت اختیار کرلی تھی۔ میں حاضر خدمت تھا۔ وہ آ ہستہ آ ہستہ وصیت کے انداز میں باتیں کہہ رہے تھے میرا دل سخت بوجھل اورطبیعت اُ داس تھی۔ان کی ایک ایک بات پر یوں محسوس ہوتا' جگرکٹ رہاہے۔

السے میں اُنہیں کچھ یادآ یا۔ ہمیشہ سے جب سے میں نے حاضری دینا شروع کی تھی یہ دستور رہا کہ آئندہ ماہ شائع ہونے والاطلوع اسلام یا اس کا مسودہ ہمیشہ مجھے بڑھواتے اور مشورہ لیتے۔ میں اس طریق کے لئے بے حدممنون رہتا تھا اور اسےاینے پراُن کا احسان اور شفقت سمجھتا۔

کیکن علالت کے دوران بہ دستورٹوٹ گیا تھا۔بس یاد سبخو دروثن ہوجا کیں گی۔'' آیا' تو اک دم بات کرتے کرتے رک گئے۔ اشارہ سے شخ صاحب کو کہہ کرطلوع اسلام کا شار ہ منگوایا۔اسے ہاتھ میں لے کر کچھ دیر بڑی محبت اور حسرت سے دیکھتے رہے۔ پھر مجھے دیا اور اشارہ کیا کہ میں ورق گردانی کر کےمشورہ دوں۔

> كھولاتوصفحەاول يربەعنوان لمعات ٔ حالات حاضرہ ير تبصره حسب سابق موجود تھا۔ وہی گہرائی۔ وہی گیرائی۔ وہی شائسگی ۔ وہی شان موجود تھی۔ تازگی بھی تھی اور تمازت بھی۔ قر آن کریم کے تراز و میں تُلا ہوا انصاف کہ دودھ کا دودھ اور نڈرزیان میں موجودتھا۔

> کی آبیاری کئے جارہے ہیں۔قلت جال کے باوجودخون جگرکا مدیدپیش کئے جارہے ہیں۔ دم بخو د ہوکر یو جھا: بابا جی خدانخواستہ

کوئی حادثہ ہو گیا تو ہم کیا کریں گے۔ نقامت کے باوجود چمرہ اک عزم صمیم سے دمک اُٹھا۔ رُخِ روثن یہ اُمید فردا کی سُرخی جملکنے گلی۔ سہارا لے کر اُٹھ بیٹھے۔ آئکھیں اشکبارتھیں کین لب ہمیشہ کی طرح تبسم کناں تھے۔جلال سے کہنے لگے۔''ذرا دیکھو اینے چاروں طرف۔ دیکھو! میں نے کیسے ان گنت۔ کتنے خوبصورت جراغ جلا دیئے ہیں۔اب بھی تاریکیوں سے ڈرتے ہو۔اب بھی بے یقینی میں مبتلا ہو۔ظفر صاحب اطمینان رکھو۔ اب اندھیرے بھی نہیں لوٹیں گے۔اب روشنیاں بھی ماندنہیں یٹیں گی۔ یقیناً میرے رب کا قول پورا ہوکر رہے گا۔'' پھر کہا۔ ''سنو! اب منزل زیادہ دورنہیں۔ ہمت سے کام لیں راہیں خود

اینے آنسوؤں کی دھند میں اُن کی طرف دیکھا تو اشک روال کی اہر جاری تھی مگر چیرہ پرایک سکون۔ایک عزم مصمم اور دل کش روشنی تھی۔ کہنے لگے۔'' بھئی میرا آپ لوگوں سے بچھڑ نا کیسا۔ مجھے جانا بھی کہاں ہے۔ میرا دل۔ میری روح۔ میری آرزوئیں۔میری تمنا ئیں سجی تواس قرآنی مثن میں سموئی گئی ہیں۔ میں تو سدااس مہم میں حاضر وموجود رہوں گا۔قر آن كريم كى مشعلِ نورياش الله اكرمنزلِ انسانيت كي طرف برُصة جائيے۔مستقل اورمسلسل جدوجہد' أن تھک اور ان مٹ لگن۔ یانی کا یانی ہو گیا تھا۔حق گوئی اور بے با کی سے نہایت کھری اور سے ذیبِ صادق اور یقین لازوال۔ میرے رفیقو! تم مجھے ہمیشہ ہمراہ یاؤ گے۔اپنے قدموں کی آ واز کے ساتھ میری جاپ بھی میں نے سوچا اس حالت میں بھی چمن طلوع اسلام ضرور سنو گے۔ میرا دل ہمیشہ تمہارے ساتھ دھڑ کے گا۔ یقین مانو! بہاریں آ کے رہیں گی۔ضح نورطلوع ہوکرر ہے گی۔'' مجھنم نصیب کی اُن سے یہ آخری ملا قات تھی۔اس

"اچھ باباجی! ہم آپ کو مایوس نہ کریں گے۔ ىيەماراغېدىپ-ہارے اور آپ کے درمیان خُداکی كتاب ضامن ہے۔" الوداع اے محسن عظیم۔ الوداع الوداع اے اُستادِ کریم۔ الوداع (انا لله وانا اليه راجعون)

کے بعد وہ شفقتوں کے در مجھ پر ہمیشہ کے لئے بند ہو گئے۔ سے جگمگانہ اُٹھے۔ آ فتابِ كرم روٹھ گيااور ميرے باباجي نے مجھے سے بول حيال بند

"میں نے فانی ڈویتے دیکھی ہے نبضِ کا ننات' اے روح پرویز مطمئن رہ پیعکم قرآنی ہمیشہ بلندرہے گا۔ پیہ قدیلیں ہمیشہ روشن رہیں گی اور تیرے جاں نثار صدق دلی اور یقین محکم سے پہم آ کے بڑھتے رہیں گے۔

جب تک رگ زیست میں ایک بھی سانس باقی ہے تیرے میکشوں کا بیرقافلۂ جاں فروش مُسلسل رواں دواں رہے گا۔ بیمشن جاری وساری رہے گا ھے حتے مطلع نوٹ: بیتاثرات پرویز علیہ الرحمتہ کی وفات فروری ۱۹۸۵ء کے موقع پرقلمبند المفجر ۔ اور جب تک بیز مین اپنے نشو ونمادینے والے کے نور کئے گئے۔

منظُوم بيادِ

## غلام احمه پرویز

### ہو گیارخصت بساطِ تنگنائے دہرسے

زندگی بھر تنگ ظرفی سے کیا جس نے نباہ اک زمانہ جس کے عزم و استقامت کا گواہ بے گناہی کے سوا کیا تھا بھلا اس کا گناہ؟ تھی بقول محرماں اس کو نہ حرص مال و جاہ باوجودِ بے نوائی بے محابا ہے پناہ كي نه ركهتا تها وه اقبالي قلندر جُو دو حرفِ لا الله

کوہکن کی جس میں یامردی کیے وہ پرویز تھا اور اسی باعث تھی شیرینِ خرد اس یر فدا صاحب فرہنگے اندیثہ سگالے عاقلے کتے تھے جس کے عقیدت مند"بابا جی" اسے وہ وفاداری بشرطِ استواری کی مثال تھے بہم جس میں نداق منطق و ذوق جمال آ گبی کی اِک فروزاں شع تھی جو بجھ گئی آه بیدردی تری! اے زندگی! اے زندگی

ہو گیا رخصت بساطِ تنکنائے دہر سے اک خدا آگاہ روثن فکر م د خود گرے دانش و بینش کا پیکر یُر بهار و خوش صفات کلک و قرطاس و لب اظهار جس کی کائنات اک ادارہ' ایک تحریک' اک مشن تھی جس کی ذات سٹمع رکھی جس نے روثن فِکر قرآ نی کی تاحین حیات طعنے گمراہی کے سُنتا' وار بدنامی کے جو سہتا رہا بات اینے دل کی بیبا کی سے لیکن برملا کہتا رہا مہر خاموثی گی خوفِ فسادِ خلق سے جس کے ہونٹوں یر نہ مل بھر کے لیے (کیوں نہ ہو جدت پیندی کو آبا تقلیہ سے کیا دماغِ نکتہ پرور کور مغزول سے ڈرے؟) عمر بھر کی بے قراری کا ثمر جس کا کمال جہل فتوے جس کے کفر و قتل کے دیتا رہا ڪشتي عمر رواں جو بحر ہيب ناک ميں ڪيتا رہا قرض مرگ نا گہاں سے روز جو نقد نفس لیتا رہا

#### بسمر الله الرحمٰن الرحيمر

# طلوع إسلام كامقصد منتهى

حق کی مخالفت کرنے والوں کے پاس حق کی تر دید اور اپنے باطل دعویٰ کی تائید کے لئے دلائل و برامین تو ہوتے لیکن ان کی حدود کے اندر رہتے ہوئے جزئی قوانین مخلف نہیں۔ اس لئے وہ اس کے خلاف بہتان طرازی اور افتری کی نرمانوں کی ضرورتوں کے ساتھ ساتھ بدلتے جائیں گے۔ بیہ یردازی سے کام لیتے ہیں۔ یہی ان کے پاس سب سے بڑا حربہ جزئیات اسلامی نظام شورائیم تعین کرے گا۔ ہوتا ہے۔ یہی حربہ ہے جوطلوع اسلام کے خلاف استعال کیا جاتا (۳) سب سے پہلے اس قتم کا نظام'نی اکرم کے متعین ہے۔ان غلط فہمیوں کور فع کرنے کے لئے جوان مخالفین کی طرف فرمایا۔ اور قرآن کے غیر متبدل اصولوں کی روشنی میں اینے سے پیدا کی جاتی ہیں۔ ہم ضروری سمجھتے ہیں کہ وقاً فو قاً طلوع نرانے کے تقاضوں کو سامنے رکھتے ہوئے جزئی قوانین قرآن اسلام کے مقصد کی وضاحت کر دی جائے۔ آج جبکہ ماہنامہ کے حکم کے مطابق اپنی بصیرت اور صحابہؓ کے مشورے سے مرتب طلوع اسلام کا نئے سال کا دوسرا پرچه شائع ہور ہاہے ہم اس فرمائے۔ مقصد کوایک بار پھر دہراتے ہیں۔حدیث وسنت کے بارے میں (۴) رسول الله کے بعد یہی سلسلہ خلفائے راشدین کے

اورسعادت کی را ہیں بھی نہیں کھل سکتیں۔

(۲) قرآن کریم چونکه تمام نوع انسانی کے لئے اور ہر فرمالیا۔ زمانے کے لئے ضابطہُ دین ہے اس لئے اس میں (بجز چند (۵) خلافت راشدہ کے بعد بیسلسلہ منقطع ہو گیا۔ اب جو مستثنیات) دین کے صرف اصول دیئے گئے ہیں۔ اس سے اسلامی نظام علیٰ منہاج نبوت قائم ہوگا۔وہ وضع قوانین کے لئے

منشائے خداوندی ہے ہے کہ پیاصول تو ہمیشہ غیرمتبدل رہیں گے

ز مانے میں جاری رہا۔اورانہوں نے جن جزئی قوانین کے متعلق (۱) قرآن کریم خدا کی طرف سے تمام نوع انسانی کے دیکھا کہان میں کسی ردوبدل کی ضرورت نہیں انہیں علی حالہ رہنے کئے آخری اور مکمل ضابطۂ دین ہے اس کی اتباع کے بغیر کامیابی دیا' جن میں کسی تبدیلی کی ضرورت محسوس کی ۔ان میں تبدیلی کر لی اور جہاں کوئی نیا تقاضا سامنے آیا۔اس کے لئے نیا قانون وضع

رسولٌ الله اورخلفائے راشد بنٌ کا طریقیہ اختیار کرے گا۔ یعنی وہ قرآن کے غیر متبدل اصولوں کی روشنی میں اینے زمانے کی ضرورتوں کا جائزہ لے گا۔ اگر پہلے سے مرتب شدہ قوانین ان ضرورتوں کو کماحقہ' پورا کریں گے تو وہ انہیں علی حالیہ رہنے دے گا اگران میں کسی تبدیلی کی ضرورت محسوں کرے گا تو وہ تبدیلی کر لے گااور نئے تقاضوں کے لئے نئے قوانین مرتب کرے گا۔ (۲) جب تک په اسلامي نظام قائم نه مو کسي فرد کو په ت حاصل نہیں کہ امت جن جزئی قوانین پر کاربند ہے ان میں ر دوبدل کر کے ملت میں مزید انتشار اور تفرقہ انگیزی کا موجب یے (اس اصول کی روشنی میں ظاہر ہے کہ جولوگ برا پیگنڈہ کرتے ہیں کہ طلوع اسلام کہتا ہے کہ تین نمازیں پڑھواورنو دن یا کباز اور بلند کر دارانسان کی زندگی ایسی ہوتی ہے۔ کے روزے رکھووہ کذاب ہیں اورافتر ایرداز)۔

> (2) رسول الله اور صحابه كبار كا عهد مبارك كا ريكار دُ ہماری کتب روایات (وکتب سیر وتاریخ) میں منضبط ہے۔ان میں کتب روایات (احادیث) کوخاص اہمیت حاصل ہے۔لیکن مجھوٹ بولٹا اور بہتان تراشی کرتا ہے۔ ان احادیث کا کوئی مجموعہ نہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے مرتب فر ماکراینی امت کو دیا۔اور نہ ہی صحابہ کبارؓ نے مرتب فر مایا۔ بیہ مجموعے حضور کی وفات کے سینکڑوں سال بعد' انفرادی کوششوں سے مرتب ہوئے۔ان مجموعوں میں دوقتم کی احادیث ملتی ہیں' ایک وہ جن کی حیثیت قانونی ہے۔ دوسری وہ جن کا تعلق

رسول الله نظیم کی سیرت طبیبہ سے ہے۔ پہلی قشم کی روایات کے متعلق اوپرلکھا جا چکا ہے۔ ہاقی رہیں دوسری قتم کی روایات' سویپہ حقیقت ہے کہ حضور انسانی سیرت وکر دار کے بلندترین مقام پر فائز تھے۔لیکن بدشمتی ہےان مجموعوں میں ایسی روایات بھی ملتی بیں جو حضور کی سیرت کو داغدار کر دیتی بیں۔ اس قتم کی تمام روایات غلط ہیں۔حضور کی سیرت کے پر کھنے کا معیار خود قرآن ہے۔ جوروایات اس معیار برجیح اترتی ہیں' وہی حضور کی سیرت کو صیح شکل میں پیش کرتی ہیں۔اس قتم کی روایات سے قرآن کے آئینے میں حضور کی جو سیرت مرتب ہو گی وہ ساری دنیا کے انسانوں کے لئے نمونہ (اسوؤ حسنہ) پیش کرے گی کہ ایک

یہ ہے اس باب میں طلوع اسلام کا مقصد۔ جو شخص اس کےخلاف کوئی بات طلوع اسلام کی طرف منسوب کرتا ہے وہ

\*\*\*

ہاری گذارش بہ ہے کہ جسے طلوع اسلام کی مخالفت کرنی ہے وہ اس مقصد کوسا منے رکھ کرمخالفت کرئے اور جسے اس کاساتھ دینا ہے۔وہ بھی اس مقصد کوسمجھ کراس کا ساتھ دے۔ والسلام على من تبع الهدى

## نوائے دل نواز

(Axis) یا کتان کو ہری طرح اینے گھیرے میں لئے جارہاہے 1948ء کو اسٹیٹ بینک کے افتتاح کے موقع پر کی تھی ) فرمایا تھا بیصورت حالات بڑی تشویش انگیز ہے' اور ذمہ دار حضرات اس کے مداوا کے لئے مختلف تدابیر سوچ رہے ہوں گے لیکن جہاں تک ہمغور کر سکتے ہیں اس کا ایک ہی توڑ ہے اور وہ بیر کہ پاکستان میں بلامزید تاخیروہ معاثی نظام رائج کردیا جائے جیے قر آن ان مصائب ومشکلات کا واحد حل قرار دیتا ہے۔اس ضمن میں علامہ ا قبال نے اینے 28 مئی 1937ء کے خط میں قائداعظم کولکھا تھا کہ:

> شریعت اسلامی کے طویل اور گہرے مطالعہ کے بعد میں اس نتیجه پر پہنچا ہوں کہ اگر اس نظام کواچھی طرح سمجھا جائے اور اس میمل کیا جائے تو اس کی روسے ہر فرد مملکت کو اس کے رزق کی صانت (مملکت کی طرف سے) مل جاتی ہے ۔۔۔۔۔ اسلام کے لئے معاشی جہوریت (لینی رزق کے سرچشموں کاعوام کے لئے عام ہو جانا).....کوئی انقلاب نہیں ہو گا بلکہ حقیقی اور خالص اسلام کی طرف مراجعت ہوگی۔

اس وقت امریکہ اسرائیل اور بھارت کا جو محور اور قائداعظم نے اپنی آخری تقریر میں (جوانہوں نے کم جولائی

مغرب کےمعاشی نظام نے نوع انسانی کے لئے لائیل مسائل پیدا کر دیئے ہیں ....اس نظام کی روسے ہم اپنا نصب العين ليعني عوام كي مرفه الحالي اور اطمينان مجهي حاصل نہیں کر سکتے۔ لہذا ہمیں اپنا راستہ آپ تراشنا عاہے اور دنیا کے سامنے وہ نظام پیش کرنا عاہے جو اسلام کے نوع انسانی کی مساوات اور عدل عمرانی کے تصور برمبنی ہو۔

یہ الفاظ کہ اسلام اپنامخصوص معاشی نظام رکھتا ہے ہم یہاں برسوں سے مختلف زبانوں سے سنتے چلے آ رہے ہیں کیکن وہ نظام در حقیقت ہے کیا۔اس کے متعلق آج تک کسی نے کچھ نہیں بتایا۔ طلوع اسلام ایک عرصه سے اس نظام کو پیش کرتا چلا آر ہاہے اس کا مخص بہ ہے کہ قرآن کی رو سے ہر فرد کی بنیادی ضروریات زندگی اوراس کی ذات کی مضمر صلاحیتوں کی نشوونما کا سامان بہم پہنچا نامملکت کا بنیادی فریضہ ہے۔اگر کوئی مملکت اس ذمہ داری کہ جہاں تواں گرفتن بہ نوائے دل نوازے قرآنی نظام ربوبیت ہی وہ''نوائے استوار'' ہے جس سے ہم دلوں کی تشخیر کر سکتے ہیں۔

کو اپنا فریضہ نہیں سبجھتی یا اس فریضہ کی ادائیگی نہیں کرتی تو وہ

مملکت بھی اسلامی نہیں ہوسکتی۔اس لئے کہ اسلامی مملکت وہی ہو

مملکت بھی اسلامی نہیں ہوسکتی۔اس لئے کہ اسلامی مملکت وہی ہو

مملکت بھی اسلامی نہیں ہوسکتی ہورہی

مروں اور ان صفات میں سب سے پہلی اور بنیادی صفت رب

العالمینی کی صفت ہے یعنی تمام نوع انسانی کی ربوبیت۔اس میں

انسان کے جسم اور اس کی ذات دونوں کے تفاضوں کا پورا کیا جانا

ضروری ہوتا ہے۔ ظاہر ہے کہ ایک مملکت اس اہم فریضہ سے اس

صورت میں عہدہ برآ ہوسکتی ہے جب رزق کے سرچشتے افراد کی

ملکیت کے بجائے ملت کی مشتر کہتو ہیں میں رہیں۔

ہم اس حقیقت کو برسوں سے دہرائے جا رہے ہیں لیکن ارباب اقتدار اور مذہب برست طبقہ دونوں کی طرف سے اس کی مخالفت ہورہی ہے۔ ارباب اقتدار کی طرف سے اس کے مخالفت ہورہی ہے۔ ارباب اقتدار کی طرف سے اس لئے کہ اس سے خودان کے مفاد پرزد پڑتی ہے اور مذہب پرست طبقہ کی طرف سے اس لئے کہ وہ اس مذہب کا علمبردار ہے جو ہمارے دورملوکیت میں وضع ہوا تھا (اور جواس دین کی نقیض ہے ہمارے دورملوکیت میں وضع ہوا تھا (اور جواس دین کی نقیض ہے مفاد خوداس سرمایہ دارطبقہ سے وابستہ ہیں ۔لیکن ہم اس حقیقت کو ایک مرتبہ پھر دہرا دینا چا ہتے ہیں کہ اگر پہلے اس کی ضرورت شدیدتھی تو اب اشد ہے کہ اس قرآنی نظام کو یہاں بلا مزید تاخیر جاری کردیا جائے ورنہ موجودہ نظام کے ماتحت یہاں عوام کی جو حاری کردیا جائے ورنہ موجودہ نظام کے ماتحت یہاں عوام کی جو حاری کہ دورہ کی اس کی اس کی اگر کی کہا گری ایک تو رہ ہماریک اور ہندوستان کے مشؤم عزائم کا یہی ایک تو ڈ

بہ ملازمان سلطاں خبرے دہم زرازے

# حديث شاه وليَّ الله اورا قبالُّ

طلوع اسلام کا مقصد ہے ہے کہ دین کے غیر متبدل اور المدی اصول قرآن کریم کے اندر ہیں اور ہرزمانے کا اسلامی نظام اپنے زمانے کے حالات کے مطابق ان اصولوں کی جزئیات مرتب کرسکتا ہے۔ سب سے پہلے نبی اکرمؓ نے ان جزئیات کو مرتب فرمایا۔ اگر بعد کے زمانے کا اسلامی نظام ہے سمجھے کہ اس کے زمانے کے حالات کا تفاضا ہے کہ ان جزئیات میں پھھ کہ تبدیلی کرلی جائے تو وہ ایسا کرنے کا مجاز ہے (جیسا کہ حضرت ہریلی کرلی جائے تو وہ ایسا کرنے کا مجاز ہے (جیسا کہ حضرت ہمارے مخالفین کا کہنا ہے ہے کہ اس مسلک سے انکار حدیث لازم ہمارے خالفین کا کہنا ہے ہے کہ اس مسلک سے انکار حدیث لازم آتا ہے۔ اس لئے وہ طلوع اسلام کو دمنکر حدیث کہتے ہیں۔ آتا ہے۔ اس لئے وہ طلوع اسلام کو دمنکر حدیث کہتے ہیں۔ آتا ہے۔ اس لئے وہ طلوع اسلام کے ایسا کہا ہے۔

علامه اقبالٌ اپنے خطبات (تشکیل جدید الہمات) میں لکھتے ہیں:

''احادیث کی دوقتمیں ہیں۔ ایک وہ جن کی حیثیت قانونی ہے اور دوسری وہ جو قانونی حیثیت نہیں رکھتیں۔ اول الذکر کے بارے میں ایک بڑا اہم سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ وہ کس حد تک ان رسوم ورواج پر مشتمل ہیں جو

اسلام سے پہلے عرب میں رائج تھے اور جن میں سے بعض کو رسول الله صلعم نے علی حالبہ رکھا اور بعض میں ترمیم فرما دی۔ آج پیمشکل ہے کہان چیزوں کو بورے طور پرمعلوم کیا جا سکے۔ کیونکہ ہمارے متقد مین نے اپنی تصانیف میں زمانہ قبل از اسلام کے رسوم و رواج کا زیادہ ذکر نہیں کیا۔ نہ ہی میمعلوم کرناممکن ہے کہ جن رسوم و رواح كورسول الله هيات نے علی حالیہ رکھا (خواہ ان کے لئے واضح طور برحکم دیا ہو یا ویسے ہی ان کا استصواب فرما دیا ہو) انہیں ہمیشہ کے لئے نافذ العمل ركهنامقصودتها \_اسموضوع برشاه وليَّ الله ني برسي عده بحث کی ہے جس کا خلاصہ میں یہاں بیان کرتا ہوں۔ شاہ صاحبؓ نے کہا ہے کہ پیغمبرانہ طریق تعلیم یہ ہوتا ہے کہ رسول کے احکام ان لوگوں کے عادات واطوار اوررسوم ورواج كوخاص طور يرملحوظ ركھتے ہيں جواس کے اولین مخاطب ہوتے ہیں۔ پیٹیبر کی تعلیم کا مقصدیبی ہوتا ہے کہ وہ عالمگیراصول عطا کر دیے لیکن نہ تو مختلف قوموں کے لئے مختلف اصول دیئے جاسکتے ہیں اور نہ

ہی انہیں بغیرکسی اصول کے جپوڑا جاسکتا ہے کہ وہ اپنے مسلک زندگی کے لئے جس فتم کے اصول حابیں وضع کرلیں۔لہذا پیغمبر کا طریق ہیہوتا ہے کہوہ ایک خاص قوم کو تیار کرتا ہے اور انہیں ایک عالمگیر شریعت کے لئے بطور خمیر استعال کرتا ہے۔ اس مقصد کے لئے وہ ان اصولوں برزور دیتا ہے جوتمام نوع انسانی کی معاشرتی زندگی کواپنے سامنے رکھتے ہیں لیکن ان اصولوں کا نفاذ اس قوم کے عادات و خصائل کی روشنی میں کرتا ہے جو اس وقت اس کے سامنے ہوتی ہے۔اس طریق کار کی روسے رسول کے احکام اس قوم کے لئے خاص ہوتے ہیں اور چونکہ ان احکام کی ادائیگی بجائے خویش مقصود بالذات نہیں ہوتی۔ انہیں آنے والی نسلوں برمن وعن نافذ نہیں کیا جا سکتا۔ غالبًا یہی وجہ تھی کہ امام اعظم ابوصنیفة نے (جواسلام کی عالمگیریت کی خاص بصیرت رکھتے تھے) اپنے فقہ کی تدوین میں حدیثوں سے کام نہیں لیا۔انہوں نے تدوین فقہ میں استحسان کا اصول وضع کیا'جس کامفہوم یہ ہے کہ قانون وضع کرتے وقت اینے زمانہ کے تقاضوں کوسامنے رکھنا چاہئے۔اس سے احادیث کے متعلق ان کے نقطہ نظر کی وضاحت ہو جاتی ہے۔ یہ کہا جاتا ہے کہ امام ابو حنیفہ نے تدوین فقہ میں احادیث سے اس کئے کامنہیں لیا کہ ان کے زمانہ میں احادیث کے کوئی باضابطہ مجموعے مرتب نہیں ہوئے

تھے۔اول تو یہی کہنا درست نہیں کہان کے زمانے میں احادیث کے مجموعے موجود نہیں تھے۔ امام مالک اور زہری کے مجموعے ان کی وفات سے قریب تیس سال پہلے مرتب ہو چکے تھے۔لیکن اگر پیفرض بھی کرلیا جائے کہ بیمجموعے امام صاحب تک پہنچ نہیں یائے تھے یاان میں قانونی حثیت کی احادیث موجود نہیں تھیں' تو اگر امام صاحب اس کی ضرورت سجھتے تو وہ احادیث کا اپنا مجموعه مرتب فرما سکتے تھے جبیبا کہ امام مالک اوران کے بعدامام احمد بن حنبال یے کیا تھا۔ان حالات کی روشنی میں میں بھی یہ بھتا ہوں کہان احادیث کے متعلق جن کی حیثیت قانونی ہے۔امام ابوحنیفیگا پیطرزعمل بالکل معقول اورمناسب تھا اور اگر آج کوئی وسیع النظر مقنن یہ کہتا ہے کہ احادیث ہمارے لئے من وعن شریعت کے احکامنہیں بن سکتیں تو اس کا پیطرزعمل امام ابوحنیفیہ کے طرزعمل کے ہم آ ہنگ ہوگا جن کا شار فقہ اسلامی کے بلندترین مقتنین میں ہوتا ہے۔

(خطبات اقبال صفحه 164-163)

آپ نے غور فرمایا کہ جومقصد طلوع اسلام نے پیش کیا ہے۔ امام ابوحنیفہ ۔شاہ ولی اللہ محدث دہلوگ اور علامہ اقبال کا بھی وہی مسلک تھا۔ اس سے آپ خودہی فیصلہ کر لیجئے کہ اگر اس مسلک کا نام انکار حدیث ہے تو اس سے کتی کتی بڑی ہستیاں منکرین حدیث قراریاتی ہیں۔

## یہود بول کی حکومت۔۔قرآن کے آئینے میں

اوراس کا ٹھکا نہ جہنم ہوگا۔'' سورہ نساء میں ہے۔

ومن يقتل مومنا متعمدا فجزآؤه جهنم خالدا فيها وغضب الله عليه و لعنه و اعدله عذابا عظيما (٣/٩٣).

جو کسی مومن کوعمداً قتل کر دی تواس کی سزاجہنم ہے جس میں وہ رہے گا اور اس پرالله کا غضب اور اسکی لعنت ہوگی اور اس کے لئے سخت عذاب تیار کیا گیا

لہذا' یہ مجھنا کہ قرآن کریم کی روسے''مسغسے وب علیهم" سے مراد صرف یہودی ہیں' خود فریبی ہے۔

یہود یوں کے متعلق بھی قرآن کریم میں ہے کہ وہ اپنے متعدد جرائم کی وجہ سے خدا کے غضب کے متحق قرار پا گئے تھے۔ مثلاً جب انہوں نے (حضرت موسط کی عارضی غیر حاضری کے دوران) گوسالہ پرستی شروع کر دی تو اس پر کہا گیا کہ۔۔ سدید نیا لمہم غضد بسمین ربھم و ذلة فی الدحد و الدندیا ..... (۱۵۲/ ۷)۔ان پر خدا کا غضب ہوگا۔ یعنی وہ اس دنیا میں ذلیل ہوں گے۔ خدا کا غضب ہوگا۔ یعنی وہ اس دنیا میں ذلیل ہوں گے۔

عدایه م و لا الد ضدآلین " ۔ کے سلسلہ میں ہمار کے ہاں میں معنصوب عدیہ مسلم میں معنصوب عدیہ مسلم مراد یہودی ہیں اور ضب آلیدن سے مراد عیسائی ۔ قرآن کریم کی روسے بیخصیص سے نہیں ۔ اس میں متعدد مقامات پر بتایا گیا ہے کہ غضب خدا وندی کے مستوجب کون لوگ ہوتے ہیں ۔ ۔ یا یوں کہیئے کہ وہ کون سے جرائم ہیں جن کا متجہ خدا کا غضب ہوتا ہے اور راستے سے بھٹک جانے والے (ضب آلیدن) گون ۔ بنابرین سورہ فاتحہ میں مذکور اصفار اور اقوام شامل ہیں جن پر قرآن کی روسے ان افراد اور اقوام شامل ہیں جن پر قرآن کی روسے ان افراد اور اقوام شامل ہیں جن ہر قرآن کی روسے ان اصطلاحات کا اطلاق ہوتا ہے۔ ہم ان مقامات میں سے اصطلاحات کا اطلاق ہوتا ہے۔ ہم ان مقامات میں سے سورہ انفال میں جماعت مومنین کو خاطب کر کے کہا گیا ہے کہ جب میدان جنگ میں تمہارا مقابلہ دشمن سے ہوتو وہاں کہ جب میدان جنگ میں تمہارا مقابلہ دشمن سے ہوتو وہاں سے پیچھ دکھا کر مت بھاگ اٹھو۔ یاد رکھو جو ایسا کر ہے

گا ـ ـ فقد باء بغضب من الله و ما و'ئه

جهذم (٨/١٦) - وه غضب خداوندي كالمستحق هوجائے گا

سوره فاتحمين "غير المغضوب

لیکن اس سے اگلی آبیت میں ہے کہ جولوگ جرم کرنے کے بعداس سے تائب ہو کرضیح روش اختیار کر لیتے ہیں' انہیں حفاظت اور مرحمت نصیب ہو جاتی ہے چنانچہ اس کے بعد یہودیوں نے اپیا ہی کیا اورانہیں حکومت وسطوت نصیب ہو گئی۔اسی سینا کےصحرا میں انہوں نے احکام خداوندی سے اعراض اور سرکشی کی را میں اختیار کیں تو اس پر کہا گیا کہ وضربت عليهم الذلة والمسكنة و بغضب من الله (٢/٢١) ـ ان يرذلت اور مسكنت کی مار ماری گئی اور اس طرح خدا کا غضب ان پر وار د ہو گیا۔ ظاہر ہے کہ ذلت و مسکنت کی بیرسزا بھی وقتی تھی۔ کیونکہ اس کے بعد انہیں نہ صرف فلسطین کا علاقہ ہی ملا بلکہ وہ سطوت دا ؤ دی اور شوکت سلیمانی کے بھی وارث ہوئے۔ اس کے بعدان میں پھرخرا بیاں پیدا ہونا شروع ہو گئیں تو ان پر دو د فعہ ایسی تباہی کا عذاب آیا جس کی مثال تاریخ میں کم ملے گی ۔ان کی پہلی بتاہی یابل کےمتبدشا منشاہ بخت نصر کے ہاتھوں (چھٹی صدی قبل مسے میں) ظہور میں آئی ۔لیکن اس کے بعد ابران کے شاہنشاہ کیخسر و نے انہیں

اگرتم خدا كي ان صداقتول برايمان لا كرايني روش مين بخضيب من المله و ضربت عليهم

دوباره بروشلم میں بسا دیا اور دوسری تباہی ۷۰ء میں

رومیوں کے گورنر ٹائیٹس کے ہاتھوں ہوئی جس کے بعد

انہیں پھر سرفرازی کی زندگی نصیب نہ ہوئی۔ سورۃ بنی

اسرائیل کی آبیت ۴ ۔ ۷ میں ان دونوں تاہیوں کا ذکر آپا

تبدیلی کرلؤ تو تمہاری ذلت کی زندگی ختم ہوسکتی ہے۔لیکن انہوں نے اس موقعہ کو بھی ہاتھ سے گنوا دیا۔اور بدستور غضب خداوندی کے مور دینے رہے۔اس سلسلہ میں سورہ بقره میں کہا گیا کہ اس سے فیاء و بغضب علر غضب (۲/۹۰)۔۔وہ پہلے ہی (ایخ سابقہ جرائم کے نتیج میں ) مغضوب علیہ تھے۔اس انکار وسرکشی ہے اس میں اوراضا فيه ہو گيا۔

انہوں نے نہ صرف یہ کہ قرآن کریم کی صداقتوں سے انکار کیا بلکہ (مدینہ میں) اسلامی مملکت کے امن پیندش پول کی حثیت سے بھی رہنا پیند نہ کیا۔انہوں نے مملکت کے خلاف سازشیں شروع کر دیں ۔مسلمانوں سے عہد شکنی کی۔ پھر کھلے بندوں میدان جنگ تک میں مقابلہ کے لئے آ گئے۔اس مقام پر جماعت مومنین سے کہا گیا کہ ان کی ان حرکات سے گھبرانے کی کوئی بات نہیں۔ ان کا ہرمنصوبہ نا کام رہے گا۔انہیں ذلت آ میزشکست ہوگی' اور بری طرح سے خوار ہو کر یہاں سے نکلیں گے۔ اس سلسله میں سورہ آل عمران میں کہا گیا کہ ضہر بہت عليهم الذلة اين ما ثقفوا - يجال بعي جا کیں گے' ذلت وخواری ان کا پیچیانہیں حچپوڑے گی۔۔ الا بحبل من الله و حبل من الناس ـ - بجز اس کے کہ کسی نے انہیں اہل کتاب سمجھ کر خدا کے نام پریپناہ دے دی یا انہوں نے ویسے ہی کسی قوم سے معامدہ کرلیا۔ نزول قر آن کریم کے وقت ان سے کہا گیا کہ ۔ ورنہ عام حالات میں ان کی کیفیت یہی رہے گی کہ بیاء و

الـمسـكنة ـ (٣/١١١) خدا كاغضب ان يرمسلط ربع كا اور اس طرح پیه ذلت و مسکنت کی زندگی بسر کریں گے۔ چنانچہ پہلے انہیں مدینہ سے نکالا گیا' پھرخیبر سے اورازاں بعد پورے کے پورے جزیرہ نمائے عرب سے انہیں باہر نکال دیا گیا۔صفحۂ ارض پر کوئی جگہ ایسی نہیں تھی جہاں پیہ باعزت زندگی بسر کر سکتے ۔عیسائی ان کے شدیدترین دشمن ستائیں گے۔اس لئے ان کی اپنی حکومت کبھی قائم نہیں ہو تھے۔ کیونکہ وہ انہیں حضرت مسلح کے صلیب دیئے جانے کے مجرم قرار دیتے تھے اورمسلمانوں کی مملکت کے خلاف انہوں نے یہ کچھ کیا تھا۔ لہذا' ان کے لئے کہیں ٹھکا نا ہی نہیں رہا

> ر ہے گی۔ بلکہ خوداس آیت میں ''الا بحبل من الله وحبل من المناس " كهدكران كي ذلت سے چ جانے کی ایک امکانی شکل کا بھی ذکر کر دیا گیا ہے۔

> انہوں نے اپنی فلسطینی زندگی کے زمانے میں سرکشی اور قانون شکنی کی جو زندگی اختیار کر رکھی تھی' اس سلسلہ میں سورہ اعراف میں ہے۔

و اذ تاذن ربك ليبعثن عليهم الي يـوم الـقيـمة مـن يسومهم سوء العذاب (١١٢/١)

اور جب تیرے رب نے (پذریعہ وحی) اعلان کر دیا کہ وہ ان پر'' قیامت کے دن تک'' ایسے لوگوں

کومسلط کرتا رہے گا جوانہیں سخت سزائیں دیا کریں 

اس آیت میں "الے یوم القیمة" (قیامت کے دن تک ) کے الفاظ سے بیولیل لائی جاتی ہے کہ بیرقیامت تک ایسے لوگوں کی محکومی میں رمیں گے جو انہیں بری طرح

ہم اس وقت اس تفصیل میں نہیں جانا حاہتے کہ قرآن کریم کی رو ہے'' قیامت'' کا تصور کیا ہےاور یہ و م القديمة سے مراد كيا'اس وقت صرف اتناعرض كر دينا كافي آپ نے دیکھا کہ ان آیات میں' نزول قرآن ہوگا کہ جس طرح ہم اپنی زبان میں کہہ دیتے ہیں کہ''تم کریم کے زمانے تک یہودیوں کی ذلت آمیز زندگی کا ذکر قیامت تک ایبانہیں کرسکو گے''اوراس طرح اس سے یا تو ہے۔ پیکہیں نہیں کہا گیا کہ ابدالآ بادتک ان کی یہی حالت شدت مراد ہوتی ہے یا لمبا عرصہ۔ اسی طرح قرآن کریم میں بھی ''الہ ی یوم القیمة'' استعال ہوا ہے۔مثلاً قرآن کریم میں عیسائیوں کے متعلق ہے کہ و اغیرینا بينهم العداوة والبغضاء الي يوم القيمة (٥/١٢)- بم نان مين" قيامت كون تک'' با ہمی بغض و عداوت ڈال دی۔اسی طرح یہودیوں کے باہمی اختلاف کے متعلق بھی انہی الفاظ میں کہا گیا ہے (۵/۱۲)-"الى يوم القيمة" تو نير پر بھی ايك محدودمت ہے ٔ قرآن کریم میں تو''ابد'' کا لفظ بھی لامتناہی مدت کے بجائے '' لمبے عرصے'' کے لئے استعال ہوا ہے۔۔ بلکہ ان معنوں میں جن میں ہم کہتے ہیں کہ'' میں کھی ا بیانہیں کروں گا''۔ مثلاً حضرت ابراہیم اوران کے رفقاء

کے متعلق ہے کہ انہوں نے اپنی قوم سے کہہ دیا کہ''تم میں اور ہم میں باہمی عداوت ہوگی ۔ابـدا (۲۰/۴)کین اس کے ساتھ ہی کہدیا کہ حتی تو مذوا بالله (۲۰/۳) تا آئکہتم الله پرایمان نہ لے آؤ۔ یہی مراد''یہودیوں پر ان کے دشمنوں کے تسلط'' تا قیامت'' سے ہے۔ لینی ان پر وہ لوگ مسلط رہیں گے' تا آ نکھ بیرا بنی غلط روش کو نہ چھوڑ دیں۔خود وہ آیت جس میں یہودیوں پر ان لوگوں کے تا قیامت مسلط رہنے کا ذکر ہے' اس مفہوم کی تائید کرتی ہے۔اس میں بیہ کہہ کر کہان لوگوں پر وہ مسلط رہیں گئے ہیہ كها كياكه دان الله سريع العقاب دخداكا قانون مکافات غلط اعمال کا بہت جلد بدلہ دے دیا کرتا ہے اوراس کے بعد ہے۔ وانے لغے فور رحیے م (۷/۱۶۷) اس کے ساتھ ہی ہیے جھی حقیقت ہے کہ وہ سامان حفاظت ومرحمت بھی عطا کرنے والا ہے۔ یہ الفاظ اس یر دلالت کرتے ہیں کہ یہود یر باز آفرینی کے دروازے ابدی طور پر بندنہیں ہو گئے تھے۔ ایکے لئے حفاظت طلی کے راستے کھلے تھے۔

اس سے اگلی آیت میں بات اور بھی واضح کر دی جہاں کہا کہ و قطع نہم فی الارض اممالان کے جرائم کا بتیجہ بیر تھا کہ ان کی مرکزیت فنا ہو گئی۔ ان کا شیرازہ بھر گیا اور وہ مختلف گروہوں میں بٹ کر زمین میں منتشر ہو گئے۔۔منهم المصالحون و منهم من دون ذالک۔۔ یہیں تھا کہ ان کی ساری قوم میں کوئی بھی فردصالح نہیں تھا۔ کچھ لوگ ایسے بھی فردصالح نہیں تھا۔ کچھ لوگ ایسے بھی شے اور کچھ لوگ

ویسے۔۔و بلو نہم بالحسنت و السیات ۔۔
ان کی تاریخ میں' ان کے لئے گر نے اور سنور نے کے
مختلف مواقع آتے رہے۔ یہاس لئے کہ۔۔ل۔عدلہہم
سیر جعون ۔ (۱۲۸/ ۷)۔تاکہ یہا پنی غلط روش کوچھوڑ کر
صیح راستے کی طرف آ جا کیں۔ اور اس طرح اپنی ذلت و
محکومی کو پھر سے عزت اور وقار میں بدل سیس۔"لہملکم
یر جعون "کے الفاظ نے ساری بات واضح کردی۔ یعنی
یہ کہان پر ان کی باز آ فرینی کے دروازے ابدی طور پر بند
نہیں ہو چکے تھے۔ان کے لئے اس کا امکان باقی تھا۔

جیبا کہ ہم نے سابقہ اشاعت میں لکھا تھا۔ اگر

کسی قوم کا اجمّا عی تشخص ہی نہیں مٹ چکا تو اس کے لئے

دوبارہ زندگی حاصل کرنے کا موقعہ ہر وقت موجود ہوتا

ہے۔ ' یہ خدا کے قانون مکا فات کے خلاف ہے کہ کسی قوم

کے اسلاف نے دو ہزار سال پہلے پچھ جرائم کئے ہوں' تو

ان کی موجودہ نسل سے کہہ دیا جائے کہ تم جو پچھ جی میں

آئے کر لو' تم اپنی ذلت کی زندگی کو بدل ہی نہیں سکتے یہ

ققیدہ عیسائیت کا ہے جس کی روسے کوئی انسانی پچہ اپنی

عقیدہ عیسائیت کا ہے جس کی روسے کوئی انسانی پچہ اپنی

خومت وسلطنت کا ہے جس کی روسے کوئی انسانی جہ سی نہیں سکتا۔ قرآن کر یم اس تصور کو باطل قرار دیتا ہے۔

کومت وسلطنت حاصل کرنے کے لئے پچھ صلاحیتوں کی خرورت ہوتی ہے۔ جوقوم بھی ان صلاحیتوں کو پیدا کر لے

ضرورت ہوتی ہے۔ جوقوم بھی ان صلاحیتوں کو پیدا کر لے

گی' اسے حکومت مل جائے گی۔ جس میں وہ صلاحیتیں باقی

ضرورت ہوتی گی ان سے حکومت پھن جائے گی۔ ان

ہے' اس کا اندازہ دوایک تاریخی واقعات سے لگائے۔۔ پورپ کی عیسائی سلطنوں نے مسلمانوں کے خلاف ایک متحدہ محاذ بنایا۔ اس کا مقصد پیرتھا کہ وہ فلسطین کے ان مقامات کوجنہیں وہ مقدس سمجھتے تھے' مسلمانوں کے قبضے سے چیین لیں۔ قریب دو سو سال تک ان جنگوں کا سلسلہ (جنہیں صلیبی جنگیں کہا جاتا ہے) جاری رہا۔ لیکن وہ مسلمانوں کوشکست نہ دے سکے۔اس کی وجہ ایک فرانسیسی متمام برجیوں کورا کھ کا ڈھیر بنا دیا۔ مصنف ( ژواین ویل) کی زبان سے سنئے۔ جوخود اس جنگ میں شریک تھا۔ وہ مصر کے محاذ کے سلسلہ میں لکھتا ہے

> ایک رات جب ہم ان برجیوں یر جو دریا کے راستے کی حفاظت کے لئے بنائی گئی تھیں' پہرہ دیے رہے تھے تو اچانک کیا دیکھتے ہیں کہ مسلمانوں نے ایک انجن سالا کرنصب کر دیا اور اس سے ہم پر آ گ چینکنے گئے۔ بہ حال دیکھ کر ہمارے لارڈ والٹر نے ہم سے یوں خطاب کیا۔۔''اس وقت ہماری زندگی کا سب سے بڑا خطرہ پیش آ گیا ہے ....الیی حالت میں خدا کے سوا کوئی نہیں جو ہمارا بچاؤ کر سکے۔ آپ لوگوں کو میر امشورہ پیر ہے کہ جونہی ملمان آگ کے بان چلائیں ہمیں جا ہے کہ ہم گھٹنوں کے بل جھک جا کیں' اور اپنے نجات دہندہ خداوند سے دعا کریں کہ اس مصیبت میں ہماری مدد کرے۔'' چنانچے مسلمانوں کی طرف ہے آگ کے بیشعلے ہم پر برستے رہے اور ہم ہرشعلہ پر

گٹنوں کے بل جھک کر خدا سے دعائیں مانگتے تھے۔حتیٰ کہ ہمارے ولی صفت بادشاہ کی بھی پیہ حالت تھی کہ وہ جب اس شعلہ کی گرج سنتا تو بستر سے اٹھ کھڑا ہوتا۔ اور روتے ہوئے ہاتھ اٹھا اٹھا کر ہمار ہے نحات دہندہ سے التجائیں کرتا۔

وہ بیددعا ئیں کرتے رہے اور آگ کی اس بارش نے ان کی

یه تیرهویں صدی میں مسلمانوں اور عیسائیوں کی کیفیت تھی۔ اس کے پانچ سو سال بعد' جب اٹھار ہویں صدی میں' نپولین نے مصر پرحملہ کیا تو مراد بک نے جامعہ از ہر کے علماء کو جمع کر کے ان سے مشورہ کیا کہ ہمیں کیا کرنا چاہئے۔ان علاء نے بالا تفاق بیرائے دی کہ ہمیں جامعہ از ہر میں' بخاری شریف کاختم شروع کر دینا جا ہئے ۔ چنانچہ اییا ہی کیا گیا۔لیکن ہنوز بخاری شریف کاختم' اختیام تک بھی نہ پہنچنے یا یا تھا کہ مصر کی حکومت کا تختہ الٹ گیا۔

یہ اٹھار ہویں صدی کا ذکر ہے۔ انیسویں صدی کے اوائل میں جب روسیوں نے بخارا کا محاصرہ کیا ہے تو امیر بخارا نے حکم دے دیا کہ تمام مدرسوں اورمسجدوں میں '' ختم خوا جگان'' پڑھا جائے۔ چنانچہ ادھرروسیوں کی قلعہ شکن توپین شبر کا حصار منهدم کر رہی تھیں' ادھرختم خواجگان میں لوگ بیٹھے یامقلب القلوب' یامحول الاحوال کے نعرے بلند کر رہے تھےلیکن تو پیں جیت گئیں اور یہ دعا ئیں ان کا کچھ بھی بگاڑ نہ سکیں۔ (بحوالہ۔ غبار خاطر' مولانا آزاد مرحوم) ہمارا عام شیوہ یہ ہو گیا ہے کہا دھرکو ئی قومی مصیبت آئی' اور آئین' اللھم آئین کے نعرے بلند کرتے چلے آرہے ہیں۔ ا دھرہم نےمسجدوں میں دعائیں مانگنا' منا جاتیں پڑھنا اور اور اسلام کے دشمنوں کی بستیادن بدن تر قی کرتی اوران کی اذانیں دینا شروع کر دیں۔۔سکولوں میں آیۃ الکرسی کے اجتماعیت مضبوط سے مضبوط تر ہوتی چلی جا رہی ہے۔ ورد کے لئے جاند نیاں بچھ گئیں اور مزاروں برختم خواجگان اذانوں میں بے شک زلزلہ انگیز قوت اور دعاؤں میں شروع ہو گئے آپ نے جمعہ کے ہر خطبہ میں خطیب صاحب لاریب جمعیت خاطر کا سامان ہوتا ہے لیکن انہی کی اذا نوں کو پی کہتے ساہوگا کہ۔۔اللہہ دمر دیار ہم ۔ اور دعاؤں میں جن کے بازوخارا شگاف اور جن کے حوصلے یاالله! تو اسلام کے دشمنوں کی بستیوں کو تباہ کر دے۔۔ آ ہن گداز ہوں۔ اللهم شتت شملهم -- يالله! توان كي اجتماعيت کو منتشر کر دے۔ ہم صدیوں سے اپنے خطبوں میں یہ

اور یہ کچھ مصراور بخارا تک ہی محدود نہیں ۔اب تو دعائیں مانگتے اور سامعین ان پر نہایت خشوع وخضوع سے

قبول حق ہیں فقط مرد کُر کی تکبیریں!

## ایمان کی ضرورت کیوں؟

ضرورت کیوں ہے؟ سوال بڑاا ہم ہےاور گہری فکراور توجیہ كامختاج ـ

متعلق ایک نتیجہ پر پہنچا۔ جسے نظریۂ ارتقاء Theory) جنگل کے ہر جانور) کا خون پی لیتا ہے۔ اسے'' جنگل کا of Evolution) کہا جاتا ہے۔ اس نظریہ کی تفصیل طول طویل ہے اور بعد کی تحقیقات نے اس کی بعض جزئیات کوغلط بھی ثابت کر دیا ہے ۔لیکن اس کا مرکز ی تصور لیا جاتا ہے کہ کمزور کا وجود ہی اس لئے ہے کہ وہ طاقتور کو ا بھی تک درست تتلیم کیا جاتا ہے۔ یہ مرکزی تصور وہ ہے نندہ رکھنے کا ذریعہ بنے ۔ کمزوراس وقت تک زندہ رہ سکتا جسے ہربرٹ اسپنسر نے بقائے اصلح Survival ) ہے جب تک طاقت ورکواس کی ضرورت نہ پڑے۔جس of the fittest) کی اصطلاح سے تعبیر کیا وقت طاقت ورضرورت محسوں کرنے وہ کمزورکو ہڑپ کرسکتا ہے۔اس تصور کی روسے یہ مانا جاتا ہے کہ کشکش حیات میں ہے۔ نظام فطرت میں یہی ہوتا چلا آیا ہے۔ یہی کچھ ہور ہا وہی نوع باقی رہی جس نے اپنے اندراس قدر قوت پیدا کر ہے' یہی ہوتا رہے گا۔ نہ بھیڑوں کی ہزار آرز وئیں شیر کو لی کہ ماحول کی تخریبی قوتیں اسے پامال نہ کرسکیں۔اس تصور نوئے درندگی سے عاری کرسکتی ہیں' نہ بکریوں کے لاکھ کے ماتحت' نظریہ بیوضع اورتسلیم' کیا گیا کہ زندہ وہی رہ سکتا ۔ ریز ولیوٹن بھیڑیوں کی تیزی دنداں کو کند کر سکتے ہیں۔ ہے جوسب سے زیادہ قوت حاصل کر لئے جو دوسروں کے مقابلہ میں کمزور ہوجائے' اسے زندہ رہنے کا حق نہیں رہتا۔ علمائے سائنس' ''بقائے اصلح'' کے نظریہ تک پہنچے۔ اور اس لئے زیادہ قوت رکھنے والے اسے ہڑپ کر سکتے ہیں۔ اسے ایک مسلمہ کی حیثیت حاصل ہوگئی۔اس نظریہ کی بنیاد

اکثر یوچھا جاتا ہے کہ انسان کے لئے ایمان کی ہم بڑی مجھلی چھوٹی مجھلی کونگل لیتی ہے۔ جڑیا' کیڑوں مکوڑ وں کونوچ لیتی ہے اور عقاب ٔ چڑیا کو دیوچ لیتا ہے۔ بلی' چوہے کو کھا جاتی ہے۔ کتا' بلی کو جھیٹ لیتا ہے۔ بھیڑیا' ڈ ارون' اپنی عمر بھر کی تحقیق کے بعد' زندگی کے کتے کا گلا پکڑ لیتا ہے اور عندالضرورت'شیر' بھیڑیئے (اور قانون'' کہا جاتا ہے اور جنگل میں ایبا کرنے کو نہ معیوب سمجھا جا تا ہے' نہ مٰدموم ۔اس قانون کی رو سے اسے تسلیم کر

نظام فطرت کے اسی مشاہدہ ومطالعہ کے بعد' پیہ

اس نظام فطرت پرتھی جس کا تعلق حیوانی دنیا ہے ہے۔ کا حق اسی کو ہے جو زیادہ سے زیادہ طبعی قوت فراہم کر (Law کارفر ما ہیں ان قوانین میں دیکھا پیجا تا ہے که'' ہو سیڑے۔جس وقت طاقت ورکی ضرورت یا مصلحت کا تقاضا پیدانہیں ہوتا۔

زندگی سے متعلق ۔لیکن نوع انسان کی بدشمتی کہ پورپ نے ہجب اسے بلی دبوچ لے جاتی ہے۔اگر بلی' اس کی اس چنخ ہے سمجھ لیا کہ یہی قوانین' خود انسانی زندگی پر بھی منطبق سے متاثر ہوکرا سے چھوڑ دیتی ہے' تو بیاس کی حماقت ہے۔ (Apply) ہوتے ہیں۔ اس کی وجہ پیتھی کہ انہوں نے جس کا نتیجہ پیہ ہو گا کہ وہ بھوکوں مرے گی۔اگر وہ مرغی کہیں انسانی زندگی کو بھی سلسلہ ارتقاء Chain of) مرافعہ (اپیل) بھی کرے تو بلیوں کی کوئی عدالت اس کے (evolution کی ایک کڑی قرار دیا۔'اس لئے یہ سمجھ لیا حق میں فیصلہ نہیں دے گی۔ گیا کہ بنیادی طور پرانسان' دیگر حیوانات سے الگنہیں۔ اس میں اور دیگر حیوانات میں اتنا ہی فرق ہے جتنا فرق مسلمہ حقیقت کے طور پرتشلیم کر کے' انسانی دنیا میں نافذ کر حیوانات کی مختلف انواع (Species) میں ہے۔ جس دیا۔ حیوانوں کی دنیا میں بیصورت تھی کہ وہ مختلف انواع طرح بنیا دی طور پر وہ تمام انواع' حیوان ہی ہیں اور میں بٹے ہوئے تھے' جن میں ایک نوع دوسری نوع سے یکساں طور پرطبعی قوانین کے تابع' اسی طرح انسان بھی نیادہ طاقتورتھی۔اور طاقتورنوع' کمزورنوع کوکھاتی تھی۔ ایک حیوان ہے اس لئے فطرت کے جوقوانین حیوانات پر اس میں (بجز شاذ حالات کے ) ایک نوع کے افراد ٗ آپس لا گو ہوتے ہیں' انہی کے تابع انسان زندگی بسر کرتا ہے۔ میں ایک دوسرے کو کھانے نہیں لگ جاتے تھے۔ بلیاں اس منطق کی رو سے پورپ اس نتیجہ پر پہنچا کہ بقائے اصلح سے چوہوں کو تو کھاتی تھیں' لیکن چوہے ایک دوسرے کونہیں (Survival of the fittest) جو قانون حیوانی زندگی برصا دق آتا ہے' وہی قانون انسانی زندگی میں کارفر ما ہونا جا ہے ۔ یعنی بیہ قانون کہ زندہ رہنے

( یعنی اس دنیا ہے جس میں زندگی انسانی سطح تک نہیں پینچی ) لے۔ کمزور کوصرف اس وقت تک زندہ رہنے کی اجازت حیوانی دنیا میں فطرت کے طبعی قوانین Physical) دی جاسکتی ہے جب تک طاقتورکواس کی جان کی ضرورت نہ کیا رہا ہے''(W hat is) ان میں'' کیا ہونا جا ہے''۔ ہو' وہ کمزور کواپنا لقمہ بنا سکتا ہے۔اییا کرنا نہ معیوب ہے نہ (What ougth to be) کا سوال ہی مذموم۔اس لئے کمزورکواس کے خلاف آوازا ٹھانے کا کوئی حق نہیں۔ اگر وہ آ واز اٹھائے بھی تو اسے وہ چنج سمجھنا (جیسا کہاویر کہا جا چکا ہے ) پیتوانین تھے حیوانی جائے جومرغی کے حلق سے اس وقت (بے اختیار ) نگلتی ہے

یورپ نے '' جنگل کے اس قانون' کو ایک کھاتے تھے۔انسان سب ایک نوع سے متعلق تھے'اس کئے '' جنگل کے قانون'' کے مطابق بھی ایسانہیں ہونا جاہئے تھا کہ اس ایک نوع کے افراد' ایک دوسرے کو کھانے لگ

جاتے۔اس دقت کو رفع کرنے کے لئے' پورپ نے' نوع ''انسانیت کی زندگی'' سے تعبیر کیچئے۔(ویسے'اس خصوصیت انسانی کومخلف اقوام میں تقسیم کر دیا اور ہر قوم کو ایک سکبری کوانسانی ذات کہاجا تاہے) جدا گانہ نوع تصور کرلیا گیا۔اس کے بعد صورت یہ ہوگئی کہ (۲) انسان کی جسمانی زندگی تو حیوانات کی طرح طبعی جس قوم نے زیادہ قوت فراہم کر لی' اسے حق حاصل ہو گیا ۔ قوانین کے تابع ہے لیکن اس کی'' انسانیت کی زندگی'' بروہ کہ وہ اپنے سے کمزور قوموں کو ہڑپ کر جائے۔اس طرح قوانین منطبق نہیں ہوتے۔ اس کے لئے ایک اور ضابطهٔ '' جنگل کے قانون'' کا انسانی دنیا میں عام چلن ہو گیا۔ اس قوانین ہے۔ اسے مستقل اقدار Permanent) وقت یہی قانون ساری دنیا میں رائج ہے۔ (خودایک قوم Values) سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ حیوانات میں اقدار کے اندر بھی مختلف طبقات نے کس طرح اس قانون کو اپنا (Values) کا تصور نہیں ہوتا۔ وہ صرف طبعی تقاضوں رکھا ہے اور اسکی رو سے' صاحب قوت و اقتدار طبقہ' سے واقف ہوتے ہیں۔ اقدار کا تصور انسانی زندگی کی کمزوروں کو دبوچ لینا کس طرح اپنا حق سمجھتا ہے' ہم ضموصیت ہے۔ اینے موضوع کو اقوام تک محدود رکھنا چاہتے ہیں۔) مجبور ہوتی ہے۔ اس لئے اس میں ''کیا ہونا چاہئے'' بہر حال' یہ ہے اس وقت دنیا کا نقشہ' اسے اگر ایک فقرہ میں (What ought to be) کا سوال پیدا سمٹانا جا ہیں تو یوں کہا جاسکتا ہے کہ

اس وفت جنگل کے قانون پر ساری دنیا کا ایمان

اس سے آپ نے مجھ لیا ہوگا' کہ''ایمان'' کسے کہتے ہیں۔ اس نظریہ زندگی اور قانون حیات' کے خلاف علیہ تواسے مستقل اقدار کے تابع لے آئے۔ ا یک اورنظریۂ زندگی ہے۔اس نظریۂ زندگی کے اصول میہ (۴) ان مستقل اقدار کی روسے متمام انسان ایک نوع ہیں کہ:

پیکر انسان تک پیچی ہے لیکن انسانی منزل میں پیچ کر' اس اندر' مختلف طبقات کی نا قابلِ عبور حدیں میں ایک الیی خصوصیت پیدا ہو گئی ہے جو اس کی سابقہ (Water-Tight compartments) کڑیوں میں نہیں تھی۔ائے آپ (محض سیجھنے کی غرض سے ) کھڑی کی جاسکتی ہیں

سر دست اس بحث میں نہیں بڑنا چاہتے اس وقت ..... ہم (٣) حیوانی زندگی طبعی قوانین کے تابع چلنے کے لئے نہیں ہوتا ۔لیکن انسانی زندگی میں اختیار وارادہ ہوتا ہے ۔ اس کا مطلب میہ ہے کہ انسان اپنی انسانی زندگی کو جس فتم کے قوانین کے تابع رکھنا چاہے رکھسکتا ہے۔ یعنی یہ چاہے تو انسانی زندگی کو'' جنگل کے قانون'' کے تابع رکھ لے اور

کے افراد ہیں اس لئے انہیں نہ اقوام میں تقسیم کرنے سے (۱) زندگی بے شک ارتقائی منازل طے کرتی ہوئی جدا گانہ انواع قرار دیا جا سکتا ہے' اور نہ ہی ایک قوم کے

(۵) حیوانی زندگی میں وانون حیات بقائے اصلح کئے ہوتی ہے۔اوربس ہے۔۔ لیعنی زندہ رہنے کا حق اس کو ہے جوسب سے زیادہ ( ) (جبیبا کہ کہا جا چکا ہے ) مستقل اقدار کی رو سے' طاقتور ہے کیکن مستقل اقدار کی رو سے قانون حیات ونظریہ ستوت' صرف کمزوروں کی حفاظت کے لئے استعال کی جاتی ۔ بقایہ ہے کہ۔

> ما ينفع الناس فيمكث في الارض (١٣/١٤)

باقی وہی رہ سکتا ہے جونوع انسان کے لئے زیادہ سے زیاد ہ منفعت بخش ہو۔

جماعت نوع انسانی کے لئے سب سے زیادہ نفع بخش کام کرے'اسے بقانصیب ہوسکتی ہے۔

(۱) مستقل اقدار کی رو سے نوع انسان ایک کارواں کی طرح مصروف سفر رہتا ہے۔ اس کارواں میں ہوتی ہے۔ اگر کوئی را ہرو' کسی وجہ سے تھک کر پیچھے رہ جائے' تو دیگر افراد کارواں کا فریضہ ہوتا ہے کہ وہ اس کے لئے سواری کا ا نتظام کریں تا کہ وہ در ماندہ راہرو' دیگر افراد کارواں کے سپررا کر کے انہیں اپنی سطح پر لانے کی کوشش کرے۔ دوش بدوش' سفر کرنے کے قابل ہو جائے۔ اگر کوئی درندہ اس در ماندہ راہرو کی کمزوری ہے فائدہ اٹھا کراس پرحملہ فلار کوئی انسان' دوسروں کے لئے نفع بخشیوں کا سامان بہم کرے' تو پورے کا پورا کارواں اس کی مدافعت وحفاظت سیبنجائے' اس سے اسی قدر اس کی انسانی زندگی سنور جاتی کے لئے سینہ سیر ہوجا تا ہے۔

سے ان کے ذیم مختلف فرائض عائد کر دیئے جاتے ہیں۔

ہے' کسی کو کمز ور کرنے اور پھراس کی کمزوری سے ناجائز فائدہ اٹھانے (Exploitation) کے لئے استعال نہیں کی جاتی۔

(۸) اس نظر بیزندگی کی رو سے 'مقصد حیات بیہ ہے کہ انسان فطرت کی قوتوں کومسخر کر کے ..... پوری انسانیت کی یعنی اس میں قانون حیات'' بقائے انفع'' ہے۔۔ جوفر دیا نندگی کو بلند سے بلندتر کرتا جائے۔جس طرح یانی اپنی سطح ہموار رکھتا ہے اس میں کہیں نشیب و فراز اور نا ہمواریاں نہیں ہوتیں' اسی طرح جب انسانیت کی زندگی کا معیار بلند ہوتا ہے تو اس میں پوری انسانیت کی سطح ہموار

(۹) سوال په پيدا ہوتا ہے کہ وہ جذبہ محرکه کیا ہے جس سے انسان' زیادہ سے زیادہ محنت کر کے' دوسروں کی کمی کو

متقل اقدار کی رو سے اصول پیر ہے کہ جس اور اس قابل ہو جاتی ہے کہ وہ اپنی طبعی زندگی کے بعد' اس میں افراد کارواں کی صلاحیتوں کے اعتبار نندگی کی مزیدارتقائی منازل طے کر سکے۔اپنے مستقبل کو سنوارنے کا خیال وہ جذبہ محرکہ ہے جس سے انسان ' لیکن اس تقسیم کار سے' ایک کو دوسرے پر غلبہ و تسلط کا حق دوسروں کی خاطر زیادہ سے زیادہ محنت کرنے کے لئے ہمہ حاصل نہیں ہو جاتا۔ یہ تقسیم عمل کارواں کے حسن نظم کے وقت تیار رہتا ہے۔ جسے بظاہر'' دوسروں کی خاطر'' کچھ کرنا

سمجھا جاتا ہے' وہ درحقیقت خود اپنے لئے ہوتا ہے۔

یہ ہے دوسرا نظریۂ زندگی یا قانون حیات جسے قرآن کریم پیش کرتا ہے۔اس نظریئے کومسلمہ حقیقت سمجھنا' ایمان کہلاتا ہے۔

دیاہے۔سورہ محر میں ہے۔

والذيبين كفروا يتمتعون ويأكلون كما تأكل الانعام (٢١/١٢)\_ جولوگ کفر کرتے ہیں وہ حیوانات کی طرح کھاتے یتے اور سامان زندگی ہے متنع ہوتے ہیں۔ چونکہ قرآن کریم اس نظریئے زندگی کو غلط قرار دیتا ہے اس کئے اسے صحیح ماننے والوں کے متعلق وہ کہتا ہے که'' وہ باطل یرایمان''رکھتے ہیں۔

والذين المنوا بالباطل وكفروا بالله اولٰئک هم الخاسرون. \_(r9/or)

جولوگ اس باطل نظریهٔ حیات پر ایمان رکھتے ہیں اور خدا کے عطا کر دہ صحیح نظریہ زندگی ہے انکار کرتے ہیں' وہ آخرالامر سخت نقصان اٹھائیں

ساتھ چلا آ رہا ہے' لیکن پہلے اس کی حیثیت انفرادی سی سیسائیوں نے مذہب کو سیاست سے الگ کر دیا۔ (اس

ہوتی تھی' مغرب نے' طبعی کا ئنات میں کا رفر ما جنگل کے قانون کوانسانی زندگی پرمنطبق کر کے اسے عالمگیر پوزیشن دے دی۔ جسے تہذیب مغرب کہا جاتا ہے وہ اسی ایمان بالباطل \_ \_ لیعنی جنگل کے قانون کونظریۂ حیات سمجھنے کا دوسرا قرآن' جنگل کے قانون والےنظریہ زندگی کو کفر نام ہے۔مغرب نے اسے سائنس کا ایک عظیم انکشاف قرار سے تعبیر کرتا ہے اور اپنے پیش کردہ نظریہ کو اسلام کہہ کر دے کر بطور فلسفۂ حیات اختیار کیا۔ اسی کو مادی نظریۂ یکارتا ہے۔اس نے کفراور حیوانی سطح زندگی کو مرادف قرار حیات یا (Materialistic concept of life) کہا جاتا ہے۔۔ اور چونکہ برقشمتی سے اقوام مغرب دنیا میں اقوام غالب کی حیثیت ہے پھیل گئیں اس لئے ان کا بیفلسفهٔ زندگی یا ایمان بالباطل تمام اقوام عالم میں پھیل گیا۔ نتیجہ اس کا بیر کہاب بیہ قانون ساری دنیا کا عام چلن ہو گیا ہے۔ یوں تو اقوام پورپ نے اس قانون کونظر بیر ارتقاہی کی روشنی میں اپنایا ہے لیکن حقیقت یہ ہے کہ عیسائیت اور یہودیت کے غلط عقائد نے جو فضا پیدا کر دی تھی۔ وہ اس نظریہ کے لئے بڑی ساز گارتھی۔عیسائیوں کا بنیادی عقیدہ یہ ہے کہ نجات کا مدار انسانی اعمال پرنہیں بلکہ حضرت مسطّ کے کفارہ کے ایمان پر ہے' یہودیوں کاعقیدہ پیہے کہ جنت' بنی اسرائیل کی نسل کے لئے مخصوص ہے۔ آپ نے دیکھا که ان عقائد کی رویئے ٔ انسانی اعمال کی اہمیت بالکل ختم ہو جاتی ہے اور یہودیوں کے گھرمیں پیدا ہو جانے' یا حضرت مین کے کفارہ پر ایمان لے آنے کے بعد' انسان کو کھلی چھٹی مل جاتی ہے کہ وہ جس قتم کے جاہے کا م کرے' اس سے کوئی یوں تو ایمان بالباطل شروع ہی ہے انسان کے بازیرس ہی نہیں ہو گی۔ انہی عقائد کا فطری نتیجہ یہ تھا کہ

زمانے میں یہودیوں کی سلطنت کہیں نہیں تھی' اس لئے یہ شویت عملاً عیسائی مملکتوں میں رائج ہوئی )۔ اس سے' اقوام مغرب میں انسانی تدن کا نقشہ یوں مرتب ہوا کہ حضرت مسلط مغرب میں انسانی تدن کا نقشہ یوں مرتب ہوا کہ حضرت مسلط کے کفارہ پر ایمان ایک پرائیویٹ عقیدہ کی حیثیت لئے ہوئے' اور امور سیاست میں کھلی چھٹی کہ جس طرح جی چاہے کریں۔۔۔ عیسائیت نے یورپ میں یہ فضا پیدا کر چاہے کریں۔۔۔ عیسائیت نے یورپ میں یہ فضا پیدا کر فیاہے کا نون' کو بطور فیام فطرت پیش کر دیا۔ لہذا' یہی قانون وہاں کی زندگی کا عام چلن ہوگیا۔

اس''ایمان بالباطل'' نے دنیا کوکس طرح جہنم بنار کھا ہے' اس کی وضاحت کی ضرورت نہیں۔ ہم سب اس جہنم کے اندر ہیں اس لئے اس کا مشاہدہ اپنی آئکھوں سے کر رہے ہیں۔ اس وقت حالت یہ ہے کہ ساری دنیا ایک وسیع وعریض جنگل بن چکی ہے۔ جس میں بعض قو موں نے اختیار کر رکھی ہے۔ ان سے دوسرے در جے پر بعض قو میں اختیار کر رکھی ہے۔ ان سے دوسرے در جے پر بعض قو میں بھیڑیوں کی شکل عربی کی طرح ان کے رخم وکرم پر زندگی کے دن پورے بمر یوں کی طرح ان کے رخم وکرم پر زندگی کے دن پورے بربی ہیں۔ ان شیروں اور بھیڑیوں کا جب جی چا ہے کسی کر رہی ہیں۔ ان شیروں اور بھیڑیوں کا جب جی چا ہے کسی بھیڑیا بری کو د بوچ لیتے ہیں۔ وہ بے چاری ممیاتی ہوئی دم توڑ دیتی ہے اور باقی ڈری اور سہی ہوئی جھاڑیوں میں دبک کر بیٹھ جاتی اور اپنی باری کا انظار کرتی رہتی ہیں۔ دبکہ کر بیٹھ جاتی اور اپنی باری کا انظار کرتی رہتی ہیں۔ دبکہ کر سکتا کہ تم ایبا کیوں کرتے ہو۔ تاریخ کے اور اق' کر سکتا کہ تم ایبا کیوں کرتے ہو۔ تاریخ کے اور اق' کر سکتا کہ تم ایبا کیوں کرتے ہو۔ تاریخ کے اور اق'

طاقت ورقوموں کی طرف سے اس قتم کی ہمہ گیر سبعیت و بربریت اور دوسری طرف کمزور قوموں کی اس حد تک بے بسی اور بےکسی کی مثال پیش کرنے سے قاصر ہیں۔ سڑک پر دوآ دمی آپس میں لڑیڑیں تو راہ گذر انہیں چھڑا دیتے ہیں اوراگراییا نه هو سکے تو پولیس کا سیاہی انہیں گرفتار کر لیتا'اور عدالت' زیادتی کرنے والے کوسزا دے دیتی ہے۔لیکن یہاں کیفیت میہ ہے کہ ایک درندہ صفت ملک کا کھوں بے گناہ انسانوں کو ذنح کئے جارہا ہے اورکسی میں ہمت نہیں یژتی که مظلوم کی فریا د کو پہنچے۔ا دھراسی امریکه کواور برطانیہ کوعر بوں کا گلا دیا نے کی ضرورت پڑی تو فلسطین کی لاکھوں یرامن آبادی کو دهکیل کر با هر کر دیا ور و ماں جدید اسرائیلی حکومت قائم کر دی۔ اس کے بعد اس نومولود کو اس قدر طاقتور بنا دیا گیا که وه اب اس'' جنگل کا بادشاه'' بن رہا ہے۔اس کے خلاف نہ صرف بیر کہ کسی کو انگلی نہیں اٹھانے دی جاتی بلکه نام نها د فریا د گاه ( یو۔این ۔او ) میں زبانیں گنگ کر دی جاتی میں کہ کوئی اس خنجر بدست لا ڈلے کے خلاف لب کشائی تک بھی نہ کر سکے۔ اگر وہاں کوئی ریز ولیوش یا س بھی ہو جاتا ہے تو پیراس کاغذ کے برزے کو مسل کرر دی کی ٹو کری میں بھینک دیتا ہے اور وہ سب قومیں جنہوں نے بدریز ولیوٹن یاس کیا تھا اس کا منہ کتی رہ جاتی ہیں۔ یہ ہے اس'' جنگل کے قانون'' پر ایمان کا نتیجہ! ان ا قوام نے اپنی کہنہ روایات میں ہمدر دی بنی نوع انسان جیسے جوالفاظ من رکھے تھے' ان کا مظاہرہ اس طرح ہوتا ہے کہ جب بھیڑیا' بھیڑوں کے گلے پر حملہ کر رہا ہوتا ہے تو

تمہارے لئے کسے جائز تھا!

بعینہ اسی قتم کے'' ثواب کے کام'' موجود ہ دور کے قزاق اور رہزن کرتے ہیں ۔ پہلے' لا کھوں فلسطینی عربوں کو'ان کے گھر ہار سے نکال کر ویرانوں میں دھکیل دیا اور اس کے بعدان'' پناہ گزینوں'' کی امداد کے لئے خیراتی فنڈ کھول کر دنیا سے داد کی جاتی ہے کہ دیکھو! ہمارا سینہ مظلوموں اورغریبوں کے در د سے کس قدرلبزیز ہے۔ چن میں لالہ دکھاتا پھرتا ہے داغ اپنا کلی کلی کو! یہ جانتا ہے کہ اس دکھاوے سے دل جلوں میں شار ہو گا لیکن '' جنگل کے قانون'' کے اس قسم کے مظاہرے دیگر اقوام کے ہاں جاکر ہی نہیں ہوتے' ان بالا دست اقوام کے خود اپنے گھر بھی اس سے متاثر ہوتے ہیں۔ جب ایمان پی گھرا کہ انسان ایک حیوان ہے اور ''جس کی لاٹھی اس کی بھینس'' قانون حیات۔ تو پھر دلوں میں کسی ایسے آئین اور ضابطہ کا احترام کیسے پیدا ہوسکتا ہے جوافراد معاشرہ کے حیوانی جذبات کی بے محاباتسکین کی راہ میں حائل ہو۔اس کا نتیجہ ہے کہ خود اقوام مغرب میں جرائم کی تعداد اس قدر ہوشر باتیزی سے بڑھ رہی ہے کہ بیاتن بڑی بڑی قوتوں کی حامل قومیں' اس سیلاب بے پناہ کی روک تھام سے عاجز آ چکی ہیں۔ ہمارے ایک بالغ نظر دوست حال ہی میں امریکہ گئے ہیں۔ وہ اپنے ایک خط میں لکھتے ہیں:

یہاں قوم کی حالت عجیب ہے۔ سب لوگ عجب انتثار کا شکار ہیں۔ جرائم کی رفتار سن کر آپ دنگ ریڈ کراس کا ایمبولینس دور کھڑامحو تماشا ہوتا ہے۔ جب وہ ایک بھیڑکوا ٹھاکر لے جاتا ہے تو پیرایمبولینس' ہمدردی نوع انسان کے جذبے سے سرشار' آ گے بڑھتا ہے تا کہ جو زخمی بھیڑیں زمیں پرتڑ یہ اور سبک رہی ہیں' ان کے حلق میں یانی ٹیکائے۔ یہ ایمبولینس انہیں بھیڑیوں کا مہیا کردہ ہوتا ہے جوان بھیڑوں کے خون پریلتے ہیں' دنیا ان کے اس جذبهٔ ہمدردی کوسرا ہتی اور ان کی شان میں مدح وستائش کے قصیدے پڑھتی ہے۔ قرآن کریم نے یہودیوں کے جرائم کی جوفہرست پیش کی ہے'اس میں ان کے ایک جرم کی تشريح ان الفاظ ميں كي گئي ہے كه ـ ـ شم انته هـ ولاء تقتلون انفسكم وتخرجون فريقا مذكم من دیار همه به تم وه لوگ هو که خود اینے بھائی بندوں کو قتل کرتے ہواوران میں سے بعض کوان کے گھر بار سے نكال بابركرت مورد تظهرون عليهم بالاثم و الـــعـــدوان ـتم میں سے ایک گروہ پیر کچھ کرتا ہے اور د وسرے لوگ اس ظالم اورمتنبرگر و ہ کی پیٹے ٹھو نکتے ہیں ۔۔ و ان پاتوكم اسرى تغدوهم ـ جبان مظلوموں کو جنہیں تم نے ان کے گھروں سے نکال باہر کیا تھا' دوسرے لوگ قیدی بنا کر لے جاتے ہیں' توتم چندے اکٹھے کرتے ہوتا کہ ان قیدیوں کا فدیدادا کر کے انہیں قید ہے آ زاد کرایا جائے۔ اس طرح تم اینے آپ کو فریب دے لیتے ہوکہ ہم بڑا ثواب کا کام کررہے ہیں۔۔وھو محرم عليكم اخراجهم - (٢/٨٥) - مالانكمة نے جو انہیں ان کے گھروں سے نکال باہر کیا تھا' تو وہ

رہ جائیں گے۔۔ یعنی تمیں لا کھ۔۔ ہر گھنٹہ کے بعد قتل۔ اکیس منٹ کے بعد ڈکیتی۔ چار منٹ کے بعد زنا بالجبر (زنا بالرضا کا تو حساب و شار ہی نہیں)۔ ہر دس سیکنڈ کے بعد نقب زنی۔ اور ہر سیکنڈ کے بعد نقب زنی۔ اور ہر سیکنڈ کے بعد نقب زنی۔ اور ہر سیکنڈ کے بعد چوری۔ اس سال چالیس ہزار افراد حادثات کا شکار ہوئے۔۔۔ اور کیا لکھوں؟

یہ امریکہ کی حالت ہے۔ برطانیہ میں جنسی بدنہادی اب اس حد تک پہنچ چکی ہے کہ وہاں لواطت کو قانو نا جائز قرار دیا گیا ہے۔ (حالانکہ وہاں عورتوں کی تعداد اب بھی مردوں کے مقابلہ میں کہیں زیادہ ہے) اور اس کے لئے وجۂ جوازیہ بتائی جاتی ہے کہ یہ وہااتنی عام ہو چکی ہے کہ اس کی روک تھام حکومت کے بس کی بات نہیں رہی۔ اب اس کے سوا چارہ نہیں کہ اسے قانو نا جائز قرار دے کر'اس فعل شنیع کے مرکبین کو کم از کم اس نفیاتی البحض سے بچالیا جائے جواس کے قانو نا نا جائز ہونے کی وجہ سے بچالیا جائے جواس کے قانو نا نا جائز ہونے کی وجہ سے ان کے دل میں پیدا ہوتی ہے۔

یہ ہیں حیوانی سطح زندگی پر ایمان کے نتائج و عواقب' اجتماعی اور انفرادی زندگی میں۔ انفرادی زندگی کی یہ مثالیں ہم نے ضمناً پیش کر دی ہیں۔ اس وقت ہمارے پیش نظر بالخصوص' اس ایمان کے وہ عواقب ہیں جوانسانوں کی بین الاقوامی زندگی کو محیط ہور ہے ہیں۔ یعنی ہر جگہ جنگل کا قانون کارفر ما ہے اور حالت اب یہ ہو چکی ہے کہ اس سیل سبک سیروز میں گیر کے آگے عقل ونظر وعلم و ہنر ہیں خس و خاشاک

ا قبال ہی کے دوسرے الفاظ میں ہے تہذیب کا کمال' شرافت کا ہے زوال غارت گری جہاں میں ہے اقوام کی معاش ہر گرگ کو ہے برۂ معصوم کی تلاش شک کش کش کے

'' جنگل کے قانون'' پرایمان کے نتائج وعوا قب ہارے سامنے آ چکے ہیں۔ اس کے برعکس "مستقل اقدار' ہرا ہمان کیا نتائج مرتب کرتا ہے' ہمیں افسوس ہے کہ عصر حاضر ہے ہم اس کی عملی مثالیں پیش کرنے سے قاصر ہیں۔۔اس لئے کہاس وقت دنیا میں کوئی خطرُ زمین بھی ایسا نہیں جس میں ان اقدار برعمل ہور ہا ہو۔۔اقوام مغرب کا تو ان اقدار پرايمان ہي نہيں' ليكن جوقوم (ليعني مسلمان) ان پرایمان رکھنے کی مدعی ہے' اس کا بھی درحقیقت ان پر ایمان نہیں۔۔ ایمان کی برکھ اعمال سے ہوتی ہے۔ ا بیان'انسان کے دلی فیصلہ کا نام ہے۔جس کی نموداس کے مطابق عمل ( کام کرنے ) سے ہوتی ہے۔ لیکن بیا قدار کیا نتائج مرتب کرسکتی مین'اس کا انداز هان اقدار برغور و تدبر سے لگایا جا سکتا ہے۔کسی قوم کا اس حقیقت پر ایمان کہ میری قوت کمزوروں کی حفاظت کے لئے ہے' کس فتم کے نتائج پیدا کرسکتا ہے' اسے سمجھنے کے لئے کسی افلاطون کے د ماغ کی ضرورت نہیں ۔اس وقت جنگل کے قانون پرایمان نے د نیا میں کیفیت بیہ پیدا کر رکھی ہے کہ کمزور قومیں تو ڈری اور سہی ہوئی ہیں ہی 'خود طاقتور قومیں بھی ایک دوسرے کی طرف سے بےخطراور مامون نہیں ۔ کہتے ہیں کہ جب برف

عام پڑ جائے تو بھیڑ پئے کسی غار میں انکٹھے ہو جاتے ہیں۔ کھانے کو کہیں سے کچھ ملتا نہیں تو وہ بیٹھے ایک دوسرے کو تا کتے رہتے ہیں جونہی کسی کو اونگھ آئی' باقی بھیڑیوں نے اسے دبوچ لیا۔ اس وقت دنیا کی طاقتورا قوام کی بعینہ یمی حالت ہو پکی ہے۔ ہر قوم کو دوسری قوم کی طرف سے خطرہ ہے اس لئے کسی کوکسی پر اعتما دنہیں ۔ چونکہ ان سب کا ایمان جنگل کے قانون پر ہے' اس لئے ہر قوم اسی میں اپنی عافیت سمجھتی ہے کہ وہ زیادہ سے زیادہ قوت فراہم کرے۔اس لئے پیا توام' حصول قوت کی دوڑ میں ایک دوسرے سے آ گے نکل جانے کی فکراور کوشش میں پاگل ہور ہی ہیں۔لیکن اس دوڑ میں اب ہرقوم تھک چکی ہے۔ یہ وجہ ہے کہ یہ قومیں تیسری عالمگیر جنگ کے تصور سے گھبراتی ہیں۔ ورنہ جس قتم کے واقعات پہلی اور دوسری عالمگیر جنگوں کے لئے بہانہ بن گئے تھے'ان سے کہیں زیادہ شدید واقعات اب آئے دن ظہور میں آتے رہتے ہیں لیکن عالمگیر جنگ نہیں چھڑتی۔ ا قبالؓ نے پہلی جنگ عظیم کے بعد' اقوام مغرب

ہے کہا تھا کہ

وقت آنست کہ آئین دِگر تازہ کئیم لوح دل پاک بشوئیم و زسر تازه کنیم ''آ ئین دگر'' ہے اس کی مراد پیتھی کہ'' جنگل کے قانون'' کی جگہ متقل اقدار انسانیت کو آئین حیات قرار دیا جائے ۔اس وقت اس کی کسی نے نہ سنی اور اقوام مغرب اپنی وحشت سامانیوں میں آ گے ہی آ گے بڑھتی چلی ۔ سکیں ۔لیکن ہم سیحت ہیں کہاب وقت زیادہ مساعد ہے۔۔

کمزور قومیں بہت زیادہ سہی ہوئی ہیں اور طاقتور قومیں' با ہمی عدم اعتاد کے ہاتھوں ننگ آ چکی ہیں۔۔ اگر اس وتت دنیا کی کوئی قوم بھی اینے نظام کومستقل اقدار پرمتشکل کرلے تو مردم گزیدہ انسان اس کی طرف لیک کر آئے گا۔ اقبال کوکسی الیمی ہی قوم کی تلاش تھی جسے وہ اس طرح دیوانہ واریکاریکارکرآ وازیں دے رہاتھا کہ

اے بندہ مومن! تو کجائی؟ تو کجائی؟ جب وه بندهٔ مومن کو بول یکار یکار کرتھک گیا تو یا کتان کا تصوراس کے افق قلب سے انجرا۔اس نے ۱۹۲۳ء میں لکھا تھا کہ

ا قوام عالم کا باطنی اضطراب جس کی اہمیت کا صحیح اندازه ہم محض اس لئے نہیں لگا سکتے کہ خود اس اضطراب سے متاثر ہیں۔ ایک بہت بڑے روحانی اور تدنی انقلاب کا پیش خیمہ ہے۔ پورپ کی جنگ عظیم ایک قیامت تھی جس نے پرانی دنیا کے نظام کو قریباً ہریہلو سے فنا کر دیا اور اب تہذیب وتدن کی خاکسر سے فطرت زندگی کی گہرائیوں میں ایک نیا آ دم اوراس کے رہنے کے لئے ایک نئی دنیا تعمیر کر رہی ہے۔( دیباچہ پیام مشرق)

اس نے یا کتان کی'' نئی دنیا'' کا تصور'اسی'' نئے آ دم' کی نمود کے لئے دیا تھالیکن افسوس کہ ہم بھی اقوام مغرب کی نقالی میں' انہی فرسودہ راہوں پر چل نکلے اور اتنا نہ سمجھا کہ '' جنگل کے قانون'' کے مطابق' ہم ان قوموں کا مقابلہ کر ہی نہیں سکتے جوطعی قوت میں ہم سے کہیں آ گے نکل چکی

ہیں۔لہٰذا' ہمارے لئے جارۂ کار بہتھا کہ ہم اپنے ہاں' اس بربریت کے قانون کی جگہ' انسانیت ساز اقدار کو فروغ دیتے اور پھر دیکھتے کہ دنیا کی کوئی قوت بھی' ان کا مقابلہ کر سكتى ہے؟ قرآن نے جب كہا تھا كه - " ليے ظهره " عـلـر الـدين كله'' مستقل اقدار يرمبني نظام حيات' دنیا کے تمام دیگر نظامہائے زندگی پر غالب آسکتا ہے تو اس نے یونہی شاعری نہیں کی تھی ۔ جب اس نے اعلان کیا تھا کہ وانتم الاعلون ان كنتم مومنين ـ الرتم جنگل کے قانون پرایمان کی جگہ ٔ انسانی اقدار کی صداقت پر ایمان لے آئے' توتم ساری دنیا پر غالب آ جاؤ گے' تواس نے (معاذ الله) دروغ مصلحت آمیز سے کامنہیں لیا تھا۔ جب اس نے کہا تھا کہ۔۔ولین یہجے عل السلہ للكافرين علر المومنين سبيلا ـ (۱۴۱/۲) غلط نظریه زندگی پرایمان رکھنے والے' ان لوگوں يرتبهي غالب نہيں آسکتے جوضچے قانون حیات پر ایمان رکھیں' تو اس نے (معاذ الله) اس قوم کوجھوٹی ''ہلاشیری''نہیں دی تھی۔ اس نے اس حقیقت کو بیان کیا تھا کہ حیوان کتنی ہی عظیم قوت کا مالک کیوں نہ ہو جائے' ''انسانی قوت'' کا مقابلہ نہیں کرسکتا اور ظاہر ہے کہ دنیائے تہذیب وتدن میں' ''انسانی قوت'' سے مراد ان اقدار کی قوت ہے جن سے انسانیت تشکیل یذیر ہوتی ہے۔ ہم نے اس قوت کو کھی آ ز ما یا نہیں اس لئے ہم اس کی عظمت واہمیت کا انداز ہنہیں کر سکتے ۔۔ اور آ زمایا اس لئے نہیں کہ ہمیں اس پر ایمان نہیں ۔۔ ایمان تو ایک طرف رہا' جنگل کے قانون کی وجہ

سے ہمارے ہاں بھی عظمت واہمیت کے معیاراس قدر بدل چکے ہیں کہ ہم شایڈ ''احترام آ دمیت' کا مفہوم تک سجھنے ہیں کے بھی قابل نہیں رہے۔لین اس کے باوجود' ہم سجھتے ہیں کہ اس وقت دنیا میں کوئی خطر زمین ان اقدار کی تجربہ گاہ بننے کے قابل ہوسکتا ہے تو وہ پاکستان ہی ہے۔۔ ہماری فضاؤں میں سرسید' اقبال' جناح کے تصورات ابھی تک جگمگا رہے ہیں۔ یہاں جس انداز سے قرآنی فکر عام ہور ہا ہے دنیا میں کسی اور جگہ اس کی مثال نہیں ملتی اور سب سے بڑی بات یہ کہ ہم نے اس مملکت کو حاصل ہی اس مقصد کے لئے بات یہ کہ ہم نے اس مملکت کو حاصل ہی اس مقصد کے لئے کیا تھا۔

لین اگر ان تمام دلائل و برائین کے باوجود (برنصیبی سے) ہمیں اس حقیقت پر یقین نہیں آسکتا' کہ ان اقدار پر عمل کرنے سے ہمیں سرفرازی وسر بلندی نصیب ہو سکتی ہے' تو برسیل تنزل' اسے آزما کھا اختیار کرکے ہی دکھ لیا جائے ۔ جسیا کہ ہم او پر لکھ چکے ہیں' یہ حقیقت ہے کہ جنگل کے قانون کے مطابق' ہم طبعی قوت میں اقوام غالب کا مقابلہ نہیں کر سکتے ۔ اس لئے ہم ایک متبادل طریق علاج کے طور پر' ان اقدار پر عمل کر کے دکھ لیں۔ اگر (بفرض محال ) میطریق' مطلوبہ نتا نگے پیدا نہ کر سکا تو اس سے ہمارا فصان بہر حال کچھ نہیں ہوگا۔ یہ اقدار' طبعی قوت کے حصول' استحال کی تو اس کے کر استعال میں ہوتا ہے ) لہذا' انہیں استعال میں ہوتا ہے ) لہذا' انہیں گرز قرق صرف اس کے محل استعال میں ہوتا ہے ) لہذا' انہیں آزمائش طور پر اختیار کرنے سے بھی ہمارا کچھ نہیں بگڑتا۔

اس کے برعکس' اگر یہ کا میاب ثابت ہوگئیں (اور ان کے کا میاب ہونے میں کلام ہی کیا ہے) تو پیمیں اس مقام پر پنجا دیں گی جو اس وقت ہمارے حیطۂ تصور میں بھی نہیں ۔ اپنے نظام کی تبدیلی سے اور بہتبدیلی مستقل اقد ارخداوندی آ سکتا اور اس کے ساتھ ہی بیرعالمگیرانسانیت کوبھی اس جہنم کی بنیادوں پر ہی عمل میں آ سکتی ہے۔اس تبدیلی سے جو سے نجات دینے کا موجب بن جائیں گی جس میں وہ اس سمجرالعقول قوت حاصل ہوتی ہے اسے سمجھانے کے لئے ہم وقت گرفتار ہے اور جس سے نکلنے کی اسے کوئی راہ دکھائی اتنا ہی کہہ سکتے ہیں کہ جس طرح 'شیر اور ہاتھی کی بے پناہ نہیں دیتے۔ یاد رکھئے! جب تک ہم اینے موجودہ قوت ایک انسانی بیچے کی ذہنی فراست کا مقابلہ نہیں کرسکتی ، (Pattern) کونہیں بدلتے' ہمارے بچاؤ کی کوئی صورت نہیں ہوسکتی ۔ معاشی دنیا میں ہم' اینے موجودہ معاشی نظام مجموعی طاقت بھی اس نظام کا مقابلہ نہیں کرسکتی جو انسانیت کی رو سے' سر مایہ دار قوموں کا مقابلہ نہیں کر سکتے۔ ہمیں ساز اقدار پرمتشکل ہوا ہو۔ ہمیشہ ان کا دست نگر رہنا پڑے گا اور عمرانی دنیا میں ہم

'' جنگل کے قانون'' کی بنایر بالا دست اقوام مغرب کو حچیو تک نہیں سکتے۔ ہم زندہ اور پائندہ رہ سکتے ہیں تو صرف اسی طرح جنگل کے قانون پر ایمان رکھنے والی قوموں کی

یقین پیدا کراہے غافل! کہ مغلوبِ گماں تو ہے

# احرام

احترام (Reverence) معاصر ڈان میں شائع ہوا کوئی قابل قدر جذبه نهیں۔تعلیم وتربیت کا ماحصل تعظیم و تکریم اور احترام وسپر دگی کے جذبات ہیں۔اس کے بعد آئے دن ہمارے اجتماعات میں ہوتے رہتے ہیں۔ انہوں نے بتایا ہے کہ ہمارے زمانے میں تعلیم کا سب سے بڑانقص یہ ہے کہاس سے طالب علموں کے دل میں احترام وتعظیم کے جذبات پیدانہیں ہوتے وہ سرکثی اور بغاوت میں فخرمحسوس کرتے ہیں اور بیرمسلک ہمارے معاشرہ کے لئے سے حکم کو واجب التعمیل سمجھا جائے؟ اس ضمن میں مسٹر بڑا خطرناک ہے اگر اس کی جلد اصلاح نہ کی گئی تو اس کے بروہی فرماتے ہیں کہ نقصا نات کی تلافی ناممکن ہو جائے گی۔

ہم مسٹر بروہی سے حرفاً حرفاً متفق ہیں کہا حترام و تعظیم کے جذبات شرف انسانیت کے آئینہ دار ہیں اور جس معاشرہ کے نوجوانوں کے دل ان جذبات عالیہ سے عاری ہوں گے وہ معاشرہ کھی مہذب ومتمدن نہیں کہلا سکے گا۔ ہم اس سے بھی متفق ہیں کہ خود معاشرہ کے قیام و بقا کے

مسٹر اے۔کے بروہی کا ایک مقالہ' بہ عنوان کئے ضروری ہے کہ افراد معاشرہ کے دل میں احترام وتکریم کے جذبات موجزن رہیں۔ بغاوت اور سرکشی کی بنیادوں جس میں انہوں نے کارلائل اور گوئے وغیرہ کی اسناد' اور سیر کوئی معاشرہ قائم نہیں رہ سکتا۔ پیجھی حقیقت ہے کہ آج سقراط کی مثال سے بتایا کہ نوجوانوں کاحقیقی جو ہر ہیہ ہے کہ ہماری قوم کے نوجوانوں کے دل سے احترام وتعظیم کے وہ اپنے اندراحترام کا جذبہ پیدا کریں۔ بغاوت اورسرکشی ۔ جذبات اٹھتے چلے جا رہے ہیں اور ان کی جگہ بغاوت و سرکشی کے جراثیم پرورش یا رہے ہیں جن کے مظاہرے

لیکن سوال بیہ ہے کہ احترام کس کا کیا جائے؟ تعظیم کامستحق کون ہے؟ جذباتِ سیردگی کی عقیدت کس کی بارگاہ میں پیش کی جائے؟ کس شخص کو واجب النگریم اور کون

ماں باپ کے حکم کا احترام' استاد کے حکم کا احترام' معاشرہ کے احکام کا احترام جو اس کی اقدار و روایات وقوانین کی شکل میں سامنے آتے ہیں۔ ہمیں اس سے اختلاف ہے کہ ماں باپ ٔ استاد ٔ اسلاف کا ہر تکم (بلامشروط) واجب الاحترام ہے' اور معاشرہ کی تمام اقدار و روایات اورضوابط بلا استثناء واجب التعمیل \_ اگر

بروہی صاحب کے نز دیک اس کا نام جذبات احترام وتکریم ہے تو ان جذبات سے دنیا کی کوئی قوم ایک قدم بھی آ گے نہیں بڑھ سکتی ۔اس سے انسانیت کا ارتقاء رک جاتا ہے اور شرف آ دمیت پر جمود وخمود طاری ہو جاتا ہے۔اگر کسی قوم باپ کی اطاعت' سے ہوتا تھا۔ اس سے آ گے استاد کی کے نو جوانوں کو پیسبق دیا جائے کہ جو کچھ ماں باپ اور اساتذہ کہیں اسے بلا چون و چرانتلیم کئے جاؤ۔ جو کچھ اسلاف سے منتقل ہوتا چلا آ ر ہا ہےا ہے بھی تنقیدی نگاہ سے نہ پرکھو۔ اینے معاشرہ کی روایات وضوابط کی شدت سے یا بندی کرو اور ان کا کبھی جائز ہ نہ لو۔ تو اس قوم میں کبھی ایسے انسان پیدانہیں ہوں گے جواپنی ذہنی بالیدگی سے قوم کی سطح کو بلند کرسکیں ۔ اور کاروان انسانیت کوایک قدم بھی آ گے لے جاسکیں۔ یہ وہی کورانہ تقلید ہو گی جس کا متیجہ انسان کوحیوان بنا دینا ہوتا ہے (بلکہ قرآن کے ارشاد کے مطابق حیوان سے بھی برتر۔اولید کے کیالانعام بیل رابرٹ برفا' (Custom Thought) اور هه اخدی) - اس میں شبہ نہیں کہ بادی النظر میں اس قتم (Power Thought) کی اصطلاحات سے تعبیر کی تعلیم بڑی خوش آئند دکھائی دیتی ہے کہ ہرایک کی تعظیم سکرتا ہےاورجس کا نتیجہ یہ بتا تا ہے کہ کرو۔ جو اینے سے بڑا ہو اس کا حکم مانو۔ ماں باپ کی اطاعت کرو۔ استاد کی فرمانبرداری کرو۔ اسلاف کے طریقے سے ایک قدم ادھر ادھر نہ ہٹو۔ اپنے معاشرہ کی روایات کا احترام کرواوراس کےضوابط کی تغیل لیکن اگر به نگاه تعمق دیکھا جائے تو بہتمام حسین وجمیل جذبات' پیدا کردہ ہیں اس دوراستبدا د کے جس میں سکھایا یہ جاتا تھا کہ اگر شه روز را گوید شب است این بباید گفت اینک ماه و بروین \*

اوریرٌ هایا به جاتا تھا کہ

خطائے بزرگاں گرفتن خطاست \* \* یبی وہ''اخلاقی ضوالط'' تھے جن کی رو سے ہر'' بڑے' کا حكم واجب التعميل قراريا جاتا تھا۔اس تعليم كا آغاز'' ماں اطاعت تھی ۔ پیراستاد' یا ٹھ شالا ؤں میں برہمن اورمسجدوں اور مکتبوں میں ملا ہوتے تھے۔ انہی سے پیشوائیت (Priesthood) کی اطاعت مسلم ہو جاتی تھی۔ اس کے بعد اسلاف کی اطاعت جو مردوں کی برستش (Ancestoral Worship) يرفتح ہوتی تھی اوراس سیرهمی کے ذریعے' آخرالا مربادشاہ کی اطاعت' جو اليثور كا اوتارياظل الله (خدا كا سابيه) بن جاتا تها-'' بزرگوں کی تعظیم'' اور'' روایات کے احتر ام'' کے ہی وہ عذبات بن جنہیں (Robert Briffault)

اس سے عقل وشعور کے صرافے میں جعلی سکوں کی مجر مار ہو جاتی ہے اور انسان ان افکار کی رو سے سوچنے پر مجبور ہو جاتا ہے جن پر جعلی اقدار کی مهرین ثبت کر دی جاتی ہیں اور اس طرح وہ ہر شے کورنگین چشمے سے دیکھا ہے۔ \*\*\*

جبیہا کہ اوپر لکھا جا چکا ہے' یہ' اخلاقی ضوابط'' بڑے خوش آئند دکھائی دیتے ہیں (جس طرح سینٹ یال کی پیفلا مانہ تعلیم که' ' دشمن سے بھی پیار کرو'' اور'' ایک گال برطمانچہ کھا کر دوسرا گال سامنے کر دو'') ۔لیکن قر آن اس قتم کے غلط

<sup>\*</sup>اگر بادشاہ دن کورات کہد دے تواس کے جواب میں کہنا جاہئے کہ ہال حضور! وہ دیکھئے آسان پر جا نداور ستارے چیک رہے ہیں۔ \*\* بزرگوں کی غلطی پکڑنی بہت بڑا جرم ہے۔ The Making of Humanity, p-83\*\*\*

جذبات کی کوئی رعایت نہیں کرتا۔ وہ حقائق کو بے نقاب پیش کردیتا ہے خواہ انہیں (Face) کرنا بعض طبائع پر کتنا ہی گراں کیوں نہ گذرتا ہوں۔ وہ کہتا ہے کہ واجب الاحترام صرف وہ عکم ہے جوحق پر ببنی ہے اور واجب الگریم وہ بستی جوحق کا حکم نہیں دیتا وہ قطعاً واجب الاحترام نہیں خواہ وہ باپ ہو یا استاد۔ اسلاف ہوں یا اخلاف۔ معاشرہ ہو یا حاکم۔ روایات ہوں یا اخلاف۔ معاشرہ ہو یا حاکم۔ روایات ہوں یا بلکہ اس کی مخالفت فرض ہے۔ قرآن کریم نے قصہ حضرت بلکہ اس کی مخالفت فرض ہے۔ قرآن کریم نے قصہ حضرت انداز میں بے نقاب کیا ہے۔ وہ سب سے پہلے اپنے باپ کو انداز میں بے نقاب کیا ہے۔ وہ سب سے پہلے اپنے باپ کو دیجتے ہیں کہ وہ بتوں کے سامنے جھکتا ہے۔ بیٹے کی عگم حقیقت شناس باپ کی اس روش میں کھلی ہوئی گراہی دیجتی کے حقیقت شناس باپ کی اس روش میں کھلی ہوئی گراہی دیجتی کے حقیقت شناس باپ کی اس روش میں کھلی ہوئی گراہی دیجتی کے سے۔ وہ باپ سے برملا کہتے ہیں کہ

یابت لم تعبد مالایسمع ولایبصر ولایغنی عنک شیئا (۱۹/۴۱)۔ اے میرے باپ! توان پھروں کی پوجا کیوں کرتا ہے جو نہ سنتے ہیں نہ دیکھتے ہیں اور نہ ہی تیرے کسی

الیا کہنے میں نہ تو باپ کا احترام ان کے عناں گیر ہوتا ہے اور نہ ہی ان کے معبودوں کی تعظیم دامن کش۔ وہ گھرسے باہر نکلتے ہیں تو قوم کے بڑے بوڑھوں سے خطاب کرتے ہیں کہ

کام آسکتے ہیں۔

ما هذه التماثيل التي انتم لها عاكفون (٢١/٥١)

یہ کیا مور تیاں ہیں جن کی پرستش پرتم اس طرح جم کر میٹھ رہے ہو؟

''بزرگوں کا احترام'' یہاں بھی (حضرت) ابراہیم کے گلوگیر نہیں ہوتا۔ اس کے جواب میں قوم' اسلاف کی تعظیم کے جذبے کو ابھارتی ہے۔ اور ابراہیم سے کہتی ہے کہ قالموا و جدنا الباء نیا لھا عبدین (۲۱/۵۲)

ہم نے اپنے آباء واجداد کوان کی پرستش کرتے دیکھاہے۔

انہی کی اتباع میں ہم ایسا کرتے ہیں۔ اسلاف کا احترام بررگوں کی عظمت معاشرہ کی روایات کا یہی تقاضا ہے کہ ہم وہی پچھ ہوتا چلا آ رہا ہے۔ اس کے خلاف دل میں خیال تک لانا بھی جرم ہے غور کیجئے! قوم کے بڑے بوڑھوں نے کس طرح اسلاف کی عظمت اور روایات کے احترام کو بطور دلیل پیش کیا ہے؟ لیکن حضرت ابراہیٹم پراس کا کیا اثر ہوا؟ کیا وہ''بڑوں کے احترام'' اور معاشرہ کی روایات کی تعظیم سے مرغوب ہو گئے؟ نہیں۔ ایسانہیں ہوا۔ انہوں نے پوری جرات اور بے باکی سے کہا کہ انہوں نے پوری جرات اور بے باکی سے کہا کہ مدین (۲۱/۵ ہر)

یہ کہا اور اس کے ساتھ ہی فرمایا کہتم معاشرہ کی روایات اور اسلاف کی روش کو بطور دلیل پیش کرتے ہو۔ میں پوچھتا ہوں کہ افر أیتم ماکنتم تعبدون۔ انتم واباء

گمراہی میں رہے۔

كه الا قيدمون (٢٦/٤٥) كياتم نے بھی اس پرغور بھی کیا ہے کہتم اورتمہارےاسلاف جس روش کے یابند ہو اس کی حقیقت کیا ہے؟ آپ نے دیکھا کہ حضرت ابراہیم اسے ایسی کھری کھری سنائیں کہ وہ ( قرآن کے الفاظ نے اس مقام پر کتنی بڑی حقیقت کی طرف اشارہ کیا ہے؟ انہوں نے کہا کہ کوئی روش محض اس لئے صحیح نہیں ہوسکتی کہ وہ ہ (۳/۲۵۸)۔ اسلاف سے چلی آتی ہے۔ نہ ہی کوئی دلیل اس لئے دلیل محکم بن سکتی ہے کہ اسے متقد مین کی سند حاصل ہے۔ تمہیں خودغور کرنا چاہیے کہ اسلاف کی جوروش ہم تک منتقل ہو کر آئی ہے وہ صحیح ہے یا غلط۔اگر وہ صحیح ہے تو اسے جاری رکھو اورا گرغلط ہے تواہے فوراً ترک کر دو۔ بیہ ہے تیج مسلک ۔

> باپ اور جمہور ہے آ گے بڑھ کر' حضرت ابراہیم معبد کے یوجاریوں تک پہنچے۔ یہی لوگ اس زمانے میں استاد' مرشداور'' خدا کے نمائندے'' ہوتے تھے۔ (اور آج بھی ان کی یہی پوزیش ہے ) حضرت ابراہیم نے ان کے ساتھ جو کچھ کیا اس کی تفصیل قرآن کے متعدد مقامات میں موجود ہے۔ ماحصل اس کا بیہ ہے کہ انہوں نے اس نو جوان کی اس'' بغاوت وسرکشی'' کی بنایر فیصله کیا که

قالو احرقوه وانصر واالهتكم ان كنتم فعلين (۲۱/۲۸)

انہوں نے آپس میں کہا کہ اگر ہم میں کچھ بھی ہمت ہے تو آ وُ اس نو جوان کو آ گ میں ڈال کر جلا دیں اوراییے معبود وں کا بول بالا کریں۔

یہاں تک' باپ' قوم کے عام بڑے بوڑھے' اسلاف' معاشره کی روایات حتیٰ که اساتذهٔ علاءٔ مرشدان طریقت' سب آ گئے ۔لیکن ابھی اس سلسلۂ استبداد کی آخری کڑی

باقی ہے لینی بادشاہ۔ حضرت ابراہیم کی حق برستی اور حق گوئی نے اس کے احترام کو بھی بالائے طاق رکھ دیا اور میں ) اپناسا منہ لے کررہ گیا۔ (فبھے ت المذی کفیر

یہ ہے وہ روش ابراہیمیٰ جس کے متعلق قر آن نے ہم سے کہا ہے کہ

قد كانت لكم اسوة حسنة في ابراهيم والذين معه (٢٠/٣)\_ تمہارے لئے ابراہیم اور ان کے رفقاء (کی روش) ایک عمدہ نمونہ کی حیثیت رکھتی ہے۔

آپ نےغور فرمایا کہ جس روش کو قرآن نے''اسوۃ حسنہ'' قرار دیا ہے' وہ روش پہنہیں کہ ماں باپ' اساتذہ' مذہبی را ہنماؤں' اسلاف' معاشرہ کی روایات اور ارباب اقتدار' کے ہر حکم کا احترام اور ہر فرمان کی تغیل کرتے جاؤ۔''اسوۃ حسنه' پیہ ہے کہ جو بات حق کے خلاف ہو' وہ کہیں بھی ہواور کسی کی طرف سے بھی ہو' اس کے خلاف صدائے احتجاج بلند کرو۔

حضرت ابراہیم کے علاوہ ٔ قرآن کریم نے نبی ا کرم کی روش حیات کو بطور ''اسوۃ حسنہ'' پیش کیا ہے۔ (لقد كان لكم فررسول الله اسوة حسدنة) حضور كى روش كياتهي؟ آڀ كى پيدائش بھي حضرت ابراہیمؓ کی طرح ایسے ہی معاشرہ میں ہوئی جہاں ہر طرف گمراہی پھیلی ہوئی تھی۔ آپ نے اس مروجہ مسلک کی مخالفت اس شدت سے کی کہ قوم کے بڑے بوڑ ھے کجیے

کے متولیٰ تمام بزرگ اکٹھے ہوکر آپ کے چیا\* کے پاس آئے کہ اس نو جوان کوان حرکات سے روکا جائے ۔خود چیا نے بھی ان کی ہمنوائی میں آپ سے کہا کہ بزرگوں کا احترام اوراسلاف کی تعظیم بڑی ضروری ہے اس لئے آپ ان کی مخالفت سے باز آ جا کیں ۔اس کے جواب میں حضورً نے بھی وہی کچھ کہا جوحضرت ابراہیم نے کہا تھا۔ آپ نے فر ما یا که''اگر میرے دائیں ہاتھ پرسورج اور ہائیں پر جاند ر کھ دیا جائے تو میں پھر بھی غلط بات کی مخالفت سے بازنہیں آ وُں گا۔''اوراس مخالفت کی انتہا پیھی کہ میدان جنگ میں ا یک طرف نبی ا کرمًا اوران کے ساتھی تھے اور دوسری طرف حضور کے یہی بزرگ (چے وغیرہ) اور ان کی اولاد۔ حقیقت پیر ہے کہ حضور کی ساری زندگی ایک مسلسل جہادتھی اینے معاشرہ کےمسلمات کےخلاف ۔ایک انقلاب آفریں دعوت تھی ان روایات کے خلاف جوان کے اسلاف سے متوارث چلی آ رہی تھیں اوراس نقطۂ نگاہ سے دیکھا جائے تو حضرت ابرامیم اور نبی اکرم می پر موقوف نہیں 'بلکہ تمام انبیاء کرام کامشن ان روایات وتصورات کے خلاف مسلسل یکار تھا جو اس معاشرہ میں عام ہوتے تھے جن میں وہ مبعوث ہوتے تھے۔اس میں نہ کسی زندہ کا احترام ان کی راہ میں حائل ہوتا تھا نہ مردہ کا تقدس۔ پیہے اس باب میں قر آن کی تعلیم اور حضرات انبیاء کرام آیشه کا اسوه ۔

ہم نے کہا یہ ہے کہ قرآن کی تعلیم یہ ہے کہ جو بات قل کے خلاف ہواس کی مخالفت عین فریضۂ زندگی ہو جاتی ہے۔اب سوال یہ ہے کہ قل کسے کہتے ہیں مسٹر بروہی نے گوئے کا جوا قتباس دیا ہے اس میں وہ کہتا ہے کہ

\* حضورً کے والدتو آپ کی پیدائش ہے بھی پہلے فوت ہو چکے تھے۔ یبی چاپمزلہ والد کے تھے۔

احترام کیا جائے ان کا جو ہم سے بڑے (Greater) اور بہتر (Better) ہیں۔ اورخود ہی بروہی صاحب نے لکھا ہے کہ

زندگی میں جو کچھ بھلا ( Good ) اور بڑا (Great) ہے اس کا احترام کیا جائے۔'' بھلا اور بڑا'' (Good and Great) کے الفاظ ایسے ہیں جن کامفہوم متعین نہیں اور بیرظا ہر ہے کہ جب تک ان الفاظ کا مفہوم متعین نہ ہو' ان کا واضح تصور سامنے نہیں آ سکتا۔ فلسفه اور اخلاقیات آج تک خیر و شر Good ) and Evil) کے متعلق کوئی حرف آخرنہیں کہہ سکے۔ اس لئے ایسے الفاظ کواحتر ام اور عدم احترام کا معیار قرار دینا' قوم کونظری بحث سے آ گے نہیں لے جا سکتا۔ ہمارا تخاطب مسلمانوں سے ہے (اور ظاہر ہے کہ بروہی صاحب کے مخاطب بھی اسی قوم کے نو جوان ہیں ) اورمسلمانوں کے کئے خیر وشراور حق و باطل کا امتیاز بالکل واضح ہے۔ حق وہ ہے جس کا حکم قر آن دیتا ہے اور باطل وہ جس سے وہ روکتا ہے۔لہذا'ایک مسلمان کے لئے احترام صرف قرآنی احکام کا ہے اور اس بنایر' ان گوشوں کا جہاں سے قرآنی احکام صادر ہوں۔ ماں باب ہوں یا استاد اسلاف ہوں یا اخلاف ٔ بزرگ ہوں یا خور د' معاشرہ ہو یا حکومت۔احترام صرف اس کا ہے جو قرآن کے مطابق حکم دے۔ جواس کے خلاف حکم دے اس کی مخالفت ایک مسلم کا فریضهٔ زندگی ہے اورا نتاع اسوهٔ رسولٌ الله \_

لہذا صحیح مسلک میہ ہے کہ ماں باپ اسا تذہ اسلاف کی روایات معاشرہ

کے ضوابط وقوانین کا احترام نہایت' ضروری ہے بشرطیکہ وہ حق' یعنی قرآن کے مطابق ہوں۔

یمی وہ تعلیم ہے جس سے ذہنوں میں جلاء تلوب میں یا کیزگی' فکر میں بلندی' معاشرہ میں ہمواری' انفرادی اور اجمّاعی زندگی میں حسنِ توازن اورانسانیت میں ارتقاء پیدا ہوگا۔ یہی چیزیں اس احترام وتعظیم کا موجب بنتی ہیں جس کی سوتیں دل کی گہرائیوں سے پھوٹی ہیں۔ احترام کے جذبات دل کے چشموں سے ابھر کر باہر نکلتے ہیں۔ انہیں باہر سے داخل نہیں کیا جا سکتا۔ احترام پیدا ہوتا ہے عظمت کے احساس سے ۔ آپ قوم کے نو جوانوں کوقر آن کی تعلیم دیجئے۔ جب قرآن کی عظمت ان کے سامنے بے نقاب ہو گی توان کی نگهُ عقیدت خود بخو دقر آن کی بارگاہ میں جھک جائے گی۔ آپ اپنے ہاں قر آنی معاشرہ پیدا کیجئے۔ جب اس کے درخشندہ نتائج قوم کے سامنے آئیں گے تو اس معاشرہ کی تعظیم وتکریم کے جذبات خود بخو دقوم کے دل سے ا بھریں گے۔ آپ ان نوجوانوں کے سامنے ایسے افراد پیش کیجئے جو قرآنی سیرت کے پیکر ہوں پھر دیکھئے کہ انہی نو جوانوں کی بیرحالت ہوجاتی ہے یانہیں کہ

مری نگاہ نے جھک جھک کے کر دیئے سجدے
جہاں جہاں سے تقاضائے حسن یار ہوا
آپان نوجوانوں کو تعلیم تو بید سے ہیں کہ
جب حضرت ابراہیمؓ کو آگ میں ڈالا گیا تو گرگٹ
نے اس آگ کو چھو نکنے کی کوشش کی ۔ (ترجمان
القرآن ۔ اکتوبر ۔ نومبر ۱۹۵۲ء 'ص ۱۱۵) ۔

اوران سے پھرتو قع بیر کھتے ہیں کہ وہ آپ کے اس قتم کے

ند جب اور روایات کا احترام کریں؟ آپ ان کے سامنے معاشرہ ایسا پیش کرتے ہیں جس کے متعلق افراد معاشرہ کی کیفیت یہ ہو چک ہے کہ وہ اسے '' چار سوہیں'' سے تعبیر کر کے بھی مطمئن نہیں ہوتے کہ ان الفاظ نے ان کے جذبات کا کما حقدا ظہار کر دیا ہے اور اس کے بعد ان نوجوانوں سے اس معاشرہ اور اس کے لزوم وتضمنات کی تعظیم چاہتے ہیں؟ آپ ان کے سامنے افراد ایسے پیش کرتے ہیں جن کے تصور سے انسان کو ہنی آجائے اور ان نوجوانوں کو کہنیاں مار مار کر مجبور کرنا چاہتے ہیں کہ وہ انہیں سعادت مآب کہہ کر پکاریں۔ احترام' اعتراف عظمت کا نام ہے۔ جہاں کو عظمت نہ ہو وہاں احترام کس طرح پیدا ہو جائے۔ احترام کا خود پیدا ہو جائے۔ احترام کی خاسکتا۔

حقیقت خود کو منواتی ہے 'منوائی نہیں جاتی جوافراد' زمانے سے اپنااحترام کراتے ہیں ان کی حالت تو یہ ہوتی ہے کہ وہ سارے زمانے سے لڑائی مول لیتے ہیں۔ مخالفین کا ہجوم ان سے پوچھتا ہے کہ تبہاری صدافت کی دلیل کیا ہے۔ وہ انہی مخالفین سے کہتے ہیں کہ

قد لبثت فيكم عمراً من قبله افلا تعقلون.

میں نے اس سے پہلے تمہارے اندر عمر بسر کی ہے۔ کیاتم اس سے اندازہ نہیں لگا سکتے کہ الیی زندگی سیچ کی ہوتی ہے یا جھوٹے کی؟

وہ یہ کہتے ہیں اور مخالفین میں سے ایک فر دہمی ایبانہیں اٹھتا جو کہنے والے کے کیریکٹر کے متعلق ایک حرف بھی مخالفت میں کہہ سکے۔ یہی نہیں کہ ان کے سامنے ایبا نہ کہہ سکے۔

بلکہ یہ کہ اہل مکہ نے ابوسفیان کو اپنا نمائندہ بنا کر ہرقل کے پاس بھیجا کہ وہ اس سے مدد مانگے تا کہ اس تحریک (نبی اکرمؓ کی دعوت) کا خاتمہ کیا جائے۔ ہرقل نے ابوسفیان سے پوچھا کہ اس داعی انقلابؓ کے کیریکٹر کا کیا حال ہے؟ کیا وہ جھوٹ بولتا ہے؟ کیریکٹر کے احترام کی بید کیفیت ہے کہ ابوسفیان نے وہاں بھی اعتراف کیا کہ اس داعی انقلاب نے بھی جھوٹ نہیں بولا۔ بھی بددیا نتی نہیں کی۔ انقلاب نے بھی جھوٹ نہیں بولا۔ بھی بددیا نتی نہیں کی۔ نگا ہوں کے سجدے وقف ہوتے ہیں ان افراد کے لئے۔ نہ ان کے لئے جن کی کیفیت یہ ہوکہ

کی جس سے بات اس نے شکایت ضرور کی احترام ہوتا ہے اس معاشرے کا جس کی حالت یہ ہو کہ جب ایک نومسلم اپنے ٹیکس کا روپیے خزانے میں داخل کرنے کے لئے لایا تو حضرت عمرؓ نے پوچھا کہ اس نے (اسلامی) معاشرہ نے تمہارے لئے کچھ کیا بھی ہے یا نہیں۔ اس نے کہا کہ ابھی تک تو اس کا موقع نہیں آیا۔ اس پر حضرت عمرؓ نے کہا کہ بھرتم اپنا روپیہ واپس لے جاؤ۔ جب تک کوئی معاشرہ فردگی ربوبیت کے لئے کچھ نہیں کرتا اسے حق حاصل معاشرہ فردگی ربوبیت کے لئے کچھ نہیں کرتا اسے حق حاصل معاشرے کا احترام کس طرح ہوسکتا ہے جس کا عالم یہ ہوکہ معاشرہ قوایک طرف اس باپ کا احترام اولاد کے دل میں معاشرہ تو وو تو مرغ اڑائے اور نیچ بھوکے مریں۔ معاشرہ تو وو تو مرغ اڑائے اور نیچ بھوکے مریں۔

ہمارے نو جوانوں میں البتہ ایک بات ایس پیدا ہورہی ہے جو بڑی معیوب ہے اور جسے کسی صورت میں بھی

☆☆☆

روانہیں رکھا جا سکتا۔ اور وہ ہے بدتمیزی۔ ہماری نگاہیں
زمین میں گڑ جاتی ہیں جب ہم دیکھتے ہیں کہ ہمارا نوجوان
طبقہ بدتمیز ہوتا جا رہا ہے۔ بدتمیزی کی اجازت کسی حالت
میں بھی نہیں دی جاسکتی۔ آپ نے غورنہیں کیا کہ وہی قرآن
جوحریم کعبہ سے بتوں کو باہر نکال دینے کا حکم دیتا ہے اس کی
قطعاً اجازت نہیں دیتا کہ ان بتوں کو یا مشرکین کے دیگر
معبودان باطل کوگالی دی جائے۔

ولا تسبوا الذين يدعون من دون الله فيسبوا الله عدوا بغير علم (١/١٠٩)

جولوگ خدا کے سوا دوسری ہستیوں کو پکارتے ہیں تم ان کے معبودوں کو گالیاں مت دو۔ کہ پھر وہ بھی حدسے تجاوز کر کے خدا کو برا بھلا کہنے لگیں۔

حقیقت یہ ہے کہ بدتمیزی پراتر آنا اپنی کمزوری کا اعتراف اور شکست کا اظہار ہے 'اور وہ بھی بڑی کم ظرفی اور کمینگی کے ساتھ۔ جو بات حق کے خلاف ہے اس کی کھلے بندوں کا فالفت کیجئے ۔ لیکن بدتمیزی پر بھی نہ اتر ئے ۔ تقدیر امم کے مطالعہ سے کچھالیا مترشح ہوتا ہے کہ جس قوم میں قوت باقی نہیں رہتی اس کا عمر رسیدہ طبقہ شکوہ شجی اور مرثیہ خوانی شروع کر دیتا ہے اور اس کا نوجوان طبقہ بدتمیزی پراتر آتا شروع کر دیتا ہے اور اس کا نوجوان طبقہ بدتمیزی پراتر آتا صورت حالات کا احساس ہے جو شجیدہ طبقے کو یہ کہنے پر مجبور کر رہا ہے کہ

یوں خدا کی خدائی برحق ہے پر آثر کی ہمیں تو آس نہیں

# اِصلاح عقائد کے لئے سرسید کی کوشیں

سرسید کے زمانے میں ہندوستانی مسلمانوں کی طرف اسلام کی بدنامی ہوتی ہے کیونکہ لوگ مسلمانوں کی حالت کو دیکی کر اسلام کے متعلق غلط رائے قائم کر لیتے ہیں اورمسلمانوں کی زبوں حالی کواسلامی تعلیمات کا نتیجہ سمجھتے سے دور ہو گئے تھے اور غیرمحسوس طریقہ پر اس ملک کی غیر ہیں۔ اس غلط خیال کو دور کرنے اورمسلمانوں کی دینی و مسلم قوموں کے ایسے عقائد ونظریات' رسوم و رواج اور معاشری حالت کو بہتر بنانے کے لئے سرسید نے مسلمانوں کے عقائد ونظریات درست کرنے کی ضرورت و اہمیت واضح کی اوراس مقصد کے لئے موثر جدو جہدشر وع کر دی۔ اس وقت سب سے بڑا مسکلہ یہ تھا کہ ہندوستان مسلمانوں کے مستقبل کے لئے شدید خطرات اوراہم مسائل سیر عیسائیوں کی حکومت قائم ہو گئی تھی اور ان کے تبلیغی ا دار ہے جن کو حکومت کی سر پرستی بھی حاصل تھی' مسلمانوں کو اسلام سے برگشتہ کرنے کے لئے اسلام پرطرح طرح کے الزام عائد كرتے تھے۔ليكن مسلمان اپنے مذہب كی حقیقت سے ناواقف ہونے کی بنایران کی موثر تر دید نہ کر سکتے تھے اور عیسائی بروپیگنڈے سے ان کے گمراہ ہو جانے کا قوی اندیشہ تھا۔ اسلام کے دشمنوں نے عیسائیوں کے ذہن میں یه بات بٹھا دی تھی که اسلام' انسانی ترقی اور تہذیب وتدن کا مخالف اور خون آشام مذہب ہے۔ اس کئے عیسائی

مٰہ ہی حالت بہت خراب ہو گئ تھی ۔صدیوں کے دوران میں وہ رفتہ رفتہ صحیح اسلامی تعلیمات اور اس کے اصول و مقاصد تو ہمات اختیار کر لئے تھے۔ جو درحقیقت اسلامی تعلیمات کے خلاف تھے۔مسلمانوں کے اس غلط طرزعمل اور ملک کے بدلے ہوئے حالات نے ہندوستان میں اسلام اور پیدا کر دیئے تھے اور اسلام کے فروغ و استحکام اور مسلمانوں کی بقا وتر قی اور فلاح و بہبود کے لئے ان کے عقائد ونظریات کو درست کرنا بھی نہایت ضروری تھا۔سرسید نے اس ضرورت کو شدت سے محسوس کیا اور اپنی اصلاحی تح یک میں دینی عقائد کی درسی کو بنیا دی اہمیت دی۔ سرسید کو اس بات کا رنج تھا کہ مسلمان غیر اسلامی چیزوں کو اسلامی تصور کر کے ان برعمل کرتے ہیں جس کی وجہ سے ایک طرف تو ان کی دینی ومعاشری حالت بگڑ گئی ہے اور دوسری

## مذہب کی سحائی اور فضیلت کا معیار

عقا کد ونظریات کو درست کرنے کے لئے سرسید نے بیکوشش کی کہ اسلام کاصیح تصورمسلمانوں کے ذہن میں بیٹھ جائے اور وہ اس حقیقت سے آگاہ ہو جائیں کہ دوسرے مذاہب کے مقابلے میں اسلام کو بیا متیاز حاصل ہے کہ وہ محض عبادات اور رسوم و رواج کا مجموعہ نہیں ہے بلکہ زندگی کے ہرشعبہ میں انسان کی صحیح رہنمائی کرنے والا دین ہے۔ کیونکہ اس کا مقصد انسان کی بوری زندگی کو سنوارنا اورنکھارنا ہے۔اسلام کے اس دعوے کی صداقت کا ثبوت یہ ہے کہ اس کے تمام اصول فطرت انسانی \* کے مطابق ہیں اور اس کی کوئی تعلیم الیی نہیں ہے جوانسان کے مرتبہ کے منافی ہویا جس پرعمل کرنا اس کے امکانات سے باہر ہو۔ اسلام کے بارے میں سرسید نے یہ خیال ظاہر کیا کہ''کوئی ندہب ایسا دنیا میں نہیں ہے جو دوسرے مذہب پر گووه کیسا ہی باطل کیوں نہ ہوا نی ترجیح بہ ہمہ وجوہ ثابت کر دے گریدر تبصرف اس فرہب کو حاصل ہے جو نیچر \* کے مطابق ہے اور میں یقین کرتا ہوں کہ وہ صرف ایک مذہب ہے جس کو میں ٹھیٹھ اسلام کہتا ہوں اور جو بدعات محدثات سے اور غلط خیال اجماع سے اور خطائے اجتہا دات سے اور ڈھکوسلۂ قیاسات سے اور شکنجۂ اصول فقہمختر عہ سے مبرا ویاک ہے۔'' ندہب کی سچائی اور برتری کا معیار سرسید نے بیقرار دیا که اس میں کوئی بات قانون فطرت کے برخلاف نہ ہو کیونکہ قانون فطرت درحقیقت خدا کافعل ہے اور جو مىلمانوں كو بہت خطرناك تصور كرتے تھے اور چونكه انگریزوں نے ہندوستان کی حکومت مسلمانوں سے چینی تھی اس لئے وہ ان کواپنا شدید مخالف سمجھتے تھے۔ ۱۸۵۷ء کی شورش عظیم نے ان کے اس اندیشہ کو درست ثابت کر دیا تھا كه اگرمسلمانون كوموقع مل گيا تو وه اپنا كھويا ہوا اقتدار حاصل کرنے کی یوری کوشش کریں گے۔ اس لئے انگریزوں کی پالیسی مسلمانوں اور اسلام کی مخالفت برمبنی تھی۔اورانہوں نے جوطریقة تعلیم نا فذکیا وہ مسلمانوں کے دینی عقا کد میں شکوک وشبہات اور انتشاریپدا کرنے والاتھا چونکه مسلمان اسلام سے صحیح طور پر واقف نہ تھے اور نئے نظام تعلیم میں ان کی مٰد ہی تعلیم وتربیت کا انتظام نہ تھا۔ اس لئے نے تعلیم یافتہ مسلمانوں میں اسلام سے بدگمانی پیدا ہو جانے کا قوی امکان تھا اور بدلے ہوئے حالات میں مسلمانوں کے لئے جدید انگریزی تعلیم حاصل کرنا بھی نہایت ضروری تھا۔ یہ وہ بڑے خطرات تھے جن پر غالب آ نا ہندوستان میں اسلام اور مسلمانوں کے تحفظ کے لئے بہت ضروری تھا اور سرسید نے ان تمام خطرات کا مقابلہ کرنے کی پوری کوشش کی ۔ چنانجدانہوں نے مسلمانوں کے دینی عقائد کی اصلاح کے لئے اسلامی تعلیمات کو سیح طور پر پیش کیا۔ عیسائیوں کے اعتراضات کا مدل جواب دیا۔ انگریزی حکومت کی غلط فہمیاں دور کرنے کی کوشش کی اور جدیدانگریزی تعلیم کے ساتھ ساتھ مذہبی تعلیم وتربیت دینے کے منصوبہ کو بڑی خو بی اور کا میا بی سے عملی شکل دی۔

<sup>\*</sup> حاشہ ضمون کے آخر میں دیکھئے۔طلوع اسلام۔

برخلاف ہوں تو اس سے اسلام پر حرف نہیں آتا اور اصل اسلام کی جوروشی ہے اس میں کچھنقص نہیں آتا۔ دین و دنیا میں تفریق کا غلط رجحان

اسلام نے دین اور دنیا میں تفریق کرنے کے بجائے ان میں ہم آ ہنگی پیدا کی ہے اور دونوں کی بہتری کے طریقے بتلائے ہیں۔لیکن اسلامی اثرات کے تحت مسلمانوں میں دین اور دنیا میں تفریق کرنے کا رجحان پیدا ہو گیا۔سرسید کے عہد میں مسلمانوں کی اصلاح میں پیہ خیال ایک بڑی رکاوٹ تھا کہ اصل چیز تو صرف اخروی ہے۔ دنیاوی نعمتیں حاصل کرنے کی خواہش بڑی گمراہی ہے۔ اس عقیدے نے مسلمانوں میں اس قدر غلط احساس پیدا کر دیا تھا کہ وہ اپنی تباہ حال زندگی کوسنوار نے اورتر قی کرنے کے خیال سے غافل ہو گئے تھے۔اس رجحان کوختم کر کے لوگوں کو اپنی حالت کو بہتر بنانے بر متوجہ کرنے کے لئے سرسید نے ان کو یہ ہتلایا کہ نجات ابدی جوہر سیے مذہب یا سے دین کا نتیجہ ہے وہ دنیا کے ساتھ لا زم وملز ومنہیں ہے۔ ایک ایباشخص جس نے تمام عمرعسرت وتنگی میں بسر کی ہوسیجے ندہب کی بدولت نجات ابدی حاصل کرسکتا ہے اور جس نے لاکھوں' کروڑوں رویے جائز طور پرپیدا اور صرف کئے ہوں وہ بھی سے ندہب کی بدولت نجات ابدی یا سکتا ہے د نیا اور دین میں ایسامشحکم رشتہ ہے جوکسی طرح ٹوٹ نہیں سکتا۔ جس طرح بد بختی ہے دنیا دین کو غارت کر دیتی ہے اسی طرح خوش بختی ہے دنیا دین کوسنوار بھی دیتی ہے۔ مذهب واقعی خدا کا بھیجا ہوا ہو گا وہ خدا کا قول ہو گا۔ پس اس کے فعل اور اس کے قول میں مطابقت ہونا ضروری ہے۔ مذہب کو جانچنے کے اسی معیار کے مطابق انہوں نے اسلام كى سچائى اورفضيات كوتسليم كيا اورم 100 يس میں اسلام پر تقریر کرتے ہوئے یہ خیال ظاہر کیا کہ اسلام فطری دین ہے اور اس کے اصول فطرت کے مطابق ہیں منطق وفلسفه اورعلم طبعي ميس كتني تجه تبديلي كيوں نه ہوا وران کے مسائل اسلام کے مخالف ہی کیوں نہ معلوم ہوں اسلام ہی برحق اور سیا ہے۔ اسلام فطرت انسانی کے مطابق ہے اوریہی اس کی سچائی کا ثبوت ہے۔ اسلام کے مسائل دونتم کے ہیں منصوصی اور اجتہادی۔ خدا اور خدا کی وحدانیت پر ا یمان اور تصدیق نبوت اسلام کے دو بنیا دی رکن ہیں اور اسلامی احکام کا وہ حصہ جس کو تمام مسلمان ملہم من عندالله سمجھتے ہیں اور جس کی نسبت یقین رکھتے ہیں کہ وہ جس طرح خدا کی طرف سے نبی آخرالز مال کے دل میں القا ہوا ہے اس طرح بے کم و کاست نبی سے ہاتھوں ہاتھ ہم تک پہنچا ہے۔اس کی بوری طرح تعمیل کرنا لا زمی ہے اور بید حصه اس بات كا استحقاق ركھتا ہے كه اس ميں جو بات مسائل فلسفه و حکمت کے خلاف معلوم ہواس میں اور مسائل حکمت میں تطبق کی جائے یا مسائل حکمیہ کی غلطی ثابت کی جائے لیکن اجتهادی مسائل صحیح بھی ہو سکتے ہیں اور غلط بھی اور ان میں جو غلط ہوں ان کی اصلاح کرنے کا دروازہ کھلا ہوا ہے کیونکہ اجتہادی مسکلہ مجتهد کا خیال ہے جو خطا سے معصوم نہیں۔ چنانچہ اجتہادی مسائل اگر فطرت انسانی کے

سرسید کا به خیال تھا کہ اگرمسلمانوں کی دنیاوی حالت اچھی ہو گی تو اس ہے ان کے دین کی بھی عزت اور تو قیر بڑھے گی اور اگر وہ دنیاوی اعتبار سے ذلیل وخوار ہوں گے تو ان کی اس حالت سے ان کے دین پر بھی برااثر یڑے گا۔ چنانچہ الی حالت میں جب کہ مسلمان معاشی تباہی' معاشری بدحالی اورعلم ہے محرومی کے باعث روز بروز پت سے پیت تر ہوتے جا رہے تھے اور ذلیل وحقیر سمجھے جاتے تھے۔ اس بات کی کوشش کرنا کہ مسلمانوں میں قومی ترقی ہو' علوم دینی قائم رہیں ۔علوم دنیاوی قائم رہیں ۔علوم د نیاوی جومفید و کارآ مدین انکارواج اورتر قی ہو۔لوگ معاش سے فارغ البال ہوں اکل حلال پیدا کرنے کے وسليه ما تهر آويں۔حن معاشرت ميں جونقص ہوں وہ رفع ہوں۔ جن بری رسموں اور خراب عادتوں سے غیر قومیں مسلمانوں کو'اسلام کوحقیر و ذلیل سمجھتی ہیں۔ وہ موتوف کی جاویں جوخلاف شرع تعصّبات وتو ہمات ہیں اور ہرطرح کی تر قی کے مانع ہیں وہ دور کئے جاویں۔ سرسید کے نز دیک محض د نیا پرستی نه تھی بلکہ عین دینداری بھی تھی۔

عبادت كامفهوم

عبادت کے متعلق مسلمانوں میں جوغلط تصور قائم ہو گیا تھا سرسید نے اس کی اصلاح کرنے کی بھی کوشش کی۔ لوگ اس چیز کو بھول گئے تھے کہ ایک فطری دین اس چیز کو پیند نہیں کرسکتا کہ عبادت قانون فطرت کے خلاف ہو۔ اور

فرض کرو کہ ہندوستان میں مسلمانوں کے پاس دولت و سرتا سرمعاد کا ہے۔ حکومت اور منصب نه رہے سب مفلس اور نانِ شبینہ کومختاج ہوں اور دربدر بھیک ما نگتے پھریں ۔اوران کی اولا د جاہل اور نالائق' چوراور بدمعاش ہوتو اس وقت ان کے دین کا کیا حال ہو گا۔ پیٹ ایک ایس چیز ہے کہ دین رہے یا جاوے۔ خدا ملے یا نہ ملے اس کو بہرحال بھرنا ہے۔ پیٹ کھرنے کے لئے بڑے دینداروں کی نسبت تو یہ خیال ہوسکتا ہے کہ کسی جنگل میں گھاس چھیل رہے ہیں۔کسی بہاڑ پر کٹریاں چن رہے ہیں پاکسی کا گھوڑا مل رہے ہیں لیکن جو ایسے کیے دیندارنہیں ہیں وہ کیا کریں گےمعلومنہیں کہان ہے جیل خانے اور نوآ باد جزائر بھریں گے یا بیٹیم خانے اور کلیسیا رونق یاویں گے۔ بس ایسی حالت میں خیال کرنا چاہئے کہ دین اسلام کی کیا شان ہو گی۔ اگرمسلمانوں کی حالت اتنی خراب ہو جائے کہ واعظین کو جومحض ریا کاری اور مکاری ہے دنیا کماتے پھرتے ہیں۔کوئی ٹکا دینے والایا حرام کا لقمهُ تر کھلانے والا نہ رہے 'جناب حضرت پیر جی صاحب جولوگوں کو مرید کر کے اپنا لشکر بناتے پھرتے ہیں اورسالا نەتىكس يا جزبيان برمقرر كرتے ہيں ان كوكو كى دينے والا نه رہے یا جناب مولوی صاحب قبلہ جو حدیث وتفسیریا صدراوشم بازغه پڑھاتے ہیں ان کوکوئی جاریسے کا نوکر ر کھنے والا نہ رہے ا سوقت ان سب کو پیہ پتہ چلے گا کہ مسلمانوں میں دنیاوی ترقی و تہذیب اور تربیت و شائسگی میں کوشش کرنا اور امرمعاش میں منہمک ہونا امر معا د سے غفلت برتنا ہے یا بہ کام خاص خدا کا اور بالکل دین کا اور

انسان ان تقاضوں کو پورا نہ کرے جو فطرت نے اس پر عائد کئے ہیں۔عبادت کے صحیح مفہوم سے ناوا قف لوگوں کا خیال یہ تھا کہ تمام رات نماز پڑھنا ہمیشہ دن کوروزہ رکھنا یا کبھی شادی نہ کرنا قابل تعریف عبادت ہے۔لین عبادت کا

یہ ایبا تصور ہے جس کوخود حضور رسالت مآب ؓ نے غلط قرار دیا ہے۔ سرسید نے حضور ؓ کے اس خیال کو سند قرار دے کر

مسلمانوں کو یہ بتلایا کہ''اصلی اور سچی عبادت وہی ہے جو

قانون قدرت کے اصول کے مطابق ہواور تمام نیکیاں اور عبادتیں جو قانون قدرت کے برخلاف ہوتی ہیں پوری

نکیاں اور عبادتیں نہیں ہوتیں۔ تمام قوی جو خدا تعالیٰ نے

انسان میں پیدا کئے ہیں وہ اس لئے پیدانہیں کئے کہ وہ بیکار

كر ديئے جائيں بلكه اس لئے پيدا ہوئے ہیں كه سب كام

میں لائے جائیں۔اسلام نے ان قوائے کے کام میں لانے کا ایسا طریقہ بتایا ہے جس سے جملہ قوائے اعتدال پر اور

شگفتہ وشاداب رہیں اور ایک کے غلبہ سے دوسرا بیکار اور

پژمرده نه هو جائے مگر بہت ہی کم لوگ ہیں جواس نکتہ کو سجھتے

ہیں اور اس طریقہ کو جس کو ہمارے پیٹیبر خدا صلعم نے

ر ہبانیت قرار دیا ہے اور جس کو ہندی زبان میں جوگ کہتے

ہیں' کمال عبادت اور انتہائے زید وتقو کی قرار دیتے ہیں۔

ہارے زمانے کے مسلمانوں نے سوائے فرائض کے باقی

عبا دتوں کوصرف نماز' روز ہ و تلاوت قر آن مجید اور خیالی

ترک دنیا اور درس و تدریس علوم دینیه اور او ماثوره یا

وظائفِ مقرر ۂ پیران ہی میں منحصر کر رکھا ہے حالانکہ انہیں پر

ان کا انحصار محض غلط ہے۔ بلکہ ان میں سے بعض ایسے درجہ

پر پہنچ گئے ہیں جو قانون قدرت کے برخلاف ہیں اور اس لئے مقصود شاررع نہیں ہیں'۔

#### ز مدوریاضت

مسلمانوں کے عقائد کو درست کرنے کے لئے سرسید نے اس خیال کو غلط قرار دیا جو زہد و ریاضت کے بارے میں عام طوریریایا جاتا تھا اور اس بات پر بہت زور دیا کہ جو نیک کام ذکر واشغال سے زیادہ مفید ہیں وہ بھی عبادت کا درجه رکھتے ہیں اور ان کو مناسب اہمیت نہ دینا بڑی غلطی ہے۔ چنانچہ انہوں نے بیدواضح کیا کہ ایک بڑی غلطی جس میں مسلمان بڑے ہیں وہ بیہ ہے کہ انہوں نے زید وریاضت کوصرف را توں کو جا گئے اور ذکر وشغل کرنے اور نفل پڑھنے اور نفلی روزے رکھنے پر منحصر سمجھا ہے۔ زمد و ریاضت جہاں تک کہ حد شرعی سے تجاوز نہ کرے بلاشبہ نیکی وعبادت ہے۔ گر عام فلاح پر کوشش کرنا اور ایسے اموریر کوشش کرنا جواینے ہم مذہبوں کے دینی اور دنیوی حال اور مال کی بھلائی و بہتری کے ہوں اس سے بہت زیادہ مفید ہیں۔ زہدوریاضت ایک بخیل نیکی ہے جوصرف اپنی ذات کے لئے کی جاتی ہے اور اس کی مثال ایسے شخص کی ہے جو ایک کوٹھڑی میں بیٹھ کر کھا نا کھاوے اور صرف اپنا پیٹ بھر لے۔ لیکن عام فلاح چاہنے والا جو اس کام میں زہد و ریاضت کرتا ہے اس کی مثال حاتم کی سخاوت کی سی ہے جو ہزاروں آ دمیوں کو کھلا کر کھا تا ہے۔ پس کیسی بڑی غلطی ہے کہ تن بروری کو تو عبادت سمجھا جائے اور اصلی فیاضی اور

سخاوت اور ہمدر دی کوعبادت نہ سمجھا جائے۔

سرسید کے نزدیک حالات کے بدلنے سے عبادت اور ثواب کی نوعیت بدل جاتی ہے۔ چنانچ کسی مقام میں اگر پانی کا قحط ہو تو اس جگہ بیٹھ کرنفل پڑھنے یا قرآن مجید کی تلاوت کرنے یا ذکر و شغل کی ضرب لگانے سے زیادہ ثواب کا کام یہ ہے کہ کندھے پر مشک لادکر لوگوں کو پانی بلایا جائے۔ اسکے ایک ایسے زمانے میں جب کہ مسلمانوں کی حالت بہت خراب ہوگئ ہوان کی فلاح وتر تی اور بہتری کی حالت بہت خراب ہوگئ ہوان کی فلاح وتر تی اور بہتری کے لئے کوشش کرنا نفلیں پڑھنے اور رات کو جاگ کر ریاضت کرنے سے زیادہ ثواب کا کام ہے۔

مسلمانوں کے جو غلط ربحانات ان کے زوال کا باعث بنے اور معاشرہ کی اصلاح وتر قی کے لئے جن کوختم کرنا سرسید نے ضروری سمجھا۔ ان میں ترک دنیا کوعبادت تصور کرنے کا غیر اسلامی عقیدہ بھی شامل تھا۔ اسلام اس کی اجازت تو ہرگز نہیں دیتا کہ انسان اپنے نفس کا بندہ اور دنیاوی لذتوں اور خوا ہشوں کا غلام بنجائے لیکن وہ بیضرور عیامتا ہے کہ الله تعالی نے جو دنیاوی نعتیں پیدا کی ہیں انسان ان سے مناسب طور پر فائدہ اٹھائے اور ان کو بنی نوع انسان کی فلاح و بہود اور ترقی کے لئے استعال کرے۔ لیکن مسلمان جب اپنے فدہب کی تعلیمات سے دور ہونے گئے تو انہوں نے راہوں اور جو گیوں کا اثر قبول کر لیا اور ترک دنیا کوعیا دت خیال کرنے گئے۔ ان کی یہ کرلیا اور ترک دنیا کوعیا دت خیال کرنے گئے۔ ان کی یہ

مفروضہ دینداری درحقیقت دین اور اس کے معاشری مقاصد کے خلاف تھی اور سرسید نے مسلمانوں کو آگاہ کیا کہ پیه خیال که ترک د نیا عبادت ہے ایک ایسا غلط اور جھوٹا قول ہے کہ اس سے زیادہ دوسرانہیں ہوسکتا۔ دنیا ہمارے لئے پیدا ہوئی ہےاور ہم دنیا کے لئے ۔ پھر ہم اس کواس طرح پر جس طرح کہ جھوٹے دنیا ترک کرنے والے ترک کرنے کو کہتے ہیں کیونکرنزک کر سکتے ہیں۔ ہاں جس طرح کہ شارع کا نے ترک دنیا کرنا ہتایا ہے اس طرح پرترک کرنا سچاہے اور وہ پہ ہے کہ ہم دنیا کو اس طرح پر پکڑیں جس طرح کہ شارعً نے بتایا ہے نہ کہ اپنے جذبات نفسانی کی مرضی پر اوراس كواس طرح يركام مين لائين جس طرح قانون قدرت نے ہم کو سکھایا ہے نہ کہ اپنی ہوائے نفسی کے مطابق \_ پس بیر بات سمجھنا که امورات دنیا میں مصروف ہونا عبادت نہیں ہے عین غلطی ہے۔ اس کو قانون قدرت کے برخلاف استعمال میں لا نا شقاوت اور اس کے مطابق برتا ؤ میں لا ناعین عبادت ہے۔

سرسید نے اس خداپرست کو نادان قرار دیا ہے جو صرف خدا کی محبت اور دنیا سے نفرت کا طلبگار ہو۔ جس کو زہد و تقویٰ کے سوا اور پچھ کام نہ ہواور دنیا کی طرف سے نہایت عاجز و ذلیل اور بے استطاعت و بے مقدور ہواور جو نہ خودعزت سے رہ سکے اور نہ دوسروں کو فائدہ پہنچا سکے اور انہ دوسروں کو فائدہ پہنچا سکے اور اس کے برعکس ایسے دنیا دار کو بہت دانا سجھتے ہیں جو نیک کا موں کے لئے دنیا اور اس کی نعمتوں کا طلب گار ہواور دنیا کی جاہ وحشمت سے مالا مال ہوکر قوم کی بھلائی اور ترقی دنیا کی جاہ وحشمت سے مالا مال ہوکر قوم کی بھلائی اور ترقی

کے اساب مہا کرے۔ کیونکہ ان کے نز دیک'' طوطے کی طرح الله الله جينا اوريا ہو کبوتر کی طرح غوٹرغوں غوٹرغوں کرنا الله کی یا دنہیں ہے بلکہ اس نے جو چیزیں مرحت کی ہیں ان کواسی کے کام میں صرف کرنا خدا کی یاد ہے۔خدا تعالی نے ہم کو تمام نعتیں اس کئے عطا کی میں کہ ہم خود بھی ان سے فائدہ اٹھا ئیں اور اور وں کوبھی فائدہ پہنچا ئیں۔

جس زمانه میں سرسیدعلی گڑھ میں مدرستہ العلوم قائم کرنے کی کوشس کررہے تھے۔ دہلی کے نامور عالم اور مفسر قرآن مولا نا عبدالحقُّ دہلوی نے مدرسہ کے مقاصد پر کچھ اعتراضات کر کے دنیا اور اس کی تمام چیزوں کو نایائیدار قرار دے کریہ نقیحت کی کہ انسان ہر دم کو دم واپسیں جانے اور اللہ کی یاد سے غافل نہ ہو۔ سرسید نے مدرسہ کے متعلق غلط فہمیوں کو دور کرنے کی کوشش کی اور مولا نا کی نصیحت کا بیہ جواب دیا کہ بلاشبہ بیعمدہ نصیحت ہے۔ مگریدایی بات ہے کہاس کو ہر کوئی اعلیٰ وا دنیٰ 'عالم و جاہل سب جانتے ہیں مگرافسوں کہ کرتا کوئی نہیں۔اگر آپ خود ہی اس پرممل رکھتے ہوتے تو آخر میں بیار قام نہ فر ماتے'' پنخن منتظر الجواب'' كيونكه آپ كويقين تھا كه آپ ميرا جواب پہنچنے تک زندہ رہیں گے۔اس وقت آ پ کوانی نصیحت کا که ہر د کو دم واپسیں جاننا جاہئے کیوں خیال نه ر ہا؟ میں نہایت ادب سے یو چھتا ہوں کہ آپ نے اپنے رہنے کی تجھی کوئی کچی یا کی حویلی بھی بنوائی ہے؟ تبھی اینے رہنے کے لئے چھپر ڈلوایا ہے؟ آپ کے پاس پیننے کے جوڑے ہیں؟ ان میں سے ایک تو آپ پہنے ہوئے ہوں گے اور سے بخو بی واضح ہوجا تا ہے کہ جولوگ دنیا اوراس کی نعمتوں

باقیوں کوآئندہ پیننے کے لئے رکھا ہوگا۔ کم سے کم نانبائی کو صبح وشام کی روٹی یکانے کا حکم دیتے ہوں گے' اور اس ماہ مبارک رمضان میں سحری کے لئے بھی کچھ ضروری اٹھا رکھتے ہوں گے۔مگر آپ کواس نصیحت پر کبھی عمل کرنے کا ا تفاق نہیں ہوتا کہ شایدہمیں نفس نفس واپسیں بود \_ پس جس بات پر کہ آ ہے کبھی عمل نہیں فرماتے دوسروں کو اس کے کرنے کی کیوں نفیحت فرماتے ہیں۔ جناب ایسی باتیں کہہ دینی اورلکھ دینی آ سان ہیں مگر اس پرکسی کوعمل کرتے نہیں د یکھا۔

بندہ نے بھی زمانہ دیکھا ہے۔ بڑے بڑے مقدس عالموں کی خدمت میں حاضر ہوا ہوں۔ بڑے بڑے بزرگوں اور درویشوں کی جو تیاں سیدھی کی ہیں مگر ابیض نورانی \* کا سب کومختاج پایا۔ پھر بھلا آپ الیمی باتیں جاہل ملمانوں کے برباد کرنے کو کیوں فرماتے ہیں؟ ہمارے دین میں کچھ تنگی نہیں ہے جس سے خدا اور رسول نے منع فرمایا ہے اس سے ہم کو پر ہیز کرنا چاہئے ۔ اور جس چیز سے ہم کومنع نہیں کیا وہ ہمارے لئے حلال اور مباح اور خدا کی نعت ہے۔ ہم کوشر بعت محمد بیری مطابقت میں خدا کی نعمتوں کولوٹنے دو۔ وہ تو ہمارے خدا کی نعمتیں ہیں اور اس نے ہمارے لئے بنائی ہیں۔ پھر ہم نہلوٹییں گے تو کون لوٹے گا۔ ہاں خدا سے بید عا ما نگو کہ ہم ان نعمتوں کے سبب سے مغرور نہ ہو جائیں اور اپنے خدا کوجس نے وہ نعمتیں ہمارے لئے وقف کر دی ہیں بھول نہ جائیں۔'' سرسید کے اس جواب

کونا پائیدار قرار دے کرترک دنیا کی تعلیم دیتے ہیں وہ خود بھی اس پر عمل نہیں کر سکتے۔ ان میں اتنی ہمت طاقت اور صلاحیت نہیں ہوتی کہ اپنی تباہ حال قوم کو زوال واد بارکی پستیوں سے نکال کرراہ ترقی پرگامزن کرسکیں اس لئے وہ دین کے دیداری کا سہارا لے کرالی باتیں کہتے ہیں جو دین کے خلاف ہوتی ہیں اور جس کا نتیجہ قوم کے حق میں مزید بناہیوں کی شکل میں نکاتا ہے۔

## پاک اور نا پاک علوم

غلط اور گراہ کن نظریات نے مسلمانوں میں جو نقصان رساں عقائد پیدا کر دیئے اور جن کو دور کئے بغیر معاشرہ کی حالت کو بہتر بناناممکن نہیں ہے۔ ان میں یہ غلط خیال بھی شامل ہے کہ صرف دینی علوم کی مخصیل تو عبادت میں داخل ہے لیکن دنیاوی علوم کو حاصل کرنا بے دینی اور گراہی کا ثبوت ہے۔ علم دین فقہ تفییر اور حدیث تک محدود ہے اور جو شخص ان کے علاوہ کوئی اور علم حاصل کرتا ہے وہ خبیث بن جاتا ہے علم کے متعلق بینظر بیسرسید نے غلط قرارد ہے کر بیرواضح کیا کہ اسی سبب سے مسلمانوں میں روز بروزعلم کا تنزل ہور ہا ہے جس کی وجہ سے خود علم دین بھی بروزعلم کا تنزل ہور ہا ہے جس کی وجہ سے خود علم دین بھی ہے اور نہ کچھ تو اب البتہ وہ اس وقت عبادت یا تو اب ہو سے نورنا ہو ہو سے نورنا نہ کچھ تو اب البتہ وہ اس وقت عبادت یا تو اب ہو سکتا ہے جب کہ اس کوا مورد بنی کے کام میں لانے کی نیت سے پڑھا جائے۔ پس مدار عبادت و تو اب نیت پر رہا نہ کہ سے پڑھا جائے۔ پس مدار عبادت و تو اب نیت پر رہا نہ کہ سے پڑھا جائے۔ پس مدار عبادت و تو اب نیت پر رہا نہ کہ سے پڑھا جائے۔ پس مدار عبادت و تو اب نیت پر رہا نہ کہ سے پڑھا جائے۔ پس مدار عبادت و تو اب نیت پر رہا نہ کہ سے پڑھا جائے۔ پس مدار عبادت و تو اب نیت پر رہا نہ کہ سے پڑھا جائے۔ پس مدار عبادت و تو اب نیت پر رہا نہ کہ سے پڑھا جائے۔ پس مدار عبادت و تو اب نیت پر رہا نہ کہ سے پڑھا جائے۔ پس مدار عبادت و تو اب نیت پر رہا نہ کہ سے پڑھا جائے۔ پس مدار عبادت و تو اب نیت پر رہا نہ کہ سے پڑھا جائے۔ پس مدار عباد کو قواب نیت پر رہا نہ کہ سے پڑھا جائے۔ پس مدار عباد کے وہ تمام علوم

جن کو د نیوی کہتے ہیں ترقی واستحکام اور تعلی علوم دینی کے لئے بھی ضروری ہیں۔ گوان کا پڑھنا بھی فی نفسہ عبادت نہیں ہے مگر جب کہ علوم د نیوی اس نیت سے پڑھے جائیں یا پڑھائے جائیں کہ بیعلوم دینیہ کے لئے مثل آلہ کے ہیں تو ان کا پڑھنا یا پڑھانا بھی وییا ہی عبادت ہے جبیبا کہ علوم دینیہ کا ہے۔

علاوہ اس کےعلوم دینوی بھی اگران کی تعلیم نیک طرح پر ہوتو باعث ترقی ایمان ہوتے ہیں۔ ہم ریاضی پڑھ كر خدا تعالى كى اس قدرت كامله سے واقف ميں جوخلق آسان وزمین وکواکب وسیاروثوابت میں کام آتی ہےجس وقت ہم علم ارض پڑھتے ہیں تو ان عجائبات سے واقف ہوتے ہیں تو پھولوں کی پنگھڑیوں کی رنگ آمیزی اور کھی کی آ کھے کی چکی کاری ہم کو حکیم مطلق کی عکمت کا ملہ پر یقین دلاتی ہے۔ اسی طرح تمام علوم ہماری معرفت کو توت بخشتے اور خدائے واحدیر ہمارے ایمان کواور مشحکم کرتے ہیں اور اس اعتبار سے اگر ہم ان علوم کو بھی علوم دینیہ میں شامل مسمجھیں تو کچھ بعیرنہیں۔خدا تعالیٰ نے ہم کوالیا عمرہ مذہب دیا ہے جو ہمارے معاد اور معاش دونوں کو قانون قدرت کے مطابق اصلاح کرنے اور ترقی دینے والا ہے۔ ہم پیہ اندازه کر سکتے ہیں کہ اگر تمام لوگ صرف علوم و نیوی کی تخصیل کریں تو دین کا کیا حال ہوگا۔اسی طرح پیہمجھ سکتے ہیں کہا گرتمام لوگ صرف علوم دینی پڑھا کریں تو ہماری دنیا کا'جس کی اصلاح شریعت سے خارج نہیں ہے' کیا حال ہو گا۔علوم دنیاوی کے معدوم ہونے سے دین اورعلوم دینی

دونوں کےمعدوم ہونے کا قوی اندیشہ ہے۔ پس ہمارا فرض اور ایک کو دوسر یکا آله سمجھ کر دونوں کو پڑھنا اور پڑھانا داخل عيادت جانيں ڀ''

### ثواب اوراس كامقصد

مسلمانوں کا ایک اورعقیدہ جس کوسرسید معاشرہ کی اصلاح وتر قی کے لئے بدلنا جائتے تھے۔ ثواب کا غلط تصورتھا۔ چندایسے کام تھے جن کو کرنا مسلمانوں کے خیال میں کارثواب تھااورمسلمان پیسمجھ کرثواب کے بیاکام انجام دیتے تھے کہ اس کے بدلے میں ان کو جنت ملے گی ۔ سرسید کے نز دیک ثواب کا بیاتصور بہت محدود' غلط اور خودغرضی پر مبنی تھا۔ اور انہوں نے اس خیال کو بدلنے کی کوشش کی۔ عام طور سے ثواب کے جو غلط معنی لئے جاتے تھے ان کو واضح کرتے ہوئے سرسید نے بیہ بتلایا کہ جب ہم پچھلے ز مانے پر نظر کرتے ہیں تو قومی ہدردی کی بہت سی نشانیاں یاتے ہیں۔ ہرطرف ہزاروں کھنڈرات مسجدوں پلوں کنوؤں اور مہمان سراؤں کے نظر آتے ہیں۔ ہزاروں لاکھوں رویے لگا کر لوگوں نے مہمان سرائیں بنوائیں۔ کنوئیں کھدوائے اور میں بنوائے ۔ سنہری مسجدیں بنوائیں جن کے بڑے بڑے برج سونے کے کام سے مفرق تھے۔ سنگ مرمر کی مسجدیں بنوائیں جو موتی مسجد کے نام سے مشہور ہوئیں۔ بڑی بڑی عالیشان خانقا ہیں بھی تغمیر کیں جن کے نشانات اب بھی یائے جاتے ہیں لیکن مدرسوں کے کچھ

زیادہ نشانات نہیں ملتے۔ تاہم کئی مدرسے بھی قائم کئے ہے کہ ہم دونوں قشم کےعلوم کی تروج پرسعی وکوشش کریں۔ گئے ۔جن کا ذکر تاریخوں میں ملتا ہے اور کئی مدارس اب بھی جاری ہیں۔ بیآ ثار دیکھ کر خیال ہوتا ہے کہ ہم لوگوں میں قومی ہدردی قدیم سے چلی آتی ہے۔لیکن جب زیادہ غور کرتے ہیں تو سب دھوکہ ہی دھوکہ نظر آتا ہے۔ جنہوں نے ید کام کئے اور کر رہے ہیں۔انکے دل سے پوچیوتو معلوم ہو گا کہ بیسب کام اس خیالی جوش میں کئے ہیں کہ ہم ثواب کے کام میں مصروف ہیں اور ثواب کی کھڑیاں باندھ رہے ہیں۔ مرتے ہی بیسب کام ہم کو بہشت میں لے جائیں گے اور بہشت میں ہم بڑے بڑے درجے یا کیں گے۔ ہمارے سريرتاج ہو گا اور ايك موتى كامحل جنت ميں ملے گا۔ حوریں تصرف کو ہوں گی جن کو ہمارے سواکسی نے چھوا بھی نه ہوگا۔ پھران کی تعداد جاریر بھی محدود نہ ہوگی ۔ بے انتہا! جتنی حا ہو! غلمان بھی نہایت خوبصورت ہوں گے۔ باغ ہو گا۔میوہ ہوگا۔نہریں ہوں گی۔شراب ہوگی۔پئیں گے اور چین کریں گے۔'' بہشت میں پیمیش وعشرت حاصل کرنے کے لئے جو کام کئے جاتے ہیں سرسید نے ان کوتو می ہمدر دی کے بجائے خودغرضی اور بالکل ایسے ہی کام قرار دیا ہے جیسے کہ ایک رندمشرب دنیا میں انہی عیشوں کو حاصل کرنے کے لئے کرتا ہے۔اگر باغبانوں کو مزدوری دے کراینے چین کے باغ لگوانا۔ مزدوروں کو مزدوری دے کراینے آرام کے لئے محل بنوا نا اور کلال کو دام دے کراپنی عیاثی کے لئے شراب کھنچوا نا قومی ہمدر دی اور کار ثواب نہیں ہے تو پھروہ کام جو جنت میں عیش کرنے کی غرض سے کئے جاتے ہیں

قومی ہمدر دی اور ثواب کے کام کیسے ہوسکتے ہیں۔

ثواب کے کاموں کو معجدوں' خانقا ہوں اور تالا ہوں کی تعمیر تک محدود رکھنے اور جنت میں عیش کرنے کی غرض سے بیکام کرنے کے رجحان کو بدل کر تو کمی فلاح و ترقی کے لئے تمام ضروری کام انجام دینے پرلوگوں کو متوجہ کرنے کے لئے تمام ضروری کام انجام دینے پرلوگوں کو متوجہ کرنے کے لئے سرسید نے یہ بتلایا کہ اسلام کا صحیح مسکہ یہ ہے کہ اس کام کے کرنے میں ثواب ہے جس کی ضرورت ہے۔ دیکھوکوئی اجر ہجرت سے زیادہ نہ تھا جس کی اس وقت ہوئی ضرورت تھی گر فتح مکہ کے بعد اسکا اجر پچھ بھی نہ تھا۔ بوئی ضرورت تھی گر فتح مکہ کے بعد اسکا اجر پچھ بھی نہ تھا۔ جیش اسامہ کی تجمیز کے لئے جو چار نئے کا اسباب ابو بکر مدین نے حاضر کیا جس کی ضرورت تھی گر اب اس کی برابری کوہ احد کے برابرسونا بھی نہیں کرسکتا۔ یہی سچا اصول برابری کوہ احد کے برابرسونا بھی نہیں کرسکتا۔ یہی سچا اصول نہیں اسلام کا ہے۔

#### ثواب کے کام

مسلمانوں میں ایسے لوگ بھی تھے جو خدمت خلق کو نیک اور ثواب کا کام سجھتے تھے اور نیک کام کرنے کی امکانی کوشش اپنے نقط نظر کے مطابق کرتے تھے لیکن ان لوگوں کا نیکی اور خیر کا تصور چونکہ بہت محدود تھا اس کئے وہ قوم کی فلاح و بہود کے لئے ضروری امور اور خدمت خلق کے زیادہ اہم اور ضروری پہلوؤں پر توجہ نہ کرتے تھے۔ ان کے خیال میں ثواب کے کام بس اسی حد تک محدود تھے کہ مسجدیں بنوا دیں' لوگوں کے آ رام کے لئے کنویں کھدوا دیں اور عبادت و ریاضت میں مصروف رہیں۔ ہندوستان دیں اور عبادت و ریاضت میں مصروف رہیں۔ ہندوستان

میں مسلمانوں کے ساسی زوال نے مسلمانوں کوجن مشکلات میں مبتلا کر دیا تھا اور ان کے گڑے ہوئے حالات نے معاشری اصلاح' اقتصادی بہتری اور قومی ترقی کے لئے جن مسائل کوحل کرنا ناگزیر بنا دیا تھا ان پر قابو یانے کی تدبیریں ان کی نظر میں نہ تو نیکی اور ثواب تھیں اور نہ خدمت خلق ۔ سرسید بیہ جا ہتے تھے کہ مسلمان اس حقیقت کو محسوس کریں کہ مسلمانوں کی معاشری زندگی کے مخلف شعبول میں جو خرابیاں پیدا ہو گئی ہیں وہ ہندوستان میں اسلام اورمسلمانوں کے وجود کے لئے بہت بڑا خطرہ میں اور اس زمانے میں سب سے بڑی نیکی اور سب سے بڑا ثواب کا کام قوم کی خدمت کرنا اور اس کو تباہی و ہربادی سے بچانے میں مدد دینا ہے۔ چنانچہ انہوں نے لوگوں کے ول میں یہ خیال بٹھانے کی کوشش کی کہ نیکی بلاشبہ نیک ہے۔ اور ہمیشہ رہنے والی نیکی سب نیکیوں سے افضل واعلیٰ ہوتی ہے۔انسانوں میں نیک وہ ہے جو بہت سی نیکیاں کرے مگر سب سے زیادہ نیک وہ ہوگا جس کی نیکیاں سب سے زیادہ افضل اور اعلیٰ ہوں ۔ بعض لوگوں نے بیں ۔مسجدیں ۔ اور کنویں بنوائے اوران چندروز ہ رہنے والی نیکیوں کوخیر دائم سمجھ لیا۔بعض لوگوں نے خیر خیرات میں زہد وتقویٰ اور عبادت کوخیر دائم خیال کیالیکن ان کی پیزئییاں خیر دائم نہیں بلکہ چندروزہ ہیں۔اگرغور سے دیکھا جائے اورٹھیک ٹھیک سمجھا جائے تو بجز رفاہ عام اور انسان کی بھلائی جا ہے کے اور کوئی نیکی خیر دائم نہیں ہے۔ انسان کی بھلائی نہ تو نیکی کرنے والے کی موت سے ختم ہوتی ہے اور نہ اس زمانے

کے انسانوں کے فنا ہونے سے فنا ہو جاتی ہے بلکنسل درنسل اور پشت در پشت آئندہ انسانوں میں چلی آتی ہے اور قیام دنیا تک دائم رہتی ہے۔ اس لئے صرف یہی ایک نیکی ہے جس کو خیر دائم کہہ سکتے ہیں۔

الله تعالی نے انسان کی بھلائی چاہنے کی خدمت انبیاء کو عطاکی ۔ پس انسان کی بھلائی میں سعی کرنا انبیاء کا ورثہ لینا ہے اور تمام نیکیوں میں سے افضل اور اعلیٰ نیکی کا اختیار کرنا ہے پس فلاح عام کے کا موں کو عبادات دینی میں سے نہ سمجھنا اور صرف نوافل اور شبیح و تہلیل کو عبادت مین سے نہ سمجھنا اور صرف نوافل اور شبیح و تہلیل کو عبادت جاننا بہت بڑی غلطی ہے۔ یہ خیر دائم اور بھی زیادہ نیک اس وقت ہو جاتی ہے جب اسکی ضرورت ہواور موجودہ زمانے میں اور بالتخصیص مسلمانوں کے لئے اس کی بہت ضرورت ہے۔ اس لئے مسلمانوں کو چاہئے کہ وہ صرف تبیح و تہلیل اور زہد و تقویٰ ہی پر تکیہ نہ کریں اور صرف ادائے زکو ۃ اور زمد و چار درہم رفاہ و فلاح حال مسلمانان کے لئے بھی نکالیں دو چار درہم رفاہ و فلاح حال مسلمانان کے لئے بھی نکالیں اور خیر دائم کی نیکی کوبھی حاصل کریں۔

سرسید کو اپنی قوم کی اصلاح و ترقی کی کوششوں میں جور کا وٹیں پیش آ رہی تھیں ان کا ایک بڑا سبب یہ بھی تھا کہ مسلمان اس کا رخیر کومخش ایک دنیاوی معاملہ سمجھتے تھے۔ اور اس کو اپنا دینی فرض اور افضل و اعلیٰ نیکی خیال نہ کرتے تھے۔ سرسید کو اپنی مشکلات کا احساس تھا اور وہ ان کو دور کرنا چاہتے تھے۔ چنا نچہ انہوں نے مدرستہ العلوم کی امداد کے سلسلے میں مولوی محمعلی حسن خاں کو لکھا تھا کہ ایک عام خیال

نبیت حینات و خیرات و مبرات کے محدود ہو گیا ہے۔ اس خیال کو توڑنا اور یہ بات دل میں ڈالنی کہ در حقیقت جس امرکی مسلمانوں کو ضرورت ہے اور جس کے نہ ہونے سے مسلمانوں کی روز بروز ذلت ہوتی جاتی ہے اور اس کے ساتھ اسلام کی بھی ذلت ہے اس میں تائید کرنا اور اس ذلت سے مسلمانوں کو نکالنا سب سے بڑی حینات میں شامل ہیں۔

### تقليد برستي

اسلام ایک ایبادین ہے جوانسانی زندگی کے تمام شعبوں پر حاوی ہے۔ دنیا کی تمام قوموں کے لئے ہے اور ہر ملک اور ہر زمانے کے لئے ہے۔ جو مذہب اس قدر ہمہ گیر آفاقی اور دائی ہو اس کو مختلف زمانوں اور مختلف حالات میں نئے نئے مسائل حل کرنا ہوں گے۔ اور زمانے کے نقاضوں کو دینی اصول و مقاصد ہے ہم آ ہنگ کرنا پڑے کا حرنہ انسانی ترقی میں رکا وٹ پیدا ہوگی اور زمانے کا کا۔ ورنہ انسانی ترقی میں رکا وٹ پیدا ہوگی اور زمانے کا علی موثر ہو جائے گا۔ اسلام نے انسانی معاشرہ کی اسی ضرورت کو محوظ رکھ کرمسلمانوں کو اجتہا دکر نے کا اختیار دیا ہوئے زمانے کے نئے نئے تقاضوں کو پیش نظر رکھتے ہوئے زمانے کے نئے نئے تقاضوں کو پیش نظر رکھتے ہوئے کی اسی ہوئے زمانے کے نئے نئے تقاضوں کو پیش نظر رکھتے ہوئے کی ان کہ وہ اسلام کے بنیادی اصولوں کو پیش نظر رکھتے ہوئے نئی میں رکا وٹیس حائل نہ ہوں۔ لیکن ہوئے کی ترقی میں رکا وٹیس حائل نہ ہوں۔ لیکن جب مسلمان زوال پذیر ہو گئے تو انہوں نے اجتہا دکوترک کرے مشالمی کی طریقہ اختیار کر لیا اور پی فرض کرنے گئے

کہ اجتہاد کی آ زادی تو اماموں پرختم ہوگئی ان کے بعد اجتها د کی مطلق گنجائش نہیں اور اب مسلمانوں کا کا م صرف پیہ رہ گیا ہے کہ وہ کسی امام کی تقلید کریں ۔تقلید کے اس غلط تصور نے اسلامی معاشرہ کی ترقی کوروک دیا اور وہ زوال یذیر ہو گیا۔ یہاں تک کہ اس کی حالت انتہائی پیت ہو گئی اورمسلمانان عالم سے بہت دور ہو گئے۔

سرسید کے خیال میں مسلمانوں میں تقلید کا بیہ رجحان ان کی ترقی میں بہت بڑی رکاوٹ اور ان کے زوال وادبار کا ذمه دار تھا۔ وہ اماموں کا احترام کرتے تھے۔لیکن پیشلیم کرنے پر تیار نہ تھے کہانہوں نے جورائے قائم کی ہے اس میں کوئی تبدیلی نہیں کی جاسکتی۔اور ہمیشہ اسی رائے برعمل کرنا ضروری ہے۔اجتہاد کا دروازہ بند کر کے محض تقلید کرتے رہنے سے مسلمانوں اور اسلام کو بہت نقصان پہنچا ہے اور یہ بہت ضروری ہے کہ مسلمان تقلید کے بارے میں اینا نظریہ بدل دیں۔ چنانچیمحن الملک کے نام ایک خط میں انہوں نے یہ خیال ظاہر کیا ہے کہ 'اگر لوگ تقلید نہ چھوڑیں گے اور خاص اس روشنی کو جو قر آن و حدیث سے میچ حاصل ہوتی ہے تلاش نہ کریں گے اور حال کے علوم سے مذہب کا مقابلہ نہ کرسکیں گے تو مذہب اسلام 📉 چاہئے کہ ہرگاہ زمانہ حادث ہے اور نئے نئے اموراورنٹی نئی ہندوستان سے معدوم ہو جائے گا۔اسی خیرخواہی نے مجھ کو حاجتیں ہم کوپیش آتی ہیں۔پس اگر ہمارے یاس زندہ مجتهد برا گیختہ کیا ہے جو میں ہرفتم کی تحقیقات کرتا ہوں اور تقلید کی یرواہ نہیں کرتا۔ ورنہ آپ کو خوب معلوم ہے کہ میرے نز دیک مسلمان رہنے کے لئے اور بہشت میں داخل ہونے کے لئے ائمہ کبار در کنار ومولوی حبو کی بھی تقلید کافی ہے۔ ہے۔'' جولوگ ائمہ کبار کے اجتہا دکو حرف آخر سمجھتے ہیں اور

كيونكه لا الله الا الله محمرٌ رسول الله كهه لينا مهى ايك اليي طہارت ہے کہ کوئی نجاست باقی نہیں رہتی ۔ پس میں دشمن اسلام ہوں یامثل ابو کر ؓ وعمرؓ کے دوست اسلام ہوں میں سچے کہنا ہوں کہ جس قد رنقصان اسلام کوتقلید نے پہنچایا ہے اتنا کسی چیز نے نہیں پہنچایا۔ سے اسلام کے حق میں تقلید سکھیا سے بھی زہر قاتل ہے۔ بلاشبہ ہم نے علاء کومثل یہود و نصاریٰ کے ارباب من دون الله سمجھ لیا ہے۔ خدا اس گناہ سے سب مسلمانوں کو بچائے۔''

سرسید اسلام اورمسلمانوں کی بقا وتر قی کے لئے اجتہاد کو لا زمی خیال کرتے تھے اور ان کی رائے پیتھی کہ متاخرین اہل سنت و جماعت نے عجیب غلط مسکلہ بنایا ہے کہ اجتہا دختم ہو گیا اور اب کوئی مجتہد نہیں ہوسکتا۔ اکثر علمائے دین کا به مذہب ہے کہ ہر زمانے میں مجتبد کا ہونا ضروری ہے۔ پس کیسی بڑی غلطی اہل سنت و الجماعت کی ہے کہ اجتها د کوختم اور مجتهد کومعدوم مانتے ہیں۔اسی غلط اعتقاد نے مسلمانوں کو دین و دنیا میں نہایت نقصان پہنچایا ہے اس کئے ضروری ہے کہ ہم اس خیال کو چپوڑ دیں اور ہربات کی تحقیق برمستعد ہوں خواہ وہ بات دین کی ہویا دنیا کی۔غور کرنا موجود نہ ہوں گے تو ہم مردہ جمہدوں سے نئی بات کا مسلہ جو ان کے زمانے میں حادث بھی نہیں ہوئی تھی کیوں کریوچیں گے۔ پس ہمارے لئے بھی مجتہدالعصر والز مان ہونا ضروری

## طلوع اسلام (حاشیه)

سرسیدُّاس بات پر بہت زور دیتے تھے کہ اسلام دین فطرت ہے۔اس کے اصول فطرت (نیچیر) کے عین مطابق ہیں۔ اس وجہ سے مخالفین انہیں نیچری کہہ کر بکارتے تھے۔اصل یہ ہے کہ سرسید کی نگهُ ژرف بین نے دیکھ لیا تھا کہ اقوام مغرب فطرت کی تو توں کومسخر کر کے باقی دنیا کو بالعموم اور مسلمانوں کی دنیا کو بالخصوص اینے تابع فرمان بنائے جا رہی ہیں اور مسلمانوں کو صدیوں سے بہ غلط سبق دیا جا رہا ہے کہ دنیا قابل نفرت ہے اور اس کے ترک کر دینے میں ہی انسان کی نحات ہے۔ وہ مسلمانوں کواس ذلت آ فریں تعلیم کے شکنجہ سے نکال کرتسخیر فطرت کی طرف ماکل کرنا چاہتے تھے۔اس لئے فطرت پراس قدر زور دیتے تھے۔ اس سلیلے میں وہ کبھی کبھی''انسانی فطرت'' کا بھی ذکر کرتے ہیں۔ کیکن به نظریه درست نہیں جبیبا کہ طلوع اسلام میں متعدد بار اس حقیقت کو پیش کیا جا چکا ہے۔انسان کی کوئی فطرت نہیں ۔اس میں کچھ صلاحیتیں ہیں جن کی نشو ونما کر کے ان سے حدود الله کے اندر رہتے ہوئے کام لینا اسلام ہے۔ (تفصیل ان امور کی سلیم کے نام خطوط میں ملے گی) لہذا سرسید کے ہاں جہاں فطرت کا لفظ آئے وہاں اس سے مراد قوانین فطرت یا فطرت کی قوتیں لی جانی جاہے ۔ا سے انسانی فطرت پرمحمول نہیں کرنا جاہے ۔ \*\*\*

ہر حال اور ہر زمانے میں ان کی تقلید کرنے کے قائل ہیں وہ لوگ سرسید کے نز دیک گراہی میں مبتلا ہیں اور ان کا بی غلط عقیدہ ائمہ کو وہ مرتبہ دینا چاہتا ہے جو صرف رسول کے لئے ہے۔ کیونکہ ان کا بیہ خیال ہے کہ جس طرح خدا کو اپنی ذات و صفات میں وحدت ہے اسی طرح رسول کو بہلیخ احکام یا احکام شریعت کے قرار دینے میں وحدت ہے اور کسی کو اس میں شریک نہیں کیا جا سکتا۔ پس جو شخص رسول کے سواکسی اور شخص کے احکام کو دین کی باتوں میں اس طرح پر واجب العمل سجھتا ہے کہ اس کے برخلاف کرنا گناہ ہے اور اس کی تا بعداری کو باعث نجات یا ثواب سجھتا ہے وہ بھی ایک فتم کا تابعداری کو باعث نجات یا ثواب سجھتا ہے وہ بھی ایک فتم کا شرک کرتا ہوں۔''

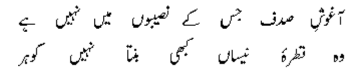
سرسید نے اپنے زمانے کے مسلمانوں کو دینی
گراہی سے بچانے اور اصلاح و ترقی کی راہ پر گامزن
کرنے کے لئے ان کے عقائد درست کرنے کی جوکوششیں
کیس وہ مسلمانوں میں ایک فکری و ذہنی انقلاب پیدا کرنے
کی بنیاد بن گئیں ۔ اور جدید دینی افکار کی تشکیل میں سرسید
کے نظریات نے غیر معمولی اہمیت حاصل کرلی۔

(به شکریه ثقافت لا هور)

2

#### JUSTICE OR JUST ICE! IV

*By* Aboo B. Rana



Meaning of the above verse is: the unfortunate droplet that could not belong in the cradle of its shell, is alienated; it can never achieve its destiny, to transform itself into a pearl. For the natural process to take shape, all things have to be in the right place at the right time.

What we are experiencing nowadays, are only partial pleasures, from the fruits of individual labours of the few great natural men in this world. What treasures lie hidden, if the whole of mankind involved itself, in searching for the Natural Order, our minds cannot fathom. Our haphazard living and limited knowledge will not allow us, to soar to heights, where we can transcend ourselves to become *aware of Life*. Our perceptions have been paralyzed by stagnant rituals of decomposed thoughts. We have become too immune to the pleasures, in the distorted world that we have made for ourselves, which is why we cannot visualize the real joy of life. Though I cannot say, after reading the Quran that it is impossible, it certainly is very exasperating even to think of the long road we shall have to travel, in order to find our way out of this mechanic jungle, back to natural living. May the Heavens help us!

We can only know the reality of this universe, inasmuch as it will allow us within human dimensions. Otherwise, as far as speculations are concerned, sky is the limit. In the previous discussion, I proposed that according to my understanding of the little knowledge which I possess, Adam could not live up to the standards of the Heaven of God. Hence, humankind was transferred to a lower level of existence, but not expelled, for its mistake, of going near the forbidden tree. The Arabic word Quran has used, in the story of Adam and his spouse, is *ha'bouth*, which means decline in English language. Or the meaning, to be demoted, also seems fitting in this episode. Quran has used the term, 'Adam' to represent humankind. Let me bring to your attention the fact, in the whole literature of the Quran, there is no

mention of the word 'Eve.' The story of Adam and Eve is Biblical. The Quran tells us the story, in words such as, 'Adam and his spouse.'

As far as Adam being a personality is concerned, according to the research of Parwez<sup>R</sup>, it is only mentioned once in the Quran. In the chapter of Al Imran verse 33. Even in this one time mention of Adam, as a personality, Quran does not state Adam as a messenger of God. For a messenger or representative of God, to make a mistake of such a colossal magnitude that he has been demoted to a lower level of existence, would be contrary to the teachings of the Quran. As time and again, Quran relates the following words of God, and Satan will have no influence with his diabolical temptations, on My people. For example in chapter 15; verse 42 and chapter 17; verse 65, addressing Satan, Allah almighty in the Quran states:

"And upon my devoted men, you will have no influence; except those who have strayed from their correct path and listen to you."

If Adam did make a blunder, in the Garden of Heaven, as we learn from the Quran, in that case he cannot then be called a messenger of Allah. There is another factor that becomes a source of confusion, arising in our belief of Adam as a messenger of Allah. Messengers are meant to guide the strayed human community in a certain direction. For that purpose these messengers bring for us, the word of God. If Adam, as is commonly believed, is the first messenger and human that Allah created, the question arises as to who was he supposed to guide. And to whom was he addressing the word of God, being a messenger. As angels they do not need guidance, as far as I know, from human beings. For the angels:

There is not to reason why,

There is but to do and die!

And messengers never disobey the Almighty, or fall for the temptations of Satan! We know that from the Quran, in the verse that has just been quoted above. From whichever perspective we may think on this story of Adam, which the Quran narrates, we only come to one conclusion. The word Adam, in the Quran, means humankind. This episode is none other than an allegorical narration of humankind.

If we observe minutely, even the modern scientific thought is moving in the direction of the Quran though it has not yet achieved complete harmony with it. Erich Fromm, in his very interesting book, *The Sane Society*, which is a combination of socio-analysis and psychoanalysis, says:

"The problem, then, which the human race as well as each individual has to solve, is that of being born. Physical birth, if we think of the individual,

is by no means as decisive and singular an act as it appears to be. It is, indeed, an important change.......but in many respects the infant after birth is not different from the infant before birth; it cannot perceive things outside, cannot feed itself; it is completely dependent on the mother, and would perish without her help. Actually the process of birth continues. The child begins to recognize outside objects, to react affectively, to grasp things and to coordinate his movements, to walk. But birth continues. The child learns to speak, it learns to know the use and function of things, it learns to relate itself to others, to avoid punishment and gain praise and liking. Slowly, the growing person learns to love, to develop reason, to look at the world objectively.............The whole life of the individual is nothing but the process of giving birth to himself.

"From all we know about the evolution of the human race, the birth of man is to be understood in the same sense as the birth of the individual......and human history is nothing but the whole process of this birth."

Actually, the purpose of this allegory of Adam, that Quran proffers, is manifold. In spite of having severed his ties with Nature, humankind can still remove the conflict between human nature and its social rituals. This cutting of the umbilical cord, which related Adam with natural order, is also symbolical of the birth of man's independence. This independence can only progress, in those who admit their mistakes. Satan refuses, as we observe in this episode, to bow before Adam; even though he is being commanded by God. Furthermore, Satan puts the blame of his errors on God. In the dialogues between God and Satan, famous visionary of our age Sir M. Iqbal, has come up with a very acute argument that is worth recalling. In the poem the argument put forth by Satan is:

"How can I dare, in this Universe that belongs to You, to disobey Your orders?"

And God counter enquires from Satan, "And when did this thought dawn upon you? Was it before or was it after disobeying My orders?"

"It dawned afterwards, O Lord of Miracles!" replies Satan hopelessly.

Before his disobedience, Satan is admitting, he did not realize God was the supreme power. Perhaps, for this acceptance of God's Omnipotence, even though it came after the damage was done, Satan is allowed freedom till the Day of Judgment.

I cannot, rival in depth the beauty in words, of the original poem of lqbal; nevertheless, I hope I have conveyed the true meanings. In other

words, from this allegory, we also learn that Godly system gives a chance even to Satan to repair a mistake. The principle of Justice is not only limited to human species, in natural jurisprudence. There is always present, in Nature, the element of hope. That one must never underestimate the abundance and affluence of Almighty provided man is being honest in matters that concern him. Surely, the Quran warns us, that Satan is on the loose and shall allure humankind from every possible way. At the same time, the Book also sympathizes and lends hope, to those who want to know the correct path. It is for this purpose, the Quran propounds a social order for humankind to adopt, in order to bring humankind in harmony with nature. Otherwise as lqbal says:

In fact, it appears as though, even the word Satan in Quran has been used many a times symbolically. In this connection, there is a *hadith* that Messenger Mohammad (PBUH) once mentioned that each one of us has our own Satan. One of the disciples inquired that if his Highness was also in possession of a Satan. "Yes! And I have converted him into a Muslim," was the Messenger's reply. Of course, with the passage of time, as our minds shall develop and refine, with the advancement and research in the sciences, we will be able to discover more profound meanings in these episodes of Quran.

The justice of the Quran is not a partial one. Its quintessential message to humankind, if we want to be in unison with nature, is to grasp and apply justice in its totality. From this viewpoint, Quranic education, as I mentioned before, is not only *information* of our past history. Actually it puts every person in the Quranic social order in formation. In order to be in formation, we must know ourselves. In the same manner as the founders of Pakistan were in formation. Sir Syed Ahmed watered the dying plant of Islam in the Indo-Pakistan sub-continent; Sir Muhammad Igbal purified the grounds, by removing the pebbles and stones of parasitic ideas within and pruned it with the beauty of his words; Qaid-e-Azam Muhammad Ali Jinnah applied the ideas of the former two and materialized them, in the form of a separate homeland. And last but not the least was Allama Parwez, who devoted all his life to nourish and expose the real plant of Islam to the general public and the world at large. As Sir Muhammad Igbal rightly points that in Islam people are not counted, they are weighed. As mentioned before, none of these giants of men used any kind of underhand political tactics, threats or arms to achieve their goals. Even their thoughts were simple and straight forward. An example of Jinnah's simplicity of thought coincidently came to my mind, while I am writing, which my late father Mr. F. Rahman Deen, an ardent and active member of Tolu-e-Islam, once narrated to me. Jinnah was invited over for a meeting with a Raja of India, Rai Bahadur Sundardas, at his bungalow. My father Mr. Deen who was also invited, was in close quarters and overheard, when the Nawab inquired from Jinnah as to why was he demanding a separate piece of land. Jinnah in his sophisticated manner of leadership, instead of advocating the deep ideology or philosophy of Islam, cut through into the heart of the matter and going straight to the point, replied the Raja very calmly,

"Look Mr. Sundardas, a Hindu will not accept a glass of water from my hands, how can we live together!"

Jinnah knew what he was talking about. How just was his demand and how justly was his manner. His passions for a separate land were not without compassion. In this quest for freedom, he had to sacrifice everything; he had no time even for his own family what to talk about friends. His sister Fatima was the one who volunteered to remain close with him, till his last day. As days went into years, we experienced the hair-splitting insight of Jinnah. His words spoken to the Raja in years gone by, gave a practical demonstration, in the form of Muslim-Hindu skirmishes in India in our recent years and which have not come to any conclusion even till today. My ears, from an impressionable age, are listening to talks of guns, womanizing and false propaganda, from the ignorant masses that stigmatize and blemish the character of these great personalities, ever since I left school. As a peace loving individual, I have only to say,

I was relating the significance of discipline, being *in formation* or team work that is needed, to do justice and give shape to any community's life. Otherwise it shall be an unlived life. In order to live we must be able to feel and sense the winds of nature and be one with it. It is not quantity that matters, it is the quality. Without the teamwork of leaders, we can gather together people or call them a lonely crowd, but they cannot be called a lively nation.

\*\*\*\*\*

